الخواس العراقة الدفا

# دُولِيُّ الْقَالِيُّ الْقَالِيُّ الْقَالِيُّ الْقَالِيُّ الْقَالِيُّ الْقَالِيُّ الْقَالِيُّ الْقَالِيُّ الْقَالِيُّ

"مَرَضِی مِشْق کی دَولکیا ہے"، کاایامُکت دُجامِع جاب کیس میں کم کے بہت نے خزاؤں کا سمندراَمُدَیاہے جونقینا آپ کو دُوسری کتب میں شامے گا!!

www.KitaboSunnat.com



تابعه: شيخ ألا للم محسمتد بن برابي سَيم البورية ما

نظرِثان ، البحكن مُبشّر حسم المربّاني



ترجها أبُلغُلا مِحُ السِمْعِل كُودَ هُرِي

### 



كتاب وسنت ڈاٹ كام پر دستياب تما م البكٹرانك كتب.....

🖘 عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

🖘 مجلس التحقيق الإسلامي كعلائ كرام كى با قاعده تقديق واجازت ك بعداً پ

لوژ (**UPLOAD**) کی جاتی ہیں۔

🖘 متعلقہ ناشرین کی اجازت کےساتھ پیش کی گئی ہیں۔

🖘 دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ،فوٹو کا پی اورالیکٹرانک ذرائع ہے محض مندرجات کی

نشر واشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* **تنبیه** \*\*\*

📨 کسی بھی کتاب کوتجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔

🖘 ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پرمشتل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں

نشر واشاعت، کتب کی خرید وفروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قتم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں اللہ فرمائیں اللہ

webmaster@kitabosunnat.con

www.KitaboSunnat.com

www.KitaboSunnat.com

اَلَابِيْنِ كُرِاللهِ تَطْمَيِنُّ الْقُلُوبُ ثَ

رَوائِ شافی

2-0-1

www.KitaboSunnat.com



كتاب وسُنتُ كَيُ الشَّاعَتُ كَامِثُ اللهُ ا دَارَهِ

جملة قوق اشاعت برائح والالاب لاغ محفوظ بين

ام كِتَاب **وَاحَ شَافَى**آلِيفِ شَخِ الْلِلْمَا الْمُسْتَدِنْ اِنْ كِرَانِ اِسْتِيمَ اِنَوْنِيَّ الْمُعَلِّلِ وَرَبِي اللَّهِ الْمُسْتِدِينَ الْمُعِلِّلِينَ اللَّهِ الْمُسْتِدِينَ الْمُعِلِّلِينَ الْمُسْتِدِينَ الْمُسْتِدِينَ الْمُسْتِدِينَ اللَّهِ اللَّمِينَ الْمُعِلِّينَ اللَّمِينَ الْمُعِلِّينَ اللَّمِينَ اللَّهِ اللَّهِيمِينَ اللَّهِ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ الْمُعَلِّمُ اللَّهِ الْمُعِلِّمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلِّمِ الْمُعِلِّمِ اللْمُعِلِّمِ الْمُعِلِّمِينَ الْمُعِلَّمِ الْمُعَلِّمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِينَ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِيمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُ

#### بالتان على مدى كب معدد ول ادارول على في

و الناسة من ۱۳۵۰ من آب را سامل ۱۳۵۰ من است. ۱۳۵۰ من است من المولاد من الموسط الموسط

#### وَالْالابِلاغِ پِبَلِشْرِزابِنِدُ فِيسِرِّى بِيُوشِرُ

رضى اركيت فوفى عز يت الدوم إذا الا وور فون 37361428 و فون 3000-4453358 والم



# دوائے شاقی

مرض عشق کی دو (کیا ہے ؟ کالیامکت دُجان جاب کتی بن م کے بنت نے خزاف کا سمندرأندآيا بي جويقينا آپ كودوسرى كتب سيد كا!!

www.KitaboSunnat.com



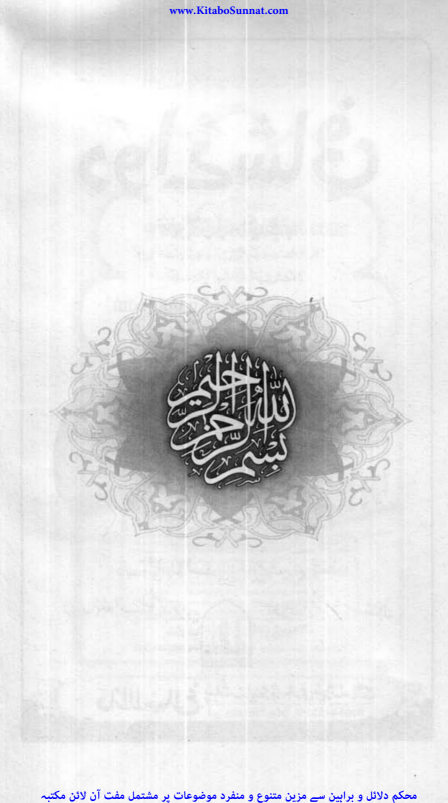
تاليف: شيخُ الإِثْلام محستَد بن إلى كرابي سَيم البَوَرية علا

نظروان المحكن مبقرح سشدراني



تَرَجِيهَ، الْوَلْعُلارِمِ السِمْعِلِي وَدَهْرِي







#### فهرست

#### www.KitaboSunnat.com

| 10  | حرف تمنا: حسن و جمال کے عارضی نظارے          |
|-----|----------------------------------------------|
| IA  | وضرج.                                        |
| r•  | استفسار: كيا فرمات مين ائمه دين اس مسئلے ميں |
|     | فصل: السدوعا: ايك نافع ترين دوا              |
| ro  | فصل :۲وعامین الحاح وزاری                     |
| rz  | فصل :٣دعاكى تاثير                            |
| ٣٩  | فصل جهاجاب وعاکے خاص اوقات                   |
| ۳۸  | فصل:۵قبولیت دعاء کے اسباب                    |
| ۵٠  | فصل :٢دعا اورتعوّ ذات                        |
| ۵۱  | فصيل: ٤وعا اور تقرير                         |
| Yr  | فصل : ٨توبه واستغفار کی حقیقت                |
| ۷۲  |                                              |
| 90  | فصل: ١٠انسان، دنيا اور آخرت                  |
| l•l |                                              |
|     | فصل: ١٢اميدورجاء كے ليے تين باتيں            |
| ll• | فصل :۱۳ شرائع الهيدى خلاف درزى               |
| ırr | فصل: ١٨٠كناه ك فدموم اثرات                   |
| ra  | فصل: ۱۵گناه درگناه                           |

| X     | 7 | 33 | ₹3°€    | XX.      | £        | X         | હ        | وائه    | >     | X     |
|-------|---|----|---------|----------|----------|-----------|----------|---------|-------|-------|
| ١٣٠   |   |    | <br>    |          |          | ن         | ے افرا   | توبه_   | ١٢:   | فصل   |
| ١٣١   |   |    | <br>    |          |          |           | 3        | گناه پ  | 14:   | فصل   |
| IMM   |   |    | <br>    |          |          |           | معاصح    | ذلت     | ۱۸:   | فصل   |
| ١٣٥   |   |    | <br>    |          |          | ي         | انحوست   | گناه کی | 19:   | فصل   |
| IP4   |   |    | <br>    |          | 40       | ث تذليا   | ت باء    | معصي    | . 10: | فصل   |
| ١٣٧   |   |    | <br>    |          |          | بت        | رمعص     | عقل او  | ri:   | فصل   |
| IM    |   |    | <br>    | ت        | کی کیفید | ہے دل     | , گناه ـ | کثرت    | rr:   | فصل   |
| ١٣٩   |   |    | <br>    |          |          | ت         | ي پرلعه  | معاصح   | . ۲۳: | فصل   |
| 101   |   |    | <br>    | مروم -   | عاسے     | رتكب،     | ت کام    | معصي    | . ۲۳  | فصل:  |
| 100.  |   |    | <br>    | ز        | بزمثالير | لى لرزه ج | والبي    | عذاب    | .ro   | فصل:  |
| 104.  |   |    | <br>    |          |          | ئ آ فات   | ردينو    | گناه او | ۲٦.   | فصل:  |
| 14+   |   |    | <br>    | ىد       | نِ ندمو. | اورغيرية  | 3        | غيرت    | .14   | فصل:  |
| 140.  |   |    | <br>    |          |          | وبرحيا.   |          |         | ۲۸    | فصل:  |
| IYA   |   |    | <br>    | میں ہے   |          | الله      |          |         | ٢9    | فصل:  |
| 14.   |   |    | <br>    |          | برا      | ترين      | اكاسخه   | معاصی   | ٠.٣٠  | فصل:  |
| 124   |   |    | <br>    |          |          | کھلا ہے   |          |         | ۳۱    | فصل:  |
| 140   |   |    | <br>    | ی        |          | وفلاح     |          |         | ٠٣٢.  | فصل:  |
| 149.  | 1 |    | <br>    |          | ن        | ل رکاوٹی  | الثديد   | يرالي   | .~~   | فصل:' |
| IAI . |   |    | <br>    |          | وی       | 30        | توالهب   | انعامار | ۳۲.   | فصل:  |
| IAM   |   |    | <br>    |          |          | نت كا آ   |          |         | ٠.٣۵  | فصل:  |
| IAY.  |   |    | <br>تين | رت کی نع |          | ******    |          |         |       | فصل:ا |
| 19+ . |   |    | <br>    |          | بر       | ہوں کا ح  | ر: گنا   | روز محث | ٣2    | فصل:  |

| ·X 4 X     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | دَوائهٔ شافی                    | X |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|---|
| 197        | کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ن : ۳۸فس کی ذلت ورسوا           | w |
| 196        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ن :۳۹شیطنت کی اسیری!            |   |
| 194        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |   |
| 19.        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ں :۴۱گناہ:مدح وقدح۔             |   |
| r          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ں ۳۲:<br>یں :۳۲اولوالالباب سے خ |   |
| r•m        | رشته منقطع ہو جائے تو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ں                               |   |
| r•4        | و دنیا کی برکتوں میں کمی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                 |   |
| rii        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ں : ۴۵ایی بلندی، ایسی ب         |   |
| rio        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | یں :۴۶تو بر کرنے کے بعا         |   |
| ria        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |   |
| rr•        | all the second of the second o | ین : ۴۸گناه، قلب اور نفر        |   |
| rrz        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | یں :۴۹انسانی کمال کے د          |   |
| rrr        | ب الله اورحزب الشيطان كي آماج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ین :۵۰قلبِ انسانی: حزر          |   |
| rrr        | م كرنے ميں الليس كا كروار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | یں :۵۱حق وباطل کی تمیزخ         |   |
|            | ی کی مورچه بندی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |   |
| ror        | ھار میں تقذیم وتا خیر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                 |   |
| تى بىر ٢٧٠ | ں اور مستفتل کی تعتیں زائل ہو جافی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                 |   |
| ryr        | ری اور شیطان کا قرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | یں :۵۵فرشتوں سے دور             |   |
| r4Z        | ورموت کے اسباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بىل :۵۲ قلب كى زندگى ا          |   |
| 749        | قرين عقل بين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | رين : ۵۷اسلامي سزائيس           |   |
| 2r         | ) اور قدری اقسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | میں: ۵۸عقوبات کی شرکہ           |   |
| ۷٩         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | میں :۵۹تین قتم کے گناہ          |   |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |   |

| X 1     | KAKK      | £ 35               |                    | دَوائِشافي                               | X       |
|---------|-----------|--------------------|--------------------|------------------------------------------|---------|
|         |           | نيام               | ربير کی ذیلی اق    | ۲۰عقوباتِ قد                             | فصل:    |
|         |           |                    |                    | المعقوبات بدر                            | فصل:ا   |
| MY      |           |                    | کے اثرات           | ۲۱ دل پر گناه .                          | فصل:    |
| ragwww. | KitaboSur | mat.com            | اقسام              | ۲۲گناهون کی                              | فصل:    |
|         |           |                    |                    |                                          | فصل:    |
| ۳۰۲     |           | یوانی گناه         |                    |                                          | فصل:    |
| ۳۰۳     |           |                    |                    | -                                        | فصل:۱   |
| ۳۰۹     |           | اوران كاازاله      |                    |                                          | فصل:    |
| ۳۱۵     |           |                    | راور شرک قدر       |                                          | فصل:١   |
|         |           |                    | معاملات ميں        |                                          | فصل :٩  |
| rrı     |           | بالمين شرك         |                    |                                          | فصل:•   |
| rro     |           |                    |                    |                                          | فصل: ا  |
| ٣٢٧     |           |                    | نیت کا شرک         | 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 1 | فصل:۲   |
|         |           |                    |                    |                                          | فصل:"   |
| rrr     | ، ہے      | ئے طن گناہ کبیرہ   | اتعالیٰ ہےسو<br>حد | اکذات باری                               | فصل:٣   |
| ٣٣٥     |           |                    | د تخلیق کے خلا     |                                          | فصل: ٥  |
| rry     | أ داب     | نکام پر گفتگو کے آ |                    |                                          | فصل:۲   |
| ٣٣٩     |           |                    | یں کے مختلف<br>تنت |                                          | فصل: ٢  |
| ror     | ج د       | انوع انسان كاقتل   |                    |                                          | فصل: ۸  |
|         |           |                    |                    |                                          | فصل: ٩  |
|         |           |                    |                    | ۸گناه کا پېلار                           |         |
| r41     |           |                    | ى خيالات.          | اعزيمتين اورقا                           | فصل: ١١ |

| KARARA KE                                                         | हिंदि हो देशी        |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------|
| مول کا پرخطر دروازه                                               | فصل: ۸۲ زبان: گنا    |
| ات: تقرب الى الله كا ذريعه                                        | فصل: ۸۳مباح خطو      |
| ما اور حفظِ عصمت كا وجوبا ٣٩١                                     |                      |
| قباحتین اورسزائین                                                 | فصل: ۸۵ لواطت کی     |
| لت کې سزامين کمي بيشي                                             | فصل :٨٦زنا اورلواط   |
| ہے بدفعلی کرنے والے پر حدلازم ہوگی یا تادیبی سزا؟ ۴۲۰             | فصل: ۸۵ چوپائے       |
| ساهت پر قیاس کرنا درست نہیں                                       | فصل: ۸۸ لواطت كو     |
| کی دوا                                                            | فصل: ۸۹مرض عشق       |
| وه کے درجات                                                       |                      |
| بن اور «محبوب اعلیٰ" کاعشق                                        | فصل : ٩١ محسوس صورتا |
| ت اوران کی خصوصیات                                                | -                    |
| ی کا آخری درجه                                                    | فصل: ٩٣التيم: محبة   |
| יון                                                               |                      |
| ت كا بلندترين مقام                                                |                      |
| ورخُلت كا تقابل                                                   |                      |
| روہ کواختیار کرنے کا مسئلہ                                        |                      |
| كِ قعل دونوں امور اختياري بين                                     |                      |
| نه اورمجوب لغيره                                                  |                      |
| ول کی محبت: اعمال دیدید کی اصل                                    |                      |
| رغير پنديده محبت                                                  |                      |
| 보고보다 [2017년 1월 1일 시간 시간 1일 시간 | فصل:۱۰۲محبت:علي      |
| قی سرچشہ توحید ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔             | فصل:١٠٣٠ مبت كاحق    |

|            | K. S. | روائشافي            |
|------------|-------------------------------------------|---------------------|
|            | چند لوازم اورآ ثار                        |                     |
| ت ہے۔۔۔۔۔۔ | اورظا ہری تمام اعمال کی اصل مح            | فصل: ١٠٥٠ وه ع چي   |
| ٧٠٠        | ن پرئتی کے دنیوی اور اخروی مفا            | فصل: ١٠٠١عشق اور ص  |
|            | سورتين                                    |                     |
| ۵۱۱        |                                           | فصل: ١٠٨دوائ عشرّ   |
| ۵۱۹        | ت                                         |                     |
| ۵۳۲        | نحبت کی عظیم ترین نعمت                    |                     |
| ۵۵۲        | ومحبتِ يزدال                              | فصل: ١١١ مجبتِ قرآن |
| ۵۵۷        | ئبت كرنا جائز ہے؟                         |                     |
|            | ىيں                                       |                     |
| ۵۷٠        | پرنفتروتبھرہ                              | فصل:۱۱۳حديث عشق     |

\*\*\*

#### ادارہ دَائلانبلاغ كے تحت شائع مونے والى

#### اس کتاب کی خصوصیت

اس كتاب كابيا أيديشن مندرجه ذيل خوبول كى بناير آج تك مختلف ادارول كى طرف عدوق بنريمون والى اشاعتول يرفوقيت لي كياب فلله الحمد حمداً كثيراً-

ہر بات کاتفصیلی حوالہ درج کر دیا گیا ہے۔

ا حادیث مبارکہ کی تحقیق وتخ ت جدید نمبروں کے ساتھ شامل کی گئے ہے۔

🖝 تعض وضاحت طلب مقامات پرفیٹ نوٹ میں۔

اوربعض جگہوں پرمتن میں اضافہ و تھی کر دی گئی ہے۔

@ آیات کے حوالے مع سورت کے نمبر درست اور مکمل کردیے ہیں۔

آ کتاب کی زبان کو جدید قالب میں ڈھال کرسبل وسلیس کر دیا گیا ہے یعنی اس کی تسہیل کا خاص طور پراہتمام کیا گیا ہے۔

کتاب کی قرآنی آیات، احادیث مبارکہ اور باقی تمام عربی عبارات پر اعراب کا اہتمام کر دیا گیا ہے، تاکہ بڑھنے اور ترجمہ کرنے میں کی فتم کی دفت پیش ندآئے۔

قرآنی آیات کی کمپوزنگ یا فاؤنٹ کی بجائے کہ جو پڑھنے اور حفظ کرنے میں مشکل
 قرآنی آیات کی کمپوزنگ یا فاؤنٹ کی بجائے کہ جو پڑھنے اور حفظ کرنے میں مشکل
 قرآنی آیات کی کمپوزنگ یا فاؤنٹ کی بجائے کہ جو پڑھنے اور حفظ کرنے میں مشکل
 قرآنی آیات کی کمپوزنگ یا فاؤنٹ کی بجائے کہ جو پڑھنے اور حفظ کرنے میں مشکل
 میں مشکل میں مشکل کے خوالے کہ میں مشکل کے خوالے کہ میں مشکل کے خوالے کی میں مشکل کے خوالے کہ میں مشکل کے خوالے کہ میں مشکل کے خوالے کہ کہ میں مشکل کے خوالے کہ میں مشکل کے خوالے کہ کمپوزنگ کی کہ خوالے کی خوالے کہ خوالے کہ خوالے کہ خوالے کی خوالے کی خوالے کی خوالے کہ خوالے کی خوالے کہ خوالے کی خوالے کی

ہوتا ہے، قرآنی آیات کی خوش خط کتابت کا التزام خاص طور پر کیا گیا ہے۔

﴿ كَتَابِ كَى طُويِلِ مُخْلَفُ انواع كَ موضوعات بريجيلى ابحاث مين ہر بحث كى نمائنده مرخى (ہيڈنگ) كا اہتمام كيا گيا ہے، تاكہ ہر بات قلب و ذہن برنقش ہوتى جائے اور وقت كى بھى بچت ہو ۔۔۔۔۔تلك عشر الله كاملہ ۔۔۔۔ اس كے علاوہ اس موضوع كو مزيد مفيداورمؤثر بنانے كے ليے كئی طرح كا تحقيق كام كيا گيا ہے۔فلله المحمد۔

ماح سحاب ابوضياء محمود احمد غضنفر

٣ \_ فروري ٢٠١١ وفيصل آباد

# رَوائِ شافی

الله كريم اين بندول كومختلف طريقول سے آ زمانش کی بھٹی گرار کرآ زما تا ہے بھی دکھوں تکلیفوں ہے مجهی مصیبتول بریشانیول کاروباریس نقصان کسی قریبی کی ہلاکت اور بھی وہ انسان کو مختلف بیار بول سے دوجار کرے آزماتا ہے۔ تکلیف دہ بیاری کی آزمائش بہت سخت ہوتی ہے۔ ہرموک کواسے بیاؤ کے لیے اپنے رب کریم سے کی دعا کرنی جا ہے۔ باربول میں سے ایک باری "عشق" کی ہے۔ بیالی مبلک باری ہوانان کے لیے دنیامی ہی اذیت ناک عذاب کاباعث بن جاتی ہے روح کوروگ لگنے کے بعد جسمانی بیار یوں کاباعث بنتی ہے۔ اس کی مفترت کا اندازہ اس سے لگائیں کہ بیانسان کوایے خالق و مالک کے در سے ہٹا کر غیروں کی چوکھٹوں پر سجدے کروادیت ہے۔ یول وہ عقیدہ تو حید کو خیر باد کہد کرشرک کی غلاظت وگندگی میں غرق ہوجاتا ہے۔ بعض نادانوں کو یہ بیاری "عشق مجازی سے عشق حقیقی" کے پُر فریب دھوکے کے ذریعہ چے جاتی ہے۔امام ابن قیم وطاف نے اس کتاب میں توحید شرک بندوں کی اللہ سے دعائیں انسانی جان کے قبل کا جرم عشق کے المناک نتائج مثلاً لواطت زنا كارى بدكارى بدنائ تذليل سوء خاتم جيسى بلاكون كقرآن وحديث كى روثى مين كهول كربيان كرديا ب عشق ومحبت اورخوبصورت شكلول يرمر مننے كے فتنے كو بھى بيان كر كان سے بيخ شيطان تدوور بخاورالله كريم كاقرب حاصل كرنے كامفصل لائحمل بيان كيا باميد ب كتاب ان داول كے ليے دوائے شافی ثابت ہوگی جوعشق وہوس اور بدعقيدگی كى دلدل ميں گردن تک و شن چکے ہیں۔ اور بیکتاب ان افراد کے جھلے ہوئے داول کے لیے منذك دنازكى كالجموزكا ثابت موكا جوعشق اوردوسر مختلف كمراه كن محركات كاشكار ہوكر گناہوں كے مندر من فوط كھارے ہيں۔

ال شامالله يwww.KitaboSunnat.com

مخستدطا هرنقاش



الف تمنا

#### حسن و جمال کے عارضی نظارے

www.KitaboSunnat.com

انسان جب دنیا میں آئے کے بعد ہوش سنجالتا ہے تو اس کی رنگینیوں میں ایسا کھوجاتا ہے کہ اسے اپنا آپ بھی بھول جاتا ہے۔ دنیا کی بیرنگینیاں اسے اس قدر پسند آتی ہیں کہ وہ بیرحقیقت بھول جاتا ہے کہ اس نے ایک دن اس دنیا کوچھوڑ کر دوسرے جہاں بھی جان اس سے اس دنیا میں گزاری گئی زندگی کے ایک ایک لمحے کے متعلق سوال کیا جائے گا اور اسے اپنے ایک ایک سانس کا حساب دینا پڑے گا۔

الله کریم اوراس کے پیارے رسول نے ہمیں اس دنیا کی رنگینیوں اس کے حسین و جمیل نظاروں اور خوبصورت لوگوں میں کھو کر رہ جانے ہے منع کیا ہے اور بتایا ہے کہ بہ فانی دنیا آئکھوں کا اوراحساسات کا عارضی (چند دن کا) دھو کہ ہے۔انسان کی طبیعت کے دنیاوی میلان کی طرف اللہ کریم قرآن مجید میں ارشاد فرما تا ہے:

﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُ الشَّهَوْتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ النَّامِ مِنَ الْفَاعِ وَالْفَرْثِ ذَلِكَ مَنَاءُ الْمُسَوَّمَةِ وَ الْاَنْعَلِمِ وَالْحَرْثِ ذَلِكَ مَنَاءُ الْمُسَوِّمَةِ وَ الْمُنْ الْمَالِ ٥﴾ (آل عمران: ٣/١١) مَنَاءُ الْحَيْوةِ الذَّيْنَاءُ وَاللهُ عِنْدَاهُ حُسُنُ الْمَالِ ٥﴾ (آل عمران: ٣/١١) النان كے ليعورتوں بيول سونے اور چاندي كنزانوں نشاندار گورُوں مويثى اور كھتى (يعنى زمين بطور جائيداد) سے مزين كردى گئى ہے گوروں مويثى اور كھتى (يعنى زمين بطور جائيداد) سے مزين كردى گئى ہے

(سجا کر مرغوب و محبوب بنا دی گئی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ لوگ ان چیزوں کی طرف دیوانہ وار دوڑتے ہیں حالانکہ) یہ مال ومتاع دنیا کی زندگی کا عارضی اور قلیل فائدہ ہے اور اللہ کے پاس جوٹھکانہ ہے وہ بہت اچھا (اور اس سے کہیں بہتر) ہے۔''

الله کریم نے دنیا کی اس بظاہر پرکشش حسین اور دلچیپ زندگی کے نظاروں کو محض کھیل تماشہ اور دھوکہ قرار دیا ہے کہ اے انسان! کہیں ان کھیل تماشوں میں کھوکر اپنے اصل مقصد اور منزل کو نہ بھول جانا۔ اس کھیل تماشے اور دنیا کے دھندوں کو ہی اصل اور ہمیشہ یو نہی قائم دائم رہنے والے بچھ کر دھوکہ کھا کرنا کام نہ ہو جًانا۔ اس حقیقت کی نشاندہی

قرآن كيم نے يوں كى ہے:
﴿ إِعْلَمُوْا اَنْهَا الْحَيْوةُ اللَّانَيَا لَعِبُ وَلَهُوْ وَزِيْنَةٌ وَّ تَفَاخُوْ بَيْنَكُمُ وَ تَكَا شُرُ فِي الْاَمُوالِ وَالْاَوْلَادِ كَمَشَلِ غَيْثٍ اَلْجُبَ الْكُفَّارُ نَبَاتُهُ شُخَ يَهِيْجُ فَتَرْلَهُ مُصْفَدًّا ثُمَّ يَكُونُ خُطَامًا ﴿ وَفِي اللّٰخِرَةِ عَنَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ اللهِ وَ رِضُوَانُ ﴿ وَمَا الْحَيْوةُ اللّٰهُ نَيْمًا إِلَّا مَتَاعُ الْعُرُورِ ﴾ (الحديد :٥٠/٥٤)

"ا \_ اوگو! (اس حقیقت کو) جان او که دنیا کی زندگی تو محض کھیل و تماشا ہے (زیب و) زینت آپس میں فخر (ومباہات) اور مال واولا دمیں ایک دوسر بے زیادہ بڑھ جانے کی خواہش ہے۔ (اس کی مثال ایسی ہے) کہ جیسے بارش سے اگنے والی کھیتی کسانوں کو گئتی ہی اچھی گئتی ہے۔ پھر وہ لہلہانے لگتی ہے (تو اور زیادہ خوشی کا باعث ہوتی ہے کین) پھرتم دیکھتے ہو کہ وہ زرد ہوجاتی ہے پھر چورا چورا ہوجاتی ہے اور آخرت میں (اللہ کا) عذاب تو شدید بھی ہے اور اللہ کی مغفرت و رضوان بھی ہے (تو اب تم خود فیصلہ کر اوکہ تمہیں کون می چیز اپنائی مغفرت و رضوان بھی ہے (تو اب تم خود فیصلہ کر اوکہ تمہیں کون می چیز اپنائی جائے ) اور (اسے اچھی طرح ذہن نشین کراوکہ ) دنیا کی زندگی تو بس دھو کے



کا چندروزہ سامان ہے (اس کی خاطر آخرت کونہ بگاڑو)۔"

یہ ہے دنیا کی حقیقت جس کو قرآن مجید نے بیان کردیا ہے اور اس کی وضاحت امام ابن قیم میشید نے اپنی اس کتاب "دوائے شافی" باسم جدید شیطانی ہتھکنڈے میں کی ہے۔ انہوں نے بتایا ہے کہ کس طرح انسان دنیا اور اس میں رہنے والوں کے حسن و جمال کے دھو کے میں گرفتار ہو کرمختلف روحانی اور جسمانی بیار بوں کا شکار ہوجاتا ہے جو اے دنیا میں بھی ہلاک کر کے چھوڑتی ہیں اور آخرت میں بھی جہنم کا ایندھن بنا ڈالتی ہیں۔ان بیار یوں میں سے انہوں نے محبت وعشق کا خاص طور پر تفصیلی تذکرہ کیا ہے۔ بیہ بیاری الله کریم کے فرامین اور احکام کونظر انداز کرنے کے نتیج میں انسان کو چمٹ جاتی ہے اور ہلاک کرے چھوڑتی ہے۔ اس کے علاوہ انہوں نے توحید شرک مصیبت کے وقت بندوں کی اللہ کے حضور دعا کیں التجا کیں 'گناہوں کی پیچان اور ان کی ہلاکتیں' انسان كافل مجرموں گنامگاروں كے ليے الله كريم كى طرف سے دردناك سزائيں ول كى گمراہیاں' زبان کی ہلاکتیں' توبہ واستغفار کے درواز وں کی طرف رجوع' مرنے کے بعد کیا ہوگا؟ زنا کی بربادیاں' لواطت کی تباہ کاریاں' حسین وجمیل چہروں پر مرشنا وغیرہ جیسے موضوعات برالی تفصیلات سپردقلم کی ہیں کہ علم وعرفان کے دریا بہہ کر رہ گئے ہیں۔ کتاب پڑھتے وقت قاری اپنے آپ کوان علوم میں غوطہ زن محسوس کرتا ہے۔

اس کتاب کی تیاری میں میرے ساتھ محتر م ابوالحن مبشر احمد ربانی مولا ناعتیق اللہ لا ہور مولا نا خاور رشید بٹ لا ہور مولا نا محمد بونس بٹ لا ہور اور بھائی نصیر احمد کاشف راولپنڈی نے تحقیق تسہیل تخ تخ تخ تر تیب ترجمہ تلخیص تر تیب نو اور دوسرے بہت سے مراحل میں بحر پور معاونت کی۔ میں اللہ کریم سے دعا گو ہوں کہ وہ ان سب اپنی رحمت کے طلبگار بندوں کی کوششوں کو قبول کر کے مغفرت کا ذریعہ بنائے۔ میں ان حضرات کا مصروف زندگی سے وقت نکال کراس کتاب کو بہتر بنانے کے لیے تعاون کرنے پر تہد دل



الله كريم سے دعا ہے كہ وہ ہمارى اس كاوش كوائي رحمت سے قبوليت كا درجہ عطا فرمائے اور ہمارے ليے اور قارئين كے ليے نفع بخش اور الله كريم كے قرب كا ذريعہ بنائے اور ہميں گناہوں اور روحانی وجسمانی بياريوں سے آگاہى كے بعد ف جانے كى توفيق عنايت فرمائے۔آمين يارب العالمين۔

> فام كاك بنت فالت الرس







## عرض مترجم

ٱلْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي الْسَلَ رَسُولُهُ بِالهُدى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الْتِيْنِ كُلِّهِ السَّهُ بَشِيْرًا وَنَذِيرًا صَلَواتُ اللَّهِ وَسَلَامِهِ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصَحَابِهِ وَمَن تَبَعُهُ الْسَلَهُ بَشِيْرًا وَنَذِيرًا صَلَواتُ اللَّهِ وَسَلَامِهِ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصَحَابِهِ وَمَن تَبَعُهُ اللهِ يَوْمِ الْدِين امابعد:

سمی کتاب کی اہمیت اور عظمت اس کے مصنف کی جلالت وعظمت سے معلوم ہوتی ہے۔ یہ کتاب جو آپ کے ہاتھ میں ہے شخ الاسلام علامہ ابن قیم جوزی بیسیے التوفی ا ۵ کھ کتاب ''الجواب الکافی'' کا ترجمہ ہے۔ شخ موصوف اور آپ کے استاد شخ الاسلام ابن تیمیہ بیسیے کی عظیم شخصیتوں اور علمی منزلوں سے آج کون واقف نہیں؟ ان کی علمی قابلیتوں' عزیمانہ صلاحیتوں سے کون باخبرنہیں ہے؟

ابن قیم بیست اور شخ الاسلام ابن تیمیہ جیسی ہستیاں قرونِ وسطی اور قرونِ اخیرہ میں بہت کم پیدا ہوئی ہیں۔ دین کے ہر گوشے میں مختلف زمانوں کے وقتی، سیای، وضعی اور صنائی اثرات اثر انداز ہو چکے تھے۔ دین خالص پران اثرات کے نوبہ نوغلاف چڑھ چکے تھے، ایسے وقت میں شخ الاسلام ابن قیم بیست اور آپ کے استاد شخ الاسلام ابن تیمیہ بیست پیدا ہوتے ہیں اور دین خالص کو تمام اثرات اور وضعی و صنائی غلافوں سے نکال کر دنیا کے سامنے پیش کرتے ہیں۔ انہوں نے اپنی عزیمانہ طاقتوں سے تجدید ملت و دین کی وہ خدمت انجام دی جو کوئی دوسرا انجام نہ دے سکا۔

یہ وہ زمانہ ہے، جب حجاز، عراق ،مصر و شام ،نجد و یمن وغیرہ میں بڑی بڑی درس گاہیں موجود تھیں، بڑے بڑے مشاہیر وقت کتاب وسنت اور علوم دین کی خدمات انجام دے رہے تتے۔مفسر تھے،محدث تتے، اصولی اور فقیہ تتھے، اور متکلم وصوفی بھی،لیکن جو شان ابن قیم بھالتہ روائے شاقی کی تھی، وہ کی کو نصیب نہ ہو کی۔ دور دور سے بڑے بڑے علماء وفضلاء کب فیض اور اکتباب علم کی غرض سے آتے اور آپ کے حلقہ ورس سے سیراب ہوتے تھے۔ جس نے ایک مرتبہ آپ کے حلقہ ورس سے سیراب ہوتے تھے۔ جس نے ایک مرتبہ آپ کے حلقہ ورس کا مزہ چکھ لیا، اس نے بھی آپ کا حلقہ چھوڑ کر دوسری چوکھٹ کا نام نہ لیا۔ سید نعمان آلوی بغدادی نے اپنی کتاب جلاء العینین عیس شخ الاسلام ابن قیم کے حالات کھے ہیں جو شخ موصوف کی تصانف زاد المعاد، مدار ج السالکین اور الجو اب الکافی میں سے ہرایک کے سرورق پرنقل کے گئے ہیں، ہم ان کا ترجمہ بعینہ ذیل میں درج کر دیے ہیں۔ سید نعمان کا بیان گوختم ہے، لیکن شخ موصوف کی پوری زندگی کا خلاصداس میں آگیا ہے۔ سید نعمان آلوی کھتے ہیں:

، علامة شمل الدين ابوعبدالله محد بن ابي بكر بن ابوب بن سعد الزرعي ثم الدمشقى ، حنبلى مذہب كے فقید سے ، مفسر اور نحوى سے ، اصولی اور منتظم سے ۔ ابن قیم الجوزید كے نام سے مشہور ہیں۔ "

شذرات میں ہے:

ابن قیم ایک جمہد مطلق تھے۔ ابن رجب صبلی کہتے ہیں کہ میرے شیخ ابن قیم 191 ھیں پیدا ہوئے، ایک زمانے تک اپنے استاد شیخ تقی الدین ابن تیمیدگی خدمت میں رہاوران سے کب علم کرتے رہے۔ اسلامی علوم، نیز ہرفن کی ان سے تحصیل کی۔ قرآن کی تفییر کے پورے عارف اور علوم القرآن کے اس قدار ماہر تھے کہ کوئی ان کی برابری نہیں کر سکتا تھا۔ اصول دین سے کا ملاً با خبر تھے اور ایسے با خبر کہ تمام کا مرجع اور منتی تھے۔ حدیث، معانی حدیث، فقہ حدیث اور دقائق و استنباط کے کامل ترین ماہر تھے اور اس قدر ماہر کہ ان کے درجے کوکوئی دوسرانہ پاسکا۔ فقہ، اصول اور عربیت کے اس قدر جانے والے تھے کہ ان علوم سے اُن جیسا کوئی با خبر نہ تھا، علم کلام اور تصوف میں کافی دستگاہ رکھتے تھے۔

شد الرحیل الی قبو الحلیل کے انکار کی وجہ سے عرصۂ دراز تک جیل خانہ کی کو گھڑی میں بند رکھے گئے، بڑے زبردست عابد تھے، تنجد گزار تھے، نماز نہایت متانت کے ساتھ لمبی قراءت اور لمبے رکوع وجود سے پڑھا کرتے تھے۔ عبادت

深 (內上部) 光春深春光春深水

كرنے ميں، قرآن حكيم كے علوم تجھنے ميں اور علم حديث اور حديث كے حقائق تجھنے میں، میں نے ان کا کوئی مثیل وہمسرنہیں پایا،البتہ وہ معصوم نہیں تھے،لیکن جن معنی میں وہ کیائے روزگار تھے، ان کا کوئی نظیر و جمسر نہیں تھا۔ انواع و اقسام کے امتحانات میں مبتلا کیے گئے،طرح طرح کی تکلیفیں اور اذبیتیں انہیں پہنچائی گئیں اور پھر آخری مرتبہ این استاد شخ ابن تیمیہ میسید کے ساتھ قلعہ میں ان سے الگ مقید رکھے گئے، تا آ نکہ شخ ابن تیمیہ میلیانے قید کی حالت میں ہی وفات پائی۔ان کی وفات کے بعد شخ ابن قیم میشد کوقیدے رہائی میسر آئی۔قید کی حالت میں ان کا مشغلہ تلاوت قرآن اور اس برغور و تدبر تھا۔ نہایت گہری نظر سے انہوں نے قرآن کا مطالعہ کیا اور اپنا ساڑا وقت ای کے لیے وقف کر دیا، جس ہے آپ کے لیے خیر و برکت کی بے شار راہیں کھل گئیں۔ آپ میں صحیح ذوق و وجد کی فراوانی ہوگئی اور آپ اہل معارف کے سیر وسلوک کے مقامات ومعارف اورغوامض و اسرار پر دسترس یا گئے۔اس بارے میں کامل استعداد ہے بحث و کلام کرنے گئے اور ان علوم پر پوری طرح حاوی اور مسلط ہو گئے۔ شیخ کی کتابوں کے مطالعے سے معلوم ہوگا کہ ان کی تصانف ان علوم ے لبریز ہیں۔ شخ موصوف نے بہت سے ج کیے۔ مکه مرمد میں عرصے تک بیت الله کی مجاورت کی۔اس قدر کثرت سے خانهٔ کعیه کا طواف اور حرم میں عبادت کی کدمکہ مکرمہ کے لوگ بھی اُن پر تعجب کرتے تھے۔ میں نے ان سے ان کا قصیدہ نونیہ اور ان کی بہت می تصانیف سی اور پڑھی ہیں، اور ان سے بہت کچھ حاصل کیا ہے۔

قاضی بربان الدین الزرع کا قول ہے کہ آسان تلے میں نے ابن قیم میں ہے زیادہ وسیح اللہ میں الزرع کا قول ہے کہ آسان تلے میں نے ابن قیم میں ہے زیادہ وسیح العلم آدمی نہیں و یکھا۔ صدریہ میں درس و تدریس کا کام کرتے تھے اور جوزیہ میں امامت فرماتے تھے۔ انہوں نے مختلف علوم وفنون میں بہت کی کتابیں تصنیف کیں۔ انہیں اس قدر کتابیں میں سیکیں۔ ان کی مشہور کتابوں میں حسب ذیل قابل کتابیں میں میں حسب ذیل قابل ذکر ہیں:

♦ ....اعلام الموقعين عن رب العالمين

اغاثة اللهفان من مصائد الشيطان



- اقسام القرآن المسمى بالتبيان
  - الفوائد الفوائد
  - التحفة المكيه
- المولود في احكام المولود
- الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي
  - ♦ ....حادى الارواح الى بلاد الافراح
    - ٠....زاد المسافرين
      - المعاد المعاد
    - ♦ ....الصراط المستقيم
  - الصواعق المرسله على الجهمية والمعطله
    - الطرق الحكميه في السياسة الشرعيه

      - 4 ....فتاوي (ابن قيم)
        - 🗘 ..... لفتح القدسي
      - القصيدة النونيه
        - ♦ ..... كتاب الروح
      - ٠٠٠٠٠ كتاب الهجرتين
    - السائرين شرح منازل السائرين
      - ♦ ....مفتاح دار السعادة
        - نزهة المشتاقين
          - شنقد المنقول
      - ♦ ....الوابل الصيب شرح الكلم الطيب

ندکورہ بالا کتابوں کے علاوہ چھوٹی بڑی اور بہت ی کتابیں بھی ابن قیم بھانے نے لکھی

قاضى بربان الدين لكست بيس كه١١ رجب ١٥٥ه كوابن قيم بينيد في وفات بإنى اور

جوائے شافی ہوئے۔ بہت سے مقامات پر آپ کی نماز جنازہ پڑھی گئی، اور بعض مقبرہ باب الصغیر میں مدفون ہوئے۔ بہت سے مقامات پر آپ کی نماز جنازہ پڑھی گئی، اور بعض مقامات پر بار بار بڑھی گئی۔

یہ کتاب جو آپ کے ہاتھ میں ہے شخ موصوف کی کتاب البحو آب الکافی کا ترجمہ ہے۔ یہ کتاب گوایک مخصوص سوال کیعنی مرض عشق کی دوا کے استفسار کے جواب میں لکھی گئی ہے لیکن واقعہ میہ ہے کہ بڑی بڑی معرکۃ الآراء اور اہم بحثیں اس میں زیر بحث آگئی ہیں۔ یہ بحثیں آپ دوسری کتابوں میں بہت کم یا کیں گے۔

کتاب کی عظمت کے بارے میں ہم جملے دہرائے رہتے ہیں جوالجواب الکافی کے ناشر علامہ ابوالسمح عبدالظاہر بن محرحرم مکہ مکرمہ کے امام خطیب اور مدرس نے اس کتاب کے متعلق کھے ہیں۔انہوں نے لکھاہے:

من أهد الكتب النافعة في تقويم الأخلاق و تثقيف العقول و شفاء النفوس من أمراض الجهالة و شبهات الضلالة التي هلك بها كثير من الناس، كمسائل القضاء والقدر والاغتراد والاتكال بغير عمل على رحمة الله "ني كتاب تقويم اخلاق صفائي عقول اور امراض جهالت اور شبهات ضلالت سے كه جن سے بشار مخلوق بلاك موئى بے نفوس كوشفاء بخشے ميں نهايت الم بم مثلاً قضا وقدر كے مسائل اور بغير عمل كے الله كى رحمت پر تكيه اور بحرومه كرنا اور دهوكه كھانا وغيره "

آ گے چل کرعلامہ موصوف اپنے وہ تاثرات بیان کرتے ہیں جواس کتاب کے مطالعہ سے ان کے قلب پر وارد ہوتے ہیں:

و كان هذا الكتاب اوّل كتاب هدانى الله به وانقذنى من الضلال بأسلوبه "دريكيل كتاب ع مخصوص دريكيل كتاب ع مخصوص السلوب كذريع مجمع ضلالت ومرابى سے تكالاً"

واقعہ یہ ہے کہ اصلاحِ اخلاق کے بارے میں علاء دین اور صوفیاء کرام نے بڑی بڑی کتابیں لکھی ہیں لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ کتاب اپنے مخصوص انداز 'خصوصی طرزییان' اور ممتاز طریقِ استدلال میں ایک انوکھی اور نرالی کتاب ہے۔ ہم نے اس کتاب کا مطالعہ کیا تو اپنے اندر ایک عجیب وغریب کیفیت پائی۔ہم نے ارادہ کیا کہ اگر اس کتاب کا اردو میں ترجمہ کر دیا جائے تو دین وملت کی ایک اہم خدمت ہوگی۔ چنانچہ ہم نے پوری محنت و کاوش سے اس کا ترجمہ شروع کر دیا 'اور بحد للدیہ ترجمہ آج آپ کے

ترجمہ میں ہم نے تحت اللفظ ترجمہ کرنے کی کوشش نہیں کی جیسا کہ بعض علاء کا قاعدہ ہے' اس سے مصنف کی کتاب کی اہمیت اور اس کے مطالب بالکل واضح نہیں ہو یاتے۔ بلکہ بسا اوقات مطلب بالكل خبط ہو جاتا ہے۔ ہم نے بيكوشش كى ہے كه مصنف كا مطلب اور مقصد پوری طرح واضح ہو جائے کہ مصنف کیا کہدرہا ہے؟ لیکن پھر بھی ہماری کوشش پیر ہی کہ الفاظ و عبارت سے کلیتۂ الگ بھی نہ ہوں اور یہ بھی کوشش رہی کہ ترجمہ نہایت سلیس اور بامحاورہ ہو۔

الله كريم اس حقير خدمت كوقبول فرمائے اور اپنے صالح اور نیک بندوں کے ساتھ احقر کو اپی مغفرت ورحمت ہے نوازے کہ اس کی رحمت اس کے غضب پر غالب ہے۔

سَبَقَتُ رَحُمَتِي عَلَى غَضَبِي (ميرى رحت مير عضب برغالب م) اسكا

ارشادے۔

قارئین کتاب کی خدمت میں گزارش ہے کہ آپ اس کتاب سے متنفیض ہوں تو احقر کو العبد المذنب: ا بنی دعاؤں میں ضرور یا در کھیں۔

ابوالعلاء محمد اساعيل گودهروی کان الله له





استفسار

#### کیا فرماتے ہیں ائمہ دین اس مسئلے میں

سوالے: سادۃ العلماء آئمہ دین بھتے اس مسلہ میں کیا فرماتے ہیں کہ ایک شخص مصیب میں گرفتار ہو چکا ہے اس کی مایوی اور ناامیدی اس درجہ بڑھ چکی ہے کہ وہ سجھ رہا ہے کہ اگر یہ مصیب اور ابتلاء اس کے لیے یونمی برقر ار رہی تو اس کی دنیا اور آخرت دونوں تاہ ہوجائیں گے۔ اس مصیبت و ابتلاء کے دفعیہ کے لیے وہ ہمہ قتم کی کوشش کر چکا ہمہ فتم کے طریقے عمل میں لا چکا۔ لیکن اس کی مصیبت و ابتلاء کی طرح دور ہوتی نظر نہیں آئی ' بلکہ اس میں اضافہ ہی ہوتا جاتا ہے۔ اس قتم کی مصیبت و ابتلاء کے دفعیہ کے لیے کیا تد بیر اور کیا علاج کیا جائے۔ اور کونسا طریقہ اختیار کیا جائے کہ اللہ تعالیٰ اپنے اس بندے پر دحم فرماتا ہے جو کئی بندے پر دحم کرتا ہے اور مصیبت میں اس کی اعانت و امداد کرتا ہے وامداد کرتا ہے۔ افتون وامداد کرتا ہے جو بندہ اپنے بھائی کی امداد کرتا ہے اللہ اس کی اعانت کرتا ہے۔ افتون ماجورین





الجواب

# قرآن وحدیث اوراقوال صحابه مُثَالِّتُهُمْ کی روشنی میں

www.KitaboSunnat.com

شیخ ابن القیم میشنهٔ ندکورهٔ سوال کے جواب میں فرماتے ہیں: الحمد للد!..... اما بعد! صحیح بخاری میں سیدنا ابو ہریرہ ڈٹائٹۂ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ

ظَيْلُ نِي ارشاد فرمايا:

((مَا أَنْزَلَ اللّٰهُ دَاءَ إِلَّا أَنْزَلَ لَهُ شِفَاءً)

''الله تعالی نے کوئی ایسا مرض نہیں پیدا کیا جس کے لیے شفاء نہ پیدا کی ہو۔''

سلی میں سیدنا جابر والٹو بیان کرتے ہیں که رسول اللہ تالیج کے ارشاد فرمایا: روز تر میں میں میں ایک کرتے ہیں کہ رسول اللہ تالیج کے ارشاد فرمایا:

((لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءٌ فَاذَا أُصِيبَ دَوَاءُ الدَّآءَ بَرِءَ بِإِذْنِ اللَّهِ))

'' برمرض کی دوا ہے جب کئی مرض کی سیج طریقہ پر دوا کی جاتی ہے تو اللہ تعالیٰ کے ا

علم ہے مریض اچھا ہو جاتا ہے۔''

مندامام احمد میں سیدنا اسامہ بن شریک بھٹ بیان کرتے ہیں کہ رسول الله ملالا کے

ارشادفرمایا:

برهي. ((إِنَّ اللَّهَ لَمُ يَنْزِلُ دَاءً إِلَّا ٱنْزَلَ لَهُ شِفَاءً عَلِمَهُ مَنُ عَلِمَهُ وَجَهِلَهُ مَنُ جَهِلَهُ))

"الله تعالى نے ہر بيارى كے ليے دوا اور شفاء اتارى ب\_ جانے والا اسے جانتا

- صحیح بخاری کتاب الطب. باب ما انزل الله مناداء الا انزل له شفاء (حدیث ، ۵۲۵۸)
  - صحیح مسلم- کتاب السلام- باب لکل داء دواء (حدیث- ۲۲۰۲)
    - ♦ مسند احمد (٣/ ٢٤٨). كتاب الزهد لهناد (١٢٦٠)



ہے اور جونہیں جانتا وہ نہیں جانتا۔"

اورایک دوسری حدیث میں بیالفاظ مروی ہیں:

((إِنَّ اللَّهَ لَمُ يَضَعُ دَاءً إِلَّا وَضَعَ لَهُ شِفَاءً..... أَوُ..... دَوَاءً إِلَّا دَاءً وَاحدًا))

الله تعالى في سوائ ايك مرض كے تمام يماريوں كى شفاء يا دواپيدا كى ہے۔'' صحابہ شائيز نے عرض كيا: وہ ايك مرض كون ساہے؟ آپ نے فر مايا:

((ٱلْهَرَمُ)) ◊ ( كيموس برهايا"

امام ابوعسیٰ ترندی اس حدیث کی توثیق اس طرح کرتے ہیں:

((هٰذَا حَديثُ صَاحِيحٌ)) "يومديث مي يح ب-"

یہ صدیث امراض قلب وروح' امراض اجسام وابدان اوراس کے علاج و دواء پرمشمثل ہے۔ میں حدیث امراض قلب وروح' امراض اجسام وابدان اوراس کے علاج و دواء پرمشمثل ہے۔

#### جاہل کی دواء سوال ہے

((قَتَلُوهُ قَتَلَهُمُ اللَّهُ أَلَّا سَتَلُوا اذَا لَمُ يَغْلَمُوا فَانَّمَا شَفَاءُ الْعَي السَوَالُ

مسند احمد (٣/ ٢٥٨) سنن ابى داود كتاب الطب. باب فى الرجل يتداوه (حديث. ٣٨٥٥)
 سنن ترمذى كتاب الطب. باب ماجاء فى الرواء والحث عليه (حديث ٢٠٣٨) سنن ابن
 ماجه كتاب الطب. باب ماء انزل الله داء الا انزل له شفاء (حديث ٣٣٣٢)

深 (內性能 聚聚聚聚四天

إِنَّمَا يَكُفِيُهِ أَنُ تَيَمَّمَ وَيَعُصِرُ أَوْ يَعُصِبَ عَلَى جُرُحِهِ خِرُقَةٍ ثُمَّ يَمُسَحُ عَلَيُهَا وَيَغُسِلُ سَائِرَ جَسَدِهِ))

''ان لوگوں ئے اس کو مار ڈالا۔ اللہ ان کوموت دے جب ووہ خود مسئلہ نہیں جانے سے تو تھی دوسرے سے کیوں نہیں پوچھ لیا؟ پریشان حال کی شفاء یہ ہے کہ دوسرے سے پوچھ لے' اس کے لیے صرف میر کافی تھا کہ وہ تیم کر لیتا اور اپنے زخم پر پی باندھ لیتا اور اس برمسح کر لیتا اور بقیہ جسم کو دھولیتا۔''

رسول الله تلی نے اس حدیث کے اندر میدواضح کر دیا ہے کہ جہالت ایک بیاری ہے اور یوچھ لینا اس کا علاج ہے۔

قرآن شفاء ہے

الله سجانه وتعالى قرآن كليم كے متعلق فرما تا ہے كہ قرآن شفاء ہے۔ چنانچہ ارشاد فرما تا ہے: ﴿ وَكُو جَعَلْمَنْهُ قُرُانًا ٱلْحِجَوبَيَّا لَقَالُوا كَوْلَا فُصِّلَتُ الْمِنْكُ ۚ مَا تَعْجَبُ هِي وَعَدَ بِيُّ مَ قُالُ هُوَ لِلَّذِئِينَ الْمَنُوا هُدًا كَ وَشِفَا اللهِ ٥﴾

(حم السجده: ١٣/١٨١)

''اور اگر ہم اسے مجمی (عربی زبان کے علاوہ کی) زبان کا قرآن بناتے تو وہ کافر لوگ کہتے کہ اس کی آیتیں کیوں واضح نہیں کی گئیں' یہ کیا کہ مجمی کتاب اور آپ عربی رسول؟ا نے نبی!ان سے کہددو: وہ تو مؤمنوں کے لیے شفاءاور ہدایت ہے''۔

اورارشادفرمایا:

﴿ وَ تُنَوِّلُ مِنَ الْقُرْانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْكَ لِلْمُومِنِيْنَ ﴿ وَلَا يَنِيْدُ ۞ ﴾ (بني اسرائيل: ١/١ ٨٠)

"اور بیقر آن جوہم نازل کررہے ہیں مومنوں کے لیے تو سراسر شفاء اور رحمت ہے"۔ اس آیت میں لفظ "مِنْ" آیا ہے بیہ "مِنْ" بیانِ جنس کے لیے ہے یعنی جنسِ قرآن شفاء اور رحمت ہے۔ یہ" من" "جعیضیہ نہیں ہے کیونکہ قرآن حکیم سب کا سب شفاء اور رحمت

اسنن ابی داود. کتاب الطهارة باب فی المجروح بیسم (حدیث - ۳۳۲) اسناده ضعیف - ایکن عبرالله بن عباس و الله کا شاهد ب - و کیمیسنن الی داؤد (۳۳۷) سنن این البه (۵۷۲)



ہے جیسا کہ ماسبق آیت سے معلوم ہوتا ہے۔ یقیناً قرآنِ حکیم ہرحالت ہرشک وشیہ اور ہر رَیب و تر دو سے قلوب کو شفاء دیتا ہے۔ یقیناً اللہ تعالیٰ نے ازالہ امراض کے لیے قرآن حکیم سے زیادہ عام' نفع بخش اور عظیم ترین اور زیادہ بہتر کوئی دوانہیں پیدا کی۔

سورت فاتحداورامراض

منحج بخاری اور محیح مسلم میں سیدنا ابو سعید رفائق کہتے ہیں کہ رسول الله طابع کے بعض صحابہ فاللہ کسی سفر میں تھے۔ اثنائے سفر عرب کے ایک قبیلہ میں ان کا قیام ہوا۔ انہوں نے وہاں کے لوگوں سے ضیافت اور کھانے پینے کی خواہش کی ۔ قبیلہ والوں نے ان کو کھانا کھلانے سے انکار کر دیا۔ اتفاق مے ای روز قبیلہ کے سردار کوسانی نے ڈس لیا۔ قبیلہ والول نے اس کے لیے ہرقتم کا علاج کیا اور اس بارے میں کوئی سعی اٹھا ندر کھی لیکن کسی دوا ہے اس کو آ رام نہ ہوا' آخر قبیلہ کے کسی آ دمی نے کہا: ان نو وارد آ دمیوں کے پاس جاؤ اور دریافت کرو! ممکن ہے ان کے پاس اس کا کچھ علاج ہو چنانچہ بدلوگ صحابہ ٹو افتا کے پاس آئے اور کہنے گگے: ہارے سردارکوسانی نے ڈی لیا ہے ہم نے ساری تدبیر کردیکھی گر کھے نہ ہوا۔ کیاتم میں سے کی کے یاس اس کا کوئی علاج ہے؟ صحابی میں سے ایک نے کہا: ہاں! میں جھاڑ چھونک کرتا ہوں لیکن تم نے جاری مہمان نوازی نہیں کی۔اور باوجود کھانا طلب کرنے کے تم نے کھانا کھلانے سے انکار كرويا اس ليے جب تك تم اس كا معاوضه مقرر نه كرو كے جم قطعاً اس پر اپنا "منتر" نہيں پڑھیں گے۔ چنانچہ بکریوں کا ایک ریوڑ معاوضہ میں طے ہوا۔ اور ایک صحابی وہاں تشریف لے ك اور التحمدُ لله رب العَالَمِينَ يعى سورة فاتحد باه باهكراس بردم كرنا شروع كرديا - پركيا تھا گویا گرہ کھل گئ (اورا ایے محسوس مونے لگا کہ جیسے )اے کوئی دکھ تھا ہی نہیں۔ای وقت وہ اٹھ بیضا اور اضطراب و بے چینی اور ول کی بے قراری ختم ہوگئی اور چلنے پھرنے لگ گیا۔ اور جس قدر بكريال معاوضه ميں طے يائى تھيں ان كے حواله كر دى كئيں \_صحابة نے كہا: لاؤاب يه بكريال ہم آپس میں بانٹ لیں۔ وہ صحافی جنہوں نے ''منتر'' پڑھا تھا کہنے لگے: جب تک بارگاہ نبوت میں عاضر ہوکر اصل واقعہ پیش کر کے رسول الله فائیل کا فیصلہ نہ لے لیں ہم کونہیں بانٹنا جا ہے۔ آپ كے حكم كالمبي ضرور انظار كرنا جاہے۔ بيصاب بارگاہ رسالت ميں حاضر ہوئے اور اصل واقعہ پیش کیا۔ رسول الله طَلِیْ نے فرمایا: یہ مہیں کہاں سے معلوم ہوا کہ سورہ فاتحہ منز کا بھی کام دیتی ہے؟ اس کے بعد آپ نے فرمایا:

((قَدُ اَصَبُتُمُ ٱقْسِمُوا وَاضُرِبُوا لِيُ مَعَكُمُ سَهُمّا ـ فَضحِكَ رَسُولُ الله ﷺ)) ۞

" تم نے اچھا کیا۔ بکریاں تقیم کروتو اس میں میرا حصہ بھی رکھ لینا۔ اس کے بعد رسول اللہ طاقیم بنس پڑے۔ "

غور کرو! یہاں دوائی تا ثیر کس طرح کام کر گئی مرض اس طرح دفع ہو گیا جیسے کہی تھا ہی نہیں۔ سورہ فاتحہ ایک ایسی آسان اور بہترین دوا ہے کہ اس کے مثل ہمل وآسان اور بہترین دوا ہے کہ اس کے مثل ہمل وآسان اور بہترین دوا ہے کہ اس کے مثل ہمل وآسان اور بہترین دوا ممکن نہیں اگر کوئی اللہ کا بندہ اچھے طریقہ سے سورہ فاتحہ کے ذریعہ علاج معالجہ کرے تو شفاءِ امراض کے لیے سورہ فاتحہ کے اندر مجیب وغریب تاثیر پائے گا۔ چنا نچہ ایک مدت مدید تک میں دم معظمیہ ''میں رہا اور اس اثنا میں بہت می بیاریاں مجھ پر مسلط ہوتی ہیں مجھے یہاں نہ کوئی طبیب میسر آیا نہ دوا' میں صرف سورہ فاتحہ سے اپنا علاج کرتا رہا اور اس کے اندر میں نے مجیب وغریب تاثیر دیا تھا۔ اور وغریب تاثیر دیکھی۔ میں اکثر مریضوں کو سورہ فاتحہ سے علاج کرنے کی ترغیب دیتا تھا۔ اور وگ اس سے صحت باب ہو جاتے تھے۔

#### قرآنی دم باار کون؟

یہاں یہ بات سمجھ لینا ضروری ہے کہ جواذ کار' آیات' دعائیں پڑھی جاتی ہیں اور جن سے شفاء مطلوب ہوتی ہے یقینا نافع اور شفاء بخش ہوتی ہیں لیکن اس کے لیے بیضروری ہے کہ کل اس کی قبولیت کی صلاحیت رکھتا ہو۔ اور فاعل و عامل کی قوت و ہمت اور اس کی تاثیر بھی قبولیت کل کی مقتضی ہو۔ جب تم دیکھو کہ اذکار' آیات اور دعاؤں میں شفاء نہیں ہے تو سمجھ لینا چاہیے کہ پڑھنے اور دعاء کرنے والے میں قبول تاثیر کہ پڑھنے اور دعاء کرنے والے میں قبول تاثیر کی صلاحیت نہیں ہے یا کوئی اور ایس شدید و سخت رکاوٹ موجود ہے جو دوا کی تاثیر کوروک رہی کی صلاحیت نہیں ہے یا کوئی اور ایس شدید و سخت رکاوٹ موجود ہے جو دوا کی تاثیر کوروک رہی ہے جس طرح کہ عموماً ظاہری اور حسی امراض میں دواؤں کا حال ہوا کرتا ہے اور کبھی ایسا اس

Ф صحیح بخاری کتاب الاجارة باب ما یعطی فی الرقیة علی احیاء العرب ..... (حدیث در ۲۲۵۲) صحیح مسلم کتاب السلام باب جواز اخذ الاجرة علی الرقیة بالقرآن (حدیث ۲۲۵۱)

وجہ ہے بھی ہوتا ہے کہ دوا کے اقتفا اور تا ٹیر کے درمیان کوئی توی رکاوٹ مزاتم ہو جاتی ہے۔
جب طبیعت کی دوا کو کال طور پر قبول کر لیتی ہے تو جس درجہ طبیعت دواء کو قبول کرے گی ای
درجہ بدن اورجم کو نفع پنچے گا۔ ای طرح جب آ دمی کا قلب کی دعاء تعویذ کو قبول کر لیتا ہے اور
دعاء پڑھنے والے کے اندرازالہ مرض کے لیے نفس فعالہ اور ہمت موقرہ ہوتی ہے تو یہ دعاء کر وہ
و نا گوار امرکی مدافعت اور حصولِ مطلوب و مقصود کا ایک قوی ترین سبب بن جاتا ہے۔ لیکن بیا
اوقات دعاء اور منترکی تا ٹیراس لیے نہیں ہوتی کہ کی ایک چیز کی دعاء کی جاتی ہے جواللہ تعالیٰ کو
پید نہیں ہے اور اس میں کسی پرظلم ہورہا ہے یا اس لیے اثر نہیں ہوتا کہ دعاء کے وقت قلب
پوری طرح اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ نہیں ہوتا ہے واکال طور پر جمعیت خاطر نہیں پائی جاتی ۔ اور
اس لیے اس کا حال ایک ڈھیلی کمان کا سا ہوتا ہے ڈھیلی کمان سے جو تیر پھینکا جاتا ہے وہ کر ور
ر نقاری سے جاتا ہے یا پھر اس لیے تا ٹیر نہیں ہوتی کہ اجابت دعاء میں کوئی اور چیز رکاوٹ پیدا
کر رہی ہے مثل حرام غذا کھائی جاتی ہے تا کہی پرظلم کیا جارہا ہے یا دلوں پر گناہوں کا ممل چڑھا
حاکہ میں سیدنا الوہر پرہ ڈاٹٹر بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ٹائٹیٹر نے اور ایل جیسا کہ مستدر کے
حاکہ میں سیدنا الوہر پرہ ڈاٹٹر بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ٹائٹیٹر نے اور این جیسا کہ مستدر کے
حاکہ میں سیدنا الوہر پرہ ڈاٹٹر بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ٹائٹیٹر نے اور امیا:

((أُدُعُوا اللَّهَ وَآنَتُمُ مُوقِنُونَ بِالْإِجَابَةِ وَاعْلَمُوا آنَّ اللَّهَ لَا يَقُبَلُ دُعَاءً

مِنُ قُلُبِ غَافِلِ لَاهِ )) أَ

سنن ترمذی - کتاب الدعوات ـ باب (۱۵) (حدیث ـ ۳۳۷۹) مستدرك حاكم (۱/ ۳۹۳)

(يَاأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبَات مَا رَزَقُنَاكُمُ)) (البقرة: ٢/ ١٤٢)

وَاعُلَمُوُا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعُمَلُونَ عَلِيُمٌ (المومنون: ٥١/٢٣) وَقَالَ

#### 深 (內性性) 光光光光光光光光光

''لوگو! الله تعالی پاک ہے اور وہ پاک چیز ہی کو قبول کرتا ہے اور الله تعالی ایمان والوں کو ای چیز کا حکم دیتا ہے جس کا حکم اس نے انبیاء کرام کو دیا ہے۔ اس کے جبوت میں آپ نے بیآ یت پڑھی یا ایُنها الرَّسُولُ الْحُ اور پھر بیآ یت پڑھی یا ایسا الذین امنوا الْحُ

سیدنا ابو ہریرہ ڈاٹٹو فرماتے ہیں: اس کے بعد رسول اللہ طابی نے ایسے آ دمی کا ذکر فرمایا جوایک طویل سفر کرتا ہے اور دعاء کرتا ہے۔ فرمایا:

((اَلرَّجُلُ يُطِيُلُ السَّفَرَ اَشُعَثَ اَغُبَرَ يَمدُّيَدَهُ اِلْي السَّمَاءِ يَا رَبِ يَا لَحَرَامٍ وَمَطُعَمُهُ حَرَامٌ وَعُذِي بِالْحَرَامِ فَأَنِّي يُسُتَجَابُ لذَالكَ؟)) ۞

''ایک آ دمی طویل سفر کرتا ہے خت حال اور گردوغبار ہے آٹا ہوا ہے۔ آ سان کی طرف ہاتھ اٹھا کر اللہ سے یوں مانگتا ہے: اے پروردگار! اور حال میہ ہے کہ اس کی غذا حرام ہے' اس کا بینا حرام ہے' اس کے کیڑے حرام ہیں' (تو اب خود ہی سوچ لیس کہ) اس کی دعاء کس طرح قبول ہوگی؟''

عبدالله بن امام احمد اپنے والد کی "کتاب الزهد" کے اندر بیان کرتے ہیں کہ بن اسرائیل پرایک بہت بڑی آفت نازل ہوئی تھی۔ اس آفت اور مصیبت کو دفع کرنے کے لیے بنی اسرائیل پرایک بہت بڑی آفت نازل ہوئی تھی۔ اس آفت اور مصیبت کو دفع کرنے کے لیے بنی اسرائیل شہرے باہر نکلے کہ اللہ عز وجل کی بارگاہ میں دعاء کریں۔ اس وقت اللہ عز وجل نے بنی اسرائیل کے پیغیر کو وقی کے ذریعہ آگاہ کیا کہ ان لوگوں کو کہدو کہ تم لوگ اپنے ناپاک جم لی اسرائیل کے پیغیر کو وقی کے ذریعہ آگاہ کیا کہ ان لوگوں کو کہدو کہ تم لوگ اپنے ناپاک جم کے ذریعہ تم نے ہو۔ اور جن ہاتھوں سے تم نے بندوں کے خون بہائے اور جن ہاتھوں کے ذریعہ تم نے گھروں میں حرام و ناجائز (مال و دولت) جمع کیا ہے وہی (ناپاک و مکروہ) ہاتھ تم میری طرف دعاء کے لیے اٹھاتے ہو۔ اور اب جب کہ میراغضب اور عذاب تمہارے لیے سخت ہو چکا ہے اور اپنی بدا تمالیوں اور بدکرداریوں کی وجہ سے تم مجھ سے حدسے زیادہ در ہو یکے ہو ٹریرے سامنے دعاء کرتے ہو؟ ﴿

اور ابوذر والفئة فرمات بين:

صحيح مسلم. كتاب الزكاة. باب قبول الصدقة من الكسب الطيب (حديث ١٠١٥)

الزهد لاحمد (ص: ۲۹) والزهد لابي داود (۱۳) وشعب الايمان (۲/ ۵۵)



((یکُفی مِنَ الدُّعَاءِ مَعَ الْبِرِّ مَا یکُفی الطَّعَامُ مِنَ الْمِلْحِ))<sup>◆</sup> ''قورُی دَعاء بھی نیکی کے ساتھ اسی طرح کافی وافی ہو جاتی ہے جس طرح تھوڑا سا نمک کھانے کے لیے کافی وافی ہو جاتا ہے۔''



0



#### دعا: ایک نافع ترین دوا

دعاءایک نافع ترین دوا' اورمومن کا زبردست حربه به:

دعاء ایک نافع ترین دواء اور بلاء ومصیبت کامیر منابل ہے۔ دعاء بلاء ومصیبت کی مدافعت کرتی ہے اور اس کی دواء اور علاج کا کام کرتی ہے ہر بلاء ومصیبت کو آنے سے روکتی ہے اور اسے انسان سے دور کر دیتی ہے۔ اور اگر بلاء ومصیب اتر چکی ہے تو اسے پست اور ہلکا کر دیتی ہے اور دعاء مؤمن کا ایک زبردست حربہ اور ہتھیار ہے جیسا کہ مستدر ک حاکم میں سیدناعلی منافظ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ منافظ نے فرمایا:

((اَلَدَّعَاءُ سِلَاحُ الْمُوْمِنِ وَعِمَادُ اللَّهِينِ وَنُورُ النَّسَمُوٰتِ وَالْاَرُضِ)) ♦ ''وعاءمؤمن كا بتھيار اور دين كاستون اور آسانوں اور زمين كا نور ہے۔''

#### آفت کے مقابلہ میں مؤمن کی دعاء کے درجات

مصيبت وبلاء كے مقابلہ ميں مؤمن كى دعاء كے تين درج بين:

لائن: ید که دعاء مصیبت کے مقابلہ میں قوی تر 'اور زور دار ہو۔ الی دعاء مصیبت کو قطعاً ہٹا دیتی ہے۔

ول): پیکہ دعاء مصیبت کے مقابلہ میں کمزور ہو۔ اس صورت میں مصیبت توی ہو جاتی ہے اور بندے کو بیم مصیبت خواہ مخواہ مخفائق ہی پڑتی ہے لیکن پھر بھی بیضروری ہے کہ دعاء اگر چہ کمزور ہی کیوں نہ ہومصیبت کو پچھ نہ کچھ بلکا ضرور کر دیتی ہے۔

مو): یه که دعاء اور مُصیبت برابر درج کی اور یه دونوں آپی میں مقاومت اور مقابله کرتی جیما که مستدرك حاكم میں سیدہ عائشہ وَ الله الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ فَي مِیں که رسول الله عَلَيْهُ فَ فرمایا: ((لَا يُغُنيُ حَذَرٌ مِنُ قَدُرٍ وَالدُّعَاءُ يَنفَعُ مِمَّا نَزَلَ وَمِمَّا لَمُ يَنُزُلُ وَإِنَّ الْبَلَاءَ لَيُنزِلُ فَيَلْقَاهُ الدُّعَاءُ فَيَعتلجَانِ إِلَى يَوْمِ الْقَيَامَةِ))

مسند ابی یعلی (۳۳۹) مستدرك حاكم (۱/ ۹۹۳) اسناده موضوع محمرین ألحن بن الی بزید الحمد الی متروك راوی ب - استدرك حاكم (۱/ ۱۸۲) مسند البزار (الكشف: ۲۱۲۵) استاده شعیف ذكریاین متقور ضعیف ومتروك راوی ب -

#### 

"قدریے بچناممکن نہیں اور دعاء جو مصیب آ چکی اور جو ابھی تک نہیں آئی اس میں بھی نفع دیتی ہے اور مصیب جب اترتی ہے تو دعاء اس کا مقابلہ کرتی رہتی ہے۔ روز قیامت تک دعاء اور مصیب آپس میں جنگ کرتی رہتی ہیں۔"

سيدنا ابن عمر والنوعيان كرت بي كدرسول الله طافية في ارشاد فرمايا:

((اَلدُّعَاءُ يَنفَعُ مِمَّا نَزَلَ وَمِمَّا لَمُ يَنزُلُ فَعَلَيْكُمُ عِبَادَ اللَّهُ بِالدُّعَاءِ))

(اللَّعَاءُ آئى موئى مصيبت مِن اور آئده آنے والی مصیبت میں نقع دیت ہے پس
اے اللہ کے بندو! تم دعاء کولازم پکڑو''

سيدنا توبان ظافئيان كرتے بين كدرسول الله عظام في قرمايا:

((لَا يَرُدُّ الْقَدُرَ اِلَّا الدُّعَاءُ وَلَا يَزِيْدُ فِي الْعُمُرِ اِلَّا الْبِرُّ وَاِنَّ الرَّجُلَ لَيَحُرُمُ الرِّزُقَ بِالذَّنْبِ يُصِيْبُهُ))

"فدروقضاء کوکوئی چیز روشیس کرسکتی سوائے دعاء کے اورکوئی چیز عمر کو بردھانہیں سکتی سوائے نیکی کے اور آ دمی گناہوں کی وجہ سے رزق وروزی سے محروم ہو جاتا ہے۔"



<sup>♦</sup> سنن ترمذي - كتاب الدعوات ـ باب (١٠١) (حديث ـ ٣٥١٨) مستدرك حاكم (١/ ٣٩٣)

<sup>﴿</sup> سنن ابن ماجه المقدمة باب في القدر (حديث ٢٠٢٠٩٠) (مسند احمد (٥/ ٢٥٤) مستدرك حاكم (١/ ٣٩٣) آخرى جمله "ان الرجل ليرحم ....." كادوباتي مديث حن بــ



#### وعامين الحاح وزاري

دعاء میں الحاح وزاری مفیدترین دواہے

نافع اور مفیدترین دوایه به که دعاء میں الحاح و زاری کی جائے چنانچه سنن ابن ماجه میسیدنا ابو مریره التقطیمان کرتے میں که رسول الله مالتا الله مالیا:

((مَنُ لَمُ يَسُئُل اللَّهَ يَغُضَبُ عَلَيهِ)) \*

"جوآ دی الله تعالی سے مانگتانبیں تو الله تعالی اس پر خفاء (وناراض) ہوتا ہے۔"

سيدنا انس والثوريان كرت بي كدرسول الله طافي فرمايا:

((لَا تُعْجِزُوا فِي الدُّعَاءِ فَانَّهُ لَا يَهُلِكُ مَعَ الدُّعَاءِ آحَدٌ))

"دعاء كروتو بتأني ندآن وكيونكد دعاء كرن على بعدكو في شخص بلاك نبيس موسكتا-"

سيده عا تشصديقه في فاف فرماتي بين كدرسول الله تلفي في ارشاد فرمايا:

((انَّ اللَّهَ يُحبُّ الْمُلْحِينَ في الدُّعَاء))

"الله تعالى دعاء مين الحاح وزاري كرنے والوں كومجوب ركھتا ہے-"

امام احمد مُعَيِّدً كى كتاب الزهد ميس سيدنا قاده مُعَيِّدُ بيان كرتے بين كه مورق مُعَيِّدً

فرماتے ہیں:

((مَا وَجَدُتُ لِلُمُوْمِنِيُنَ مَثَلاً إِلَّا رَجُلٌ فِي الْبَحُرِ عَلَى خَشَبَةٍ فَهُوَ يَدُعُوا يَا رَبِّ لَعَلَّ اللَّهَ عَزَوَجَلَّ أَنُ يُنْجِيَةً)) \*
د مؤمن كى مثال ميں اس سے بهتر نہيں يا تاكدا يك وقى وريا كاندرا يك كرى ير

سنن ترمذی کتاب الدعوات. باب (۲) (حدیث. ۳۳۸۳) سنن ابن ماجه کتاب الدعاء.
 باب فضل الدعاء (حدیث. ۳۸۲۷) ﴿ مستدرك حاكم (۱/ ۳۹۳) صحیح ابن حبان (۸۷۱) اسناده ضعیف. محرین محرین محمان الاسلمی ضعیف راوی ب. (الضعیف: ۸۳۲) الکامل لابن عدی (۸۳۲) الضعفاء للعقیلی (۲/ ۳۵۲) الدعاء للطبرانی (۲) اساده موضوع و یوسف بن السفر متروک و کذاب راوی ب. ﴿ الزهد للامام احمد (۱۷۲۵) الشعب للبیهقی (۳۵۲)



سوار ہے اور وہ اللہ کو پکارتا ہے: اے پروردگار! اے پروردگار! شاید اللہ تعالی اس مصیبت سے اسے نجات دے وے ۔''





(فَطَيْلُنّ : ٣

### دعا کی تاثیر

وہ آفت جو دعاء کا اثر مرتب ہونے سے روکتی ہے وہ یہ ہے کہ بندہ جلد بازی کر جاتا ہے۔ دعاء کی مقبولیت میں تاخیر اور ڈھیل ہو جاتی ہے تو بندہ مایوں ہو کر دعاء ترک کر دیتا ہے۔ اور اس شخص کا حال اس آ دمی جیسا ہو جاتا ہے جس نے کھیت میں دانے ڈالے یا باغ میں درختوں کے بودے لگائے کھیتی اور درختوں کی خدمت کرتا رہا' ان کو پانی دیتا رہا لیکن جب اس کے کمال کا وقت آ یا اور پھل گئے کا زمانہ قریب آ گیا تو اس نے کھیتی اور درختوں کو چھوڑ دیا۔ اور اس سے بالکل عافل اور بے خبر ہوگیا۔ چنا نچھیجے بخاری میں سیدنا ابو ہریرہ ڈاٹھ نیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ منافی نے فرمایا:

(ایسُتَجَابُ لِاَحَدِکُمُ مَا لَمُ یُعَجِّلُ یَقُولُ دَعَوْتُ فَلَمُ یُسْتَجَبُ لِیُ) ﴿
دُرُمُ مِن سَ مِرایک کی دعاء قبول موتی ہے اگرتم جلد بازی نمرکرو دعاء کرنے والا کہنے لگتا ہے: میں نے دعاء کی مگر میری قبول نہیں موئی۔''

صحیح مسلم میں انہی سیدنا ابو ہریرہ و النظامیان کرتے ہیں که رسول الله تُلَاِیُمْ نے ارشاد فرمایا: ((لَا يَزَالُ يُسُتَجَابُ لِلُعَبُدِ مَا لَمُ يَدُعُ بِإِثْمِ أَوُ قَطِيُعَةِ رَحِمٍ مَالَمُ يَسْتَجُعلُ))

"بندے کی دعاء قبول ہوتی رہتی ہے جب تک کدوہ گناہ اور قطع رحی کی دعاء نہ کرے اور جلد بازی نہ کرے۔"

كى في عرض كيا: يارسول الله! جلد بازى كاكيا مطلب ع؟ آب فرمايا:

♦ صحیح بخاری. كتاب الدعوات. باب یستجاب للعبد مالم بعجل (حدیث. ۱۳۳۰)
 صحیح مسلم. كتاب الذكر والدعاء. باب بیان انه یستجاب الداعی ما لم یعجل (حدیث. ۱۳۵۳۵)

((يَقُولُ قَدُ دَعَوُتُ وَقَدُ دَعَوُتُ فَلَمُ أَرَ يُسْتَجَابُ لِي فَيَسْتَحْسِرُ عِنْدَ ذَالِكَ وَيَدَعُ الدُّعَاءَ))

'' جَلد بازی میہ ہے کہ بندہ کہنے لگتا ہے: میں نے دعاء کی اور بہت ہی دعاء کی لیکن میری دعاء قبول ہوتی نظر نہیں آتی' اس حالت کو پہنچ کروہ مایوں ہو جاتا ہے اور دعاء کرنا چھوڑ دیتا ہے''

اور مسند احمد ميسيدنا انس رال الشؤيان كرت بين كدرسول الله مَالْفَيْمَ في ارشاد فرمايا: ((لا يَزَالُ الْعَبُدُ بِخَيْرِ مَا لَمُ يَسُتَعُجِلُ))

'' بندے کی ہمیشداس وقت تک خیر و بھلائی ہوتی ہے جب تک کہ وہ جلد بازی نہیں کرتا۔''

> صحابہؓ نے عرض کیا: ((یَارَسُولَ اللّٰهِ اکَیُفَ یَسُتَجُعِلُ؟)) ''یارسول الله! بنده جلد بازی کس طرح کرتاہے؟'' آپؓ نے فرمایا:

((یَقُولُ قَدُ دَعَوُتُ لِرَبِی فَلَمُ یُسُتَجَبُ لِیُ)) \*
"میں نے رب سے بہت دعاء ما کی لیکن میری دعاء اس نے قبول نہیں کی۔"



<sup>♦</sup> صحيح مسلم. كتاب اذلر والدعاء. باب بيان انه يستجاب الداعي. (حديث ٩٢/ ٢٧٣٥)

اسند احمد (۳/ ۱۹۳/ ۲۱۰) مسند ابی یعلی (۲۸۹۵) اس کی سند میں ابوحلال الراس ضعیف راوی ہتا جم سابقہ حدیث اس کا شاہد ہے۔



(فَطْتِلْنَ : ۴

#### اجابت ِ دعا کے خاص اوقات

سی مقصد کے لیے جب دعاء کی جائے اور دعاء کے ساتھ حضور قلب اور جمعیت خاطر موجود ہواور اجابت دعاء کے چھ مخصوص اوقات میں سے کوئی وقت بھی پایا جائے تو دعاء قبول ہوتی ہے اور وہ چھ اوقات یہ ہیں:

♦ رات كا آخرى تبالى حصه ◊

- ﴿ ازان كورت ﴿
- اذان وا قامت کے درمیان کا وقت ۞
  - ﴿ فرض نماز کے بعد ﴿
- ﴿ جعد ك دن جب المام منبر ير جر مع حتى كم نماز جعد تم موجائ ﴿
  - جعد ہی کے دن نماز عصر کے بعد کی آخری ساعت ۞

ان اوقات کے ساتھ ہی ساتھ قلب کے اندرخشوع وخضوع بھی پایا جائے اور بارگاہ ربّ العالمین میں بجز وانکساری ڈلّت و خاکساری تضرع والحاح اور رقّبِ قلب بھی موجود ہوا اور دعاء کرنے والے کا رخ بھی قبلہ کی طرف ہو۔ اور کامل طہارت کے ساتھ ہواور اپنے دونوں ہاتھ بارگاہ الٰہی میں اٹھائے اور سب سے پہلے اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء بجا لُائے۔ اس کے بعد رسول

- صحیح بخاری کتاب التهجد. باب الدعاء والصلاة من آخر اللیل (حدیث: ۱۱۳۵) صحیح
   مسلم- کتاب صلاة المسافرین- باب الترغیب فهو الدعاء والذکر فی آخر اللیل (حدیث- ۵۵۸)
  - سنن ابی داود. کتاب الصلاة. باب ما يقول اذا سمع الموذن (حديث ۵۲۳)
- - ٤ سنن ترمذي كتاب الدعوات. باب (٥٨) (حديث ٢٣٩٩)
  - صحيح مسلم. كتاب الجمعة. باب في الساعة التي في يوم الجمعة (حديث. ۸۵۳)
  - سنن ابی داود. کتاب الصلاة. باب الاجابة ساعة هی فی یوم الجمعة (حدیث. ۱۰۳۸)

深 ( ) 是我我我我我们

الله مُنْ الله مُنْ الله کے خاص بندے ہیں)۔ درودشریف جھیج اورا پی حاجت پیش کرنے سے قبل تو بہ و استغفار کرے۔ پھر پوری ہمت اور توجہ کے ساتھ الله تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو۔ اور نہایت الحاح و زاری مملق و خاکساری کے ساتھ بارگاہ اللی میں اپنا سوال پیش کرے۔ اور ترخیب وتر ہیب امید وخوف کے ساتھ اس کی جناب میں دعاء کرے۔

اسم اعظم

الله تعالیٰ کے اساء حنیٰ اور اس کی مقدس صفات اور اس کی تو حید کا وسیلہ پکڑے۔ دعاء سے پہلے صدقہ و خیرات کرے تو امید ہے کہ بید دعاء مستر دنہ ہوگی خصوصاً جب کہ وہ دعائیں پڑھی جائیں جن کے بارے ہیں رسول الله مَنْ اللهٰ کا ارشاد ہے کہ ان کے قبول ہونے کی امید کی جاستی یا وہ دعاء پڑھے جن کے اندر اسم اعظم موجود ہے۔ اسم اعظم والی دعاؤں میں سے ایک دعاء بیر ہے جو سنن کی احادیث میں سیدنا عبداللہ بن بریدہ عن ابیدہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مَنْ اللهٰ ایک ایک کرتے ہیں کہ رسول اللہ مَنْ اللهٰ ایک آدی کو بید دعاء کرتے ہوئے سنا:

((اَللَّهُمَّ اَنِّي اَسْئَلُكَ بِآنِي اَشْهَدُ اَنَّكَ اَنْتَ اللَّهُ لَا اللهَ الَّا اَنْتَ الاَحَدُ الصَّمَدُ الَّذِي لَمُ يَلِدُ وَلَهُ يُولَدُ وَلَمُ يَكُنُ لَّهُ كُفُوًا أَحَدً)) "اے الله! مَن تجھے سے اس وسلہ کے ذریعہ مائلًا ہوں کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ تو اللہ ہے تیرے سواکوئی دوسرا الہ نہیں تو اکیلا ہے بے نیاز ہے ایسی ذات کہ نہ کسی کا باپ اور نہ کسی کی اولاد ہے اور نہ کوئی اس کے برابر ہے۔"

اس كى بيدعاء س كررسول الله مالية

((لَقَدُ سَنَلَ الله بِالْاسَمِ الَّذِي إِذَا سُئِلَ بِهِ أَعُطَى وَإِذَا دُعِي بِهِ أَجَابَ))

" بيآ ومى الله تعالى كَ اس نام سے مائكا ہے كہ جب اس كے وسيلہ سے سوال كيا
جائة وه ويتا ہے اور جب اس كے ذريعہ دعاء كى جائے تو وہ قبول كرتا ہے۔ "
ايك دوسرى روايت ميں ہے ز

((لَقَدُ سَتَلَتَ اللّه باسمه الأعظم))

"تونے الله تعالى كے أتم اعظم ك ذريعيسوال كيا ہے۔"

سیدنا انس بن مالک داشته بیان کرتے ہیں کرایک باروہ بارگاہ رسالت میں بیٹے ہوئے تھے۔ایک آ دمی نے نماز پڑھی نماز کے بعداس نے بیدعاء پڑھی: 深 (內以過多 光光學光光學光光 17 米

((اَللَّهُمَّ النِّي اَسْمَلُكَ بِاَنَّ لَكَ الْحَمُدُ لَا اللهَ الَّا آنَتَ الْمَنَّانُ بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ يَا ذَالْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ يَا حَيُّ يَا قَيُّوُمُ))

(اَ اللَّهَ مَا وَالْارْضِ يَا ذَالْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ يَا حَيُّ يَا قَيُّومُ))

(اَ الله! بَين اس وسِلِ سِيْ عَنِي سُوال كُرْتَا بُول كَهْمَام تعريفِي تير عنى لِي الله بين تير عنوا كوئى عبادت كولائق نبين تو بى برا احسان كرف والله بتو بى آسانوں اور زمین كا في سرے سے بيدا كرف والله الله الله عاصات عزت و بخشش! الدندہ و جاوید! الدسب كوقائم ركھنے والے! "

بین کررسول الله طَالِقُمْ نے فرمایا: ((لَقَدُ دَعَا الله بِاسُمِهِ الْعَظِيْمِ الَّذِي إِذَا دُعِيَ بِهِ أَجَابَ وَإِذَا سُيْلَ بِهِ أَعُطَى) ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

جائے تو وہ قبول کرتا ہے اور جب سوال کیا جائے تو وہ دیتا ہے۔"

ید دونوں حدیثیں امام احمد بن حنبل میشد نے اپنی مسند میں بھی روایت کی ہیں۔ اور جامع تو مذی میں سیدہ اساء بنت بزید و الله ایان کرتی ہیں کدرسول الله مالی نے ارشاد فر مایا:

((اسُمُ اللهِ الْأَعُظَمُ فِي هَاتَيْنِ الْآيَتَيْنِ (الْهَكُمُ اللهِ وَّاحِدٌ. لَا اللهِ الَّا اللهِ الَّا اللهُ الَّا اللهُ اللهُ لَا اللهُ الَّا اللهُ لَا اللهُ لَا اللهُ الَّا اللهُ لَا اللهُ لَا اللهُ لَا اللهُ لَا اللهُ لَا اللهُ لَا اللهُ اللهُ

"الم عظم ان دوآ ينول كاندر ب الله كم الله و احد لا الله الا هو الرحمن الموحيم (تهارا معبود أيك الله بى باس كسواكوئي معبود نبيس وه مهربان نهايت رخم كرف والا ب) اورآل عمران كى بيابتذائي آيت الم الله لا الله الا هو الحي القيوم (الم الله اس كسواكوئي معبود برح نبيس زنده اورقائم ركف والا ب)

سورة بقره ـ ٢/ ١٦٣ . ﴿ سنن ابى داود ـ كتاب الوتر ـ باب الدعاء ' (حديث ـ ١٣٩٥) سنن نسائى ـ كتاب السهو ـ باب إلدعاء بعد الذكر (حديث ـ ١٣٩٩) سنن ابن ماجه ـ كتاب الدعاء باب اسم الله الاعظم (حديث ـ ٣٨٥٨) ﴿ سورة آل عمران ـ ٣/ ١-٢ ﴿ سنن ابى داود كتاب الوتر ـ باب الدعاء (حديث ـ ١٢٩١) سنن ترمذى ـ كتاب الدعوات ـ باب جامع الدعوات عن النبى ﷺ (حديث ـ ٣٣٤١) سنن ابن ماجه ـ كتاب الدعاء بالله إسم الله الاعظم

امام ترمذی اس حدیث کے متعلق لکھتے ہیں: ((هذا حدیث صحیح)) ''میر حدیث صحیح ہے۔'' سیدنا ابو ہریرہ اور سیدنا انس بن مالک اور ربیعہ بن عامر شائلتی بیان کرتے ہیں اور وہ رسول اللہ مٹالٹی سے بیان کرتے ہیں کہ

آپ نے فرمایا:

((ٱلْظُوُا بِيَا ذَالْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ)) 🌣

'' یا ذالجلال والا کرام'' کے الفاظ کے ساتھ دعا ما نگا کرؤ'۔

یعنی اس سے اچھی طرح تعلق قائم کرو اور اپنے لیے اسے لازم وضروری گردان لؤ اور

اس كو بميشة قائم ركھو- جامع ترمذي ميسسيدنا ابو بررو والتوكيان كرتے إين:

((اَنَّ النَّبِيَّ تُلَيُّمُ كُانَ اذَا اَهَمَّ الْآمُرَ رَفَعَ رَأْسَةً اِلَى السَّمَاءِ وَإِذَا اجْتَهَدَ في الدُّعَاء قَالَ يَا حَيُّ يَاقَيُّوْمُ)) \*

''رسول الله طَلِيْظُ كو جب كوئى اہم معاملہ پیش آتا تو رسول الله طَلِيْظُ اپنا سرآسان كى طرف اٹھاتے اوراس وقت آپ دعاء ميں پورى پورى كوشش فرماتے تو يا حبى يا قيوم پڙھا كرتے۔'' سيدنا انس بن مالك ڈاٹٹؤ بيان كرتے ہيں كہ:

سيدنا الو مريره والتلا بيان كرتے إلى كدرسول الله تلفظ في ارشاد فرمايا:

((اِسُمُ الله الْاَعُظَمُ فِى ثَلَاثِ سُورِ مِنَ الْقُرُانِ الْبَقَرَةَ وَالِ عِمْرَانَ وَطُهُ))

"" الله الله الاَعْظَمُ قرآن كيم كى تين سورول مين سے بُ سوره بقره سوره آل
عمران اورسوره طه."

 مسند احمد (٣/ ١٤٤) مستدرك حاكم (١/ ٣٩٩٬٣٩٨) سنن ترمذى ـ كتاب الدعوات ـ باب (١٩)
 (حديث ـ ٣٥٢٣) ﴿ سنن ترمذى ' كتاب الدعوات ' باب ماجاء ما يقول عند الكرب
 (حديث ـ ٣٤٣٣) ائادو ضعف ابراهيم بن فضل متروك راوى ب ـ ﴿ سنن ترمذى ـ كتاب الدعوات
 باب (٩٠) (حديث ـ ٣٥٢٧)

سیدنا قاسم بھالیہ فرماتے ہیں: میں نے ان تین سورتوں میں اسمِ اعظم تلاش کیا تو مجھے معلوم ہوا کہ اسم اعظم بیرآیت ہے البحقُ العیومر∲

سيدنا سعد بن الى وقاص رَلَّا عَيْنَ بِيان كرتے بِين كدرسول الله طَلَّا فَ ارشاد قرمايا: ((دَعُوةُ ذِي النُّونِ إِذُ دَعَا وَهُوَ فِي بَطُنِ الْحُوتِ (لَا اِللهَ الَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ) ﴿ إِنَّهُ لَمُ يَدُعُ بِهَا مُسُلِمٌ فِي شَيْءٍ قَطُّ إِلَّا إِسْتَجَابَ اللَّهُ لَهُ )) ﴿

''سیدنا ذُوالنون (بونس علیه) نے مجھل کے پیٹ میں جودعاء کی تھی وہ یہ ہے لا اِلله اِللّٰهَ اَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الطّالِعِيْنَ جس مسلمان نے كى بات كے ليے اس دعاء كو يڑھا اللہ تعالى نے اس كى دعاء قبول فرمائى۔''

نيزمتدرك عاكم بين سيدنا سعد ظائن ى بيان كرتے بين كدرسول الله كافيا فرمايا: ((اَلَا اُخْبِرُكُمُ بِشَيء اذَا نَزَلَ بِرَجُلٍ مِنْكُمُ آمُرٌ مُهِمٌ فَدَعَا بِهِ يَفُرَحُ اللهُ عَنُهُ؟ دُعَاءُ ذي النَّون))

"كيا مين تم كوايك اليي چيز نه بتلاؤل كهتم مين كى كوجب كوئى مشكل پيش آئ تويد دعاء پره ه الله تعالى اس كى مشكل كوآسان كردے گا۔؟ اور وہ سيدنا ذوالنون عيد الله تعالى اس كى مشكل كوآسان كردے گا۔؟ اور وہ سيدنا ذوالنون عيد الله كا كا دعاء ہے۔"

نیز متدرک عالم میں ان بی سیدنا سعد طاق بیان کرتے ہیں کدرسول الله سی ان فرمایا: ((هَل اَدُلُّکُمُ عَلَى اسْمِ الله الاَعْظَمِ ؟ دُعَاءُ يُونُسَ)

"کیا میں تہیں اسمِ اعظم نہ بتلاؤں؟ اسمِ اعظم سیدنا یونس علیہ کی دعاء ہے۔"

کسی نے کہا: ((یَارَ سُولَ الله اهلُ کَانْتُ لِیُونُسَی خَاصَةً؟))

"می نے کہا: ((یَارَ سُولَ الله اهلُ کَانْتُ لِیُونُسَی خَاصَةً؟))

"مول الله مَنْ الله عَلَيْمَ نِهُ فَرمایا:

سنن ابن ماجه حتاب الدعاء باب اسم الله الاعظم (حدیث ۳۸۵۲) مستدرك حاكم (۱/ ۵۰۲) ص نمبر ۳۳ ﴿ سورة الانبیاء : ۲۱ ۸۸ ﴿ سنن ترمذی حتاب الدعوات باب (۸۱) فی دعوة ذی التون (حدیث ۵۰۵ ﴾ سستدرك حاكم (۱/ ۵۰۵) عجل الیوم واللیلة للنسائی (۲۲) ای کی شدیم محرین مهاجر ضعف داوی بے کن مااید حدیث ای ک شاہد ہے۔

((اَلَا تَسُمَعُ قَوُلَهُ تَعَالَىٰ (فَاسْتَجَبُنَا لَهُ وَنَجَينَاهُ مِنَ الْغَمَّ وَكَذَٰلِكَ نُسْجِي الْمُوْمِنِينَ) (الانبياء: ١٦/ ٨٨) فَأَيُّما مُسُلِم دَعَا بِهَا فِي مَرَضِه اَرُبَعِينَ مَرَّوَ الْمُوَاتَ فِي مَرَضِه ذَٰلِكَ اُعُطِي اَجُرَ شَهِيدُ وَانُ بَرِي بَرِي مَغُفُوراً الَهُ)) 

''كيائم نے اللہ تعالیٰ كا بيارشادئيں سنا؟ ''ہم نے يونس عَلِيْ كی دعاء قبول كی اور اسے ہم نے اللہ تعالیٰ كا بيارشادئيں سنا؟ ''ہم نے يونس عَلِيْ كی دعاء قبول كی اور اسے ہم نے من سنجات ديت رئيں اسے ہم نے من جو سلمان بھی اپنی بیاری میں اس آیت کوچالیس مرتبہ پڑھے گا تو اگر وہ اس بیاری میں مرگیا تو اسے شہید كا اجر دیا جائے گا اور اگر شفاء یاب ہوگیا تو اس کے سارے گناہ ہو گیا تو اس

اورهيجين (بخارى وُسلم) مِين سيدنا ابن عباس ﷺ بيان کرتے ہيں: ((اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ظَلَّمُ كَانَ يَقُولُ عِنْدَ الْكَرْبِ لَا اِللَّهُ اللَّهُ الْعَظِيْمُ الْحَلِيْمُ۔ لَا اِللَّهُ اللَّهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِیْمِ۔ لَا اِللَّهُ اِلَّا اللَّهُ رَبُّ السَّمُواتِ وَالْاَرْضِ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِیْمِ)) ۞

" رسولِ الله مَنْ الله عَلَيْهُم بِيني كوفت بدوعاء بره ها كرت تهي:

لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ الْعَظِيْمُ الْحَلِيْمُ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ الْعَرْشِ العَظِيْمِ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضِ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيْمِ"

یعن ''کوئی لائق عبادت تنہیں سوا اللہ کرائی واکے اور تحل والے کے کوئی لائق عبادت نہیں سوااللہ کے عبادت نہیں سوااللہ کے جو آسانوں اور زمین اور عزت والے عرش کا مالک ہے۔''

مسند امام احمد مين سيناعلى بن الى طالبُّ بيان كرت بين:
((عَلَّمَنِى رَسُولُ اللَّه تُلْقُمُ اذَا نَزَلَ كَرُبُ إَنُ اقُولَ لَا اللهُ اللَّهُ الْحَلِيْمُ الْكَوِيْمُ
سُبْحَانَ اللهِ وَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ)) 

ثرسول الله تَالِيُّمُ نَ مصيبت كوفت مجه يدعاء يرُص كَاتَعْيَم فرمانى:

مستدرك حاكم (۱/ ۵۰۵ ـ ۲۰۵) موضوع ـ ال كَل شد في عمرو بن بكر السكسكي متروك راوى عمرو بن بكر السكسكي متروك راوى عند الكرب (حديث ۱۳۳۷) صحيح مسلم ـ كتاب الذكر والدعاء ـ باب دعاء الكرب (حديث ۲۵۳۰) أمسند احمد (۱/ ۱۹) مستدرك حاكم (۱/ ۸۰۵) عمل اليوم والليلة للنسائي (۲۳۲ ۱۳۳۷)

深 (色层细色 紫色彩色彩色)

لَا اِلٰهَ اِلَّا اللَّهُ الْحَلِيْمُ الْكَرِيْمُ سُبْحَانَ اللَّهِ وَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

سيدنا عبدالله بن مسعود طَالْقُنِيان كرتے بين كه رسول الله طَالْقُمْ فَهُدُكَ ابْنُ اَمَتِكَ ارْمَا اَصَابَ اَحَدًا قَطُّ هَمُّ وَلَا حُزُنُ فَقَالَ اللَّهُمَّ اللَّهُ وَيَهُ عَبُدُكَ ابْنُ اَمَتِكَ نَاصِيَتِي بِيدِكَ مَاضٍ فِيَّ حُكُمُكَ عَدُلٌ فِي قَضَائِكَ اللَّهُمَّ بِكُلِّ اللَّهُمَّ بِكُلِّ اللَّهُمَّ بِكُلِّ اللَّهُمَّ بِكُلِّ اللَّهُمَّ بِكُلِّ اللَّهُمَّ بِكُلِّ اللَّهُ مَكَنَدُ مَاضٍ فِي حُكُمُكَ عَدُلٌ فِي قَضَائِكَ اللَّهُمَّ بِكُلِّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ هَمَّة وَتُورُنَ وَجَلاء حُزُنِي وَذِهَاب هَمِي وَعَمِي اللَّهُ الْمُوانَ رَبِيعَ قَلْبِي وَنُورُ صَدُرِي وَجَلاء حُزُنِي وَذِهَاب هَمِي وَعَمِي اللَّهُ الْمُعَلِّ اللَّهُ هَمَّة وَحُزُنَة او اللَّهُ مَكَانَة فَرَجًا))

''جب کی کوکوئی مصیبت اور رنج پہنچے اور وہ بید دعاء پڑھے تو اللہ تعالیٰ اس کی مصیبت اور رنج وغم کو ضرور دفع کر دے گایا اس کی جگہ اسے کوئی دوسری فرحت وخوثی عطاء فرمائے گا۔

اَللَّهُمَّ إِنِّى عَبُدُكَ أَبِنُ اَمَتِكَ نَاصِيَتِى بِيَدِكَ مَاضٍ فِي حُكمِكَ عَدْلٌ فِي قَضَائِكَ اَسْتَلُكَ اللَّهُمَّ بِكُلِ اِسْمٍ هُوَلَكَ سَمَيَّتَ بِهِ نَفْسَكَ أَو عَلَّمَتَهُ أَحَدًا مِن خَلقِكَ او اَنزَلَتَهُ فِي كِتَابِكَ أَو استَاثَرَتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ أَد استَاثَرَتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ أَد استَاثَرَتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ أَد استَاثَرَتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ أَنْ تَجْعَلَ الْقُرُانَ رَبِيْعَ قَلْبِي وَنُورَ صَدْرِي وَجَلاءَ خُزْنِي وَذِهَابَ هَمِّي وَنُورَ صَدْرِي وَجَلاءَ خُزْنِي وَذِهَابَ هَمِّي وَنُورَ صَدْرِي وَجَلاءَ خُزْنِي وَذِهَابَ هَمِّي

السالشدا میں جرابندہ ہوں جرے بندے کا بیٹا ہوں جری بندی کا بیٹا ہوں میری پیشانی جرے ہاتھ میں ہے میرے حق میں ہے میرے حق میں جرابندہ ہوں جری جرے حق میں جرابندہ ہوں ہیں جہا ہے اللہ ایس جھے ہے جس نام کی برکت ہے مائل ہوں وہ نام خاص جری ذات کا ہے۔ اتارا ہے تو نے اپنی کتاب میں، یااے سکھایا ہے تو نے کسی کواپنی کلوق میں ہے، پندکیا ہے تو نے اسلام غیب میں جو مخفی ہے تیرے فزدیک ہے کہ کرے تو قراً ان کو بہار میرے دل کی، اور فور میرے سینے کا، اور سیب دور ہو میری فکر اور فم کا۔

روائے شافی کی جھی ہے ہے۔ کی نے کہا: یارسول اللہ! کیا ہم اسے یاوند کرلیں؟ آپ نے فرمایا:

((بَلُ يَنْبَغِيُ لِمَنُ سَمِعَهَا أَنُ يَتَعَلَّمَهَا)) ۞

" بكك جو آدى بھى اس دعاء كو سے اس كو جاہيے كدوہ اسے يادكر لے۔"

اورسيدنا ابن مسعود رافعيُّ فرمات بين:

((مَا كَرَبَ نَبِيٌّ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ إِلَّا اسْتَغَاثَ بِالتَّسْبِيُحِ)) \*

"انبیاء کرام میں سے جس پیٹیمرکو بھی کوئی بے چینی در پیش ہوئی انہوں نے شیخ (سجان اللہ) کے ذریعہ اللہ سے فریاد کی۔"

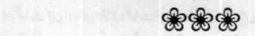
مال و جان کی حفاظت بذر بعیه دعاء

深 ( ) 经 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( ) 是 ( )

چھٹر نہیں سکتا' تیری مالکیت کا واسطہ دے کر جس میں کوئی مزاحم نہیں ہوسکتا۔ اور تیرے نور کا واسطہ دے کر جس سے تیرے عرش کا چاروں کھونٹ بھرا ہوا ہے' اس چور کے شرسے تو مجھے بچالے۔ اے فیریا درس! میری مدد کر۔ اے فریا درس! میری مدد کر' اے فریا درس! میری مدد کر۔''

تین مرتبدانہوں نے بید دعاء پڑھی اسی وقت ایک سوار نمودار ہوا جس کے ہاتھ میں نیزہ تھا جو گھوڑے کے سر پر دوکانوں کے بچ میں رکھے ہوئے تھا۔ ڈاکوسوار کی طرف دکھرہا ہے۔
سوار فوراً اس کی طرف لیکا اور اسے نیزے میں پرو دیا۔ اس کے بعد سوار نے ابو معلق انصار گ سے کہا: اٹھوسر اٹھاؤ۔ ابو معلق انصار گ بولے: میرے ماں باپ تم پر قربان تم ہوکون؟ آئ تم تمہارے ذریعہ اللہ تعالی نے میری کا ڈائر آری فرمائی ہے۔ سوار نے کہا: میں چوتھ آسان کا ایک فرشتہ ہوں۔ جس وقت تم نے بارگاہ اللی میں دعاء کی تو اس دعاء نے آسان کے دروازے بلا دیۓ جب تم نے دوسری مرتبہ دعاء کی تو آسان والوں میں ایک تھلبلی بچ گئے۔ جب تم نے بارگاہ اللی میں درخواست کی کہ اس کام پر مجھے مامور کیا جائے۔ چنانچہ میں تمہاری مدد کے لیے یہاں اللی میں درخواست کی کہ اس کام پر مجھے مامور کیا جائے۔ چنانچہ میں تمہاری مدد کے لیے یہاں پہنچا ہوں۔

سیدنا حسن بھریؓ کہتے ہیں: جوشخص وضوء کرکے چار رکعت نماز پڑھے اور مذکورہ دعاء پڑھے تو اس کی دعاء ضرور قبول ہوگی۔ وہ ستم رسیدہ ہو یانہیں۔





(فَطَيْلُنّ : ۵

## قبوليت ِ دعا كے اسباب

بسا اوقات بعض اوگوں کی دعاء بہت جلد قبول ہو جاتی ہے اور اس لیے قبول ہو جاتی ہے کہ وہ سخت ضرورت مند ہوتے ہیں اور ضرورت کی وجہ سے ان کے اندر اضطرابی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے اور کامل اضطراب کے ساتھ وہ اللہ تعالیٰ کی جناب ہیں متوجہ ہو جاتے ہیں یا بیہ کہ دعاء کرنے سے پیشتر دعاء کرنے والے سے کوئی بڑی نیکی وجود ہیں آچکی ہے۔ یا اس قتم کی کوئی اور بھلائی اس سے وقوع ہیں آچکی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ ہیں اس کی دعاء جلد قبول ہو جاتی ہے اور اس کی نیکی کا اسے بدلہ دیا جاتا ہے۔ یا دعاء کس ایسے وقت ہیں کی گئی کہ وہ اجابت دعاء کا وقت تھیں کی گئی کہ وہ اجابت دعاء کا وقت تھایا اس قتم کا کوئی اور سبب موجود ہوتا ہے جس کی وجہ سے اس کی دعاء بہت جلد قبول ہو جاتی ہے۔

سید مکھ کر بعض لوگ مید گمان کرنے لگتے ہیں کہ اجابتِ دعاء کا سبب صرف دعاء کے الفاظ اور کلمات ہیں اور ان الفاظ وکلمات ہی پر وہ تکیہ کر لیتے ہیں اور وہ اسباب اور باتیں چھوڑ دیتے ہیں جن کی وجہ سے اس کی دعاء قبول ہوئی تھی۔ اس کی مثال بعینہ الی ہے کہ ایک شخص ایک مفید دوا کسی مناسب وقت اور مناسب موقع پراستعمال کرتا ہے اور وہ اور اس کے مرض میں مفید ثابت ہوتی ہے۔ ویکھنے والا یہ سمجھ لیتا ہے کہ صرف اس دوا کے استعمال سے اسے شفاء ملی ہے کہ صرف اس دوا کے استعمال سے اسے شفاء ملی ہے کسی دوسرے اسباب کی ضرورت نہیں ہے لیکن اس کا یہ سمجھنا قطعاً غلط ہے۔ دعاء کے افادہ کے لیے دوا کے علاوہ دیگر امور کی بھی ضرورت ہوا کرتی ہے۔

بہت سے لوگ اس غلط فہمی کا شکار ہوتے ہیں اور اس فتم کی غلط فہمیوں میں سے ایک زبردست غلط فہمی میر پر پہنچتا ہے اور وہاں زبردست غلط فہمی میر ہے کہ کوئی شخص اپنی اضطرابی کیفیت کے ساتھ کسی قبر پر پہنچتا ہے اور وہاں

جوائے ساقی میں مفظر بانہ حالت میں دعا کرتا ہے، روتا اور گر گر اتا ہے۔ اس کی مفظر بانہ حالت کی بنا پر اس کی دعا قبول ہو جاتی ہے۔ جابل لوگ یہ بیجھنے لگتے ہیں کہ مقبولیت دعا کا سبب اور راز یہ قبر ہے، حالانکہ ان کا یہ بیجھنا سراسر غلط ہے۔ مقبولیت دعا کا سبب اور راز اس کا اضطراب اور بارگاہ الہی میں اس کی مضطر بانہ التجا اور اس کا عجز وافکسار ہے۔ اگر یہی با تیں اس ہے کی معبد میں سرز دہوتیں تو زیادہ بہتر تھا اور اللہ تعالیٰ کے نزدیک یہ پہندیدہ تر بات ہوتی۔





(فَطْتِلْتُ : ٢) وَهُ هُلُونِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

## دعاءاورتعوذّات

دعاء اور تعوذّات (اللہ سے پناہ چاہنا) اسلحہ کی طرح ہیں اور اسلحہ بھی صرف تیز دھار والے نہیں بلکہ اسلحہ مع سپاہی۔ جب خنجر وتلوار کی دھار تیز ہو گی اور اس میں کوئی نقص نہیں ہو گا اور اس کو چلانے والے باڑو بھی قوی اور مضبوط ہوں گے اور کوئی رکاوٹ بھی نہ ہو گی تو وہ ضرور دشمن کا کام تمام کردے گی۔

اوراگران تین باتوں میں ہے کوئی ایک بات بھی مفقود ہوگی تو ہتھیار یقیناً ناکام ہوگا۔ ہتھیار کی عمد گی اور تیزی کا کوئی اثر مرتب نہ ہوگا۔اگر دعاء فی نفسہ ( ذاتی طور پر ) اچھی نہیں ہے یا دعاء کرنے والے کا دل اور زبان ایک نہیں ہے یا اجابتِ دعاء میں کوئی دوسری چیز مانع ہے تو یقیناً دعاء کا اثر ظاہر نہ ہوگا۔





(فَطْیَلْن : ک

#### وعا اور تقذير

اسباب ترک کر کے صرف تقدیر پر تکی کر لینا ندموم ہے۔ اسباب ترک کر کے صرف تقدير يرتكيكر لينا فدموم إريهال ايكمشهورسوال پيدا موتا إداروه يدكر جس امرك لي دعاء کی جاتی ہے اگر وہ مقدر ہو چکا ہے تو بندہ دعاء کر ہے یا نہ کرےاس کا وقوع میں آنا لابدی اور ضروری ہے اور اگر وہ مقدر نہیں ہے تو بندہ سوال کرے یا نہ کرے وقوع میں نہیں آئے گا۔ اس مشہور مغالطہ کو ایک گروہ نے سیجے سمجھ لیا اور وہ دعاء والتجاء کو بالکل چھوڑ جیٹھا ہے اس مشہور مغالطہ کی بنایر بیگروہ اس امر کا قائل ہو گیا کہ سوال وعاء اور التجاء سے کوئی فائدہ حاصل نہیں ہوسکتا۔ اور بیدان کی انتہائی جہالت اور ضلالت و گمراہی ہے۔علاوہ ازیں اپنے مسلک میں پیخود متناقض ہیں۔ان کے مسلک میں باہمی تضاد و تخالف پایا جاتا ہے کیونکہ اگر پیاوگ اپنے اس مسلک کوبطور کلی مان لیتے ہیں تو دنیا جہاں کے تمام اسباب کا تعطل واجب وضروری ہو جاتا ہے۔اس مسلک کے قائل سے کہا جائے کداگر سیری وسیرانی تیرے لیے مقدر ہو چکی ہے تو وہ ہوکر رہے گی تو کھائے یا نہ کھائے یانی ہے یا نہ ہے۔ اور اگر مقد رنہیں تو مجھے ہرگز ہرگز سرابی حاصل نہ ہوگی تو کھائے یا نہ کھائے۔اس طرح اگر اولا وتمہارے لیے مقدر ہو چکی ہے تو وہ یقیناً ہوکر رہے گی' اپنی بیوی سے خلوت وہم بستری کرویا نہ کرو۔اوراگر مقدر نہیں ہے تو ہرگز ہرگز اولاد نہ ہوگی خلوت و ہم بستری کرویا نہ کرؤ پھر تمہیں بیوی سے نکاح کی یا باندی کی کیا

ونیا کے سارے اسباب اور اسباب کے سارے سلسلہ کو اسی طرح سمجھ لو۔ پس کیا اس خیال کے آ دمی کو عقمند اور عقلند تو کیا انسان بھی کہا جا سکتا ہے؟ بلکہ حیوانات اور چو پائے تک ان اسباب کو فطر تا مہیا کرتے ہیں جن سے ان کی بقا اور جن سے ان کی زندگی وابستہ ہے 'پس ان

لوگوں سے تو حیوانات چوپائے زیادہ عقل مند اور سمجھ دار کہے جائیں گے۔ بیلوگ تو حیوانات سے بھی گئے گزرے ہیں۔

بعض نے تو اپنی فطانت و زیر کی کا جُوت یہاں تک دے دیا اور یہ کہد دیا کہ دعاء کرنا محض ایک تعبدی امر ہے۔ اللہ تعالی دعاء کرنے والے کو صرف اجرو ثواب عطاء فرماتا ہے۔ حصولِ مطلب میں دعاء کا کوئی اثر داخل نہیں۔ان زیرک طبع انسانوں کے نزدیک قلب و زباں سے دعاء والتجاء کرنے یا نہ کرنے میں حصولِ مطلب کے لیے کوئی فرق نہیں۔

ایک گروہ جواس ہے بھی زیادہ زیری اور دانائی کا مدی ہے کہتا ہے: نہیں بلکہ حصول مطلب و مدتا اور قضاء جاجت کے بارے میں دعاء ایک علامت و نشانی کا حکم رکھتی ہے۔ کی بندے کو دعاء کی تو فیق میسر آئی تو بیاس کی حاجت روائی اور حصول مدتا کی علامت ہے۔ اس کی مثال ایسی ہے کہ موسم برسات میں تم سیاہ بادلوں کی گھٹا ئیں اور سرد ہوا ئیں و کیھتے ہوتو بیاس مثال ایسی ہے کہ مرسات ضرور ہوگئ ان توگوں کے نزدیک طاعات عبادات کے اجروثو اب اور کفر و معاصی کے عقاب و عذاب کا بھی یہی تھم ہے کہ طاعات وعبادات کفر و عصیان محض اجروثو اب اور عقاب و عذاب کی علامتیں ہیں اور پھی نہیں کہ کوئکہ یہ چزیں ثو اب و عذاب کے اسباب نہیں ہیں۔ ان توگوں کے نزدیک سی چیز کو تو ڑ نے سے ٹوٹ جائے جل نے سے جل اسباب نہیں ہیں۔ ان توگوں کے نزدیک سی چیز کو تو ڑ نے سے ٹوٹ جائے نہیں ہی جمن جائے تھی بہی تھم ہے کہ کوئکہ یہ چیزیں ان امور کے لیے حتی اسباب نہیں ہیں۔ اس لیے کہ ان چیزوں میں اور ان امور میں کوئی ترتب وتعلق نہیں ہے بمض اسباب نہیں ہیں۔ اس لیے کہ ان چیزوں میں اور ان امور میں کوئی ترتب وتعلق نہیں ہے بمض اسباب نہیں ہیں۔ اس لیے کہ ان چیزوں میں اور ان امور میں کوئی ترتب وتعلق نہیں ہے بمض اسباب نہیں ہیں۔ اس لیے کہ ان چیزوں میں اور ان امور میں کوئی ترتب وتعلق نہیں ہے بمض اسباب نہیں ہیں۔ اس لیے کہ ان چیزوں میں اور ان امور میں کوئی ترتب وتعلق نہیں ہی علی ایک عادتی ربط وتعلق ہے۔ کوئی ایسا اثر اور ایسا تعلق ور بطانیس جو بطور سبب وعلت کے ہو۔

ان کا بیقول ظاہر عقل شرع وطرت اور تمام اہل عقل وبصیرت کے خلاف ہے بلکہ دنیا جہان کے عقل مندار باب بصیرت ان کامفٹکداڑاتے ہیں۔

سائل کے بیان کردہ دونوں مسلکوں کے علاوہ اس بارے میں ایک تیسرا مسلک بھی ہے۔ اور وہی صحیح مسلک ہے اور وہ یہ کہ امر مقدور ومقدر اسباب کے ساتھ مقدور ومقدر ہوا ہے اور انہی اسباب میں سے ایک سبب دعاء بھی ہے۔ کوئی امر مقدور ومقدر محض بلا سبب مقدور ومقدر نہیں ہوا بلکہ اسباب کے ساتھ مقدور ومقدر ہوا ہے۔ پس بندہ جب کوئی سبب عمل میں لاتا ہے تو اس کے سبتھ جو امر مقدور ومقدر ہے وہ بھی وقوع میں آ جاتا ہے۔ اور سبب عمل

深 (色は細色) 大学などのでは、10人間の

میں نہیں لاتا تو اس سبب کے ساتھ جو امر مقد ور و مقد تر ہے وہ بھی وقوع میں نہیں آتا' مثلاً: سیری و سیرانی کھانے پینے کے ساتھ' اولا دہم بستری کے ساتھ' کھتی و اتاج زمین پر دانے بونے کے ساتھ اور جانور کی جان کا نکلنا ذرج کرنے کے ساتھ مقد ور و مقد تر ہے۔ اور یہی تیسری فتم سیجے اور حق ہے۔ اور اس تیسری فتم کے سیجھنے سے سائل محروم ہے اور اسے اس کے سیجھنے کی توفیق ہی میسر نہیں ہوئی۔

اس تیسری قتم کے لحاظ سے دعاء التجاء ایک قوی ترین اور زبردست سبب ہے ہیں جب کہ کہ محام مقدر کا وقوع دعاء کے ساتھ مقدر ہے تو پھر یہ کہنا کسی طرح بھی صحیح نہیں ہے کہ دعاء سے کوئی فائدہ نہیں۔ جس طرح کہ یہ کہنا صحیح نہیں کہ کھانے پینے اور دیگر حرکات اور اعمال سے کوئی فائدہ نہیں ہوسکتا۔ یقینا مطلب کے لیے دعاء اور التجاء سے زیادہ کوئی چیز مؤثر 'مفید اور نفع بخش نہیں اور اس سے بڑھ کر کوئی دوسرا سبب نہیں۔ چونکہ صحابہ کرام پڑھ کھا اللہ اور اللہ کے رسول اور کتاب وسنت کوسب سے زیادہ جانے والے اور دین کوسب سے زیادہ تھے اس لیے اس سبب دعاء کو تمام اسباب سے زیادہ اہمیت دیتے تھے اور نہایت اہتمام کے ساتھ اس پر عمل کرتے تھے۔ وہ دعاء اور التجاء کے شرائط و آ داب کے پابند تھے۔

خلیفہ دوم سیدنا فاروق اعظم ڈاٹٹؤ أعداءِ اسلام کے مقابلہ میں دعاء ہی کے ذریعہ بارگاہِ اللی میں نصرت وامداد اور فتح وظفر کی التجائیں کرتے تھے اور اکثر اوقات صحابہ کرام ڈوکٹؤ کوفر مایا

:502)

- - - ... ((لَسُتُمُ تُنْصَرُونَ بِكَثُرَةَ وَإِنَّمَا تُنْصَرُونَ مِنَ السَّمَاءِ)) ''كثرتِ افواج تِنْمَهِينَ فَحَ تَهِينَ مِوتَى بِلَكَتْهَمِينَ آسَانَ سَ الله كَيَ جانب سے نفرت ملتی ہے۔"

اورفرماما كرتے تھے:

((اللهِ لَا أَحْمِلُ هَمَّ الإِجَابَةِ وَلَكِنُ هَمَّ الدُّعَاءِ فَإِذَا ٱلْهِمُتُ الدَّعَاءَ فَالَّ الاَجَابَةَ مَعَةً))

" بھے اَجابت وعاء کی فکر نہیں ' فکر ہے تو دعاء کی اس لیے کہ جب دعاء کی توفیق دی گئ تواجابت تو اس کے ساتھ ہی ہے۔''

مسی شاعرنے اس معنی کواپے شعر میں ادا کیا ہے:

لَوُ لَمُ تُرِدُ نَبُلَ مَا أُرُجُو وَأَطُلُبُهُ مِنُ جُودِ كَفَّيُكَ مَا عَلَّمْتَنِي الطَّلَبَا "اگراپنے دستِ شاسے میری طلب کو پوری کرنے کا تو آرادہ نہ کرتا تو مانگنا مجھے نہ سکھایا ہوتا۔"

پس جس شخص کو دعاء القا کی گئی دعاء اور التجاء کی توفیق عطاء کی گئی توسمجھ لینا چاہیے کہ اس نے ضرور اجابتِ دعاء کا ارادہ فرمالیا ہے چنانچہ اللہ سجانہ وتعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ ادْعُوٰنِيۡ ٱسْتَجِبُ لَكُوْدِ ٥﴾ (المومن:١٠/٢٠)

''تم مجھ سے مانگو میں تمہاری وعاء قبول کروں گا۔'' اور مزید ارشادِ ربانی ہے: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِی عَدِیْ فَرَائِیْ فَرَائِیْ فَرِیْبُ الْجِیْبُ دُعْوَقَا الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ' ۞﴾ (البقرة: ٢)

"اور جب میرے بندے میرے بارے میں آپ سے سوال کریں تو آپ کہدویں کہ میں بہت ہی قریب ہوں ہر پکارنے والے کی پکار کا جب بھی وہ مجھے پکارے ہوں (جواب دیتا ہوں)"۔

اور سنن ابن ماجه میں سیدنا ابو ہریرہ والله الله علی کرتے ہیں که رسول الله مالله الله علی الله مالله الله مالله ارشاد فرمایا:

((مَنُ لَمُ يَسْتَلِ اللَّهَ يَغْضَبُ عَلَيْهِ)) أَ

"جوآ دی الله تعالی سے نہیں مانگا الله تعالی اس پر خفا ہوتا ہے۔"

یہ دونوں آیات اور حدیث اس امر پر دلالت کرتی ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی رضاء مندی
اسی میں ہے کہ اس سے دعاء کی جائے اس سے سوال کیا جائے اس سے بند سے مانگیں اور اس
کی اطاعت وعباوت کی جائے ۔اور ظاہر ہے کہ جب اللہ رب تبارک و تعالیٰ راضی ہوتا ہے تو
ہمہ قتم کی خیر و بھلائی اس کی رضاء اور خوشنودی ہی میں ہے جس طرح کہ ہرقتم کی آفتیں اور
مصیبتیں اس کے غضب خفگی اور ناراضی میں ہیں۔

深 (色层细色 聚基层基果 60米

امام احمد بن طنبل مُیسَنَّه نے اپنی کتاب "کتاب الزهد" میں ایک حدیث قدی نقل کی ہے:

((آنّا اللّٰهُ لَا اللّٰهَ الَّا آنَا اذَا رَضِیْتُ بَارَکُتُ وَلَیْسَ لِبَرَکَتِیُ مُنَتَهٰی وَاِذَا
غَضِبُتُ لَعَنَّتُ وَلَعُنَتِی تَبُلُغُ السَّابِعَ مِنَ الْوَلَدِ))

"میں اللہ ہوں میرے مواکوئی معبود نہیں جب میں کی سے راضی ہوتا ہوں تو اس کو
اپنی برکت سے نواز تا ہوں اور میری برکت کی کوئی انتہا نہیں ہے اور جب میں کی
سے خفا ہوتا ہوں تو میں اس پرلعنت بھیجتا ہوں اور میری لعنت اس کی ساتویں اولاد
سے خفا ہوتا ہوں تو میں اس پرلعنت بھیجتا ہوں اور میری لعنت اس کی ساتویں اولاد
سے کی پینچی ہے۔"

اعمال کے نتائج

عقل ونقل فطرت اورتمام ملل واقوام اور پرستارانِ نداجب کا تجربہ ہماری رہنمائی کرتا ہے کہ اللہ رب العالمین کا تقرب اس کی رضاء مندی اور اللہ تعالیٰ کی مخلوق اور اس کے بندول کے ساتھ نیکی محلائی اور احسان اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہرفتم کے خیر اور بھلائی حاصل کرنے کا سب سے بڑا سبب ہے اور اس کے خلاف عمل کرنا ہمہ قتم کے شراور برائی کا سبب ہے ۔ پس تم انعامت الہید اور اس کی نواز شات سے اسی قدر بہرہ ور ہو سکتے ہو۔ اور اس قدر اس کی خفگی و نام راضی سے دور رہ سکتے ہوجس قدر تم اس کی اطاعت و فرما نبرداری کرو گے اور اس کا تقرّب عاصل کرو گے اور اس کا تقرّب حاصل کرو گے اور اس کا تقرّب

حق سبحانہ وتعالی نے قرآن حکیم کے اندر ہرفتم کی خیر و بھلائی ٌ فلاح و بہبود سرور و بہجت کو اعمال ہی سے وابستہ فرمایا ہے اور اس طرح وابستہ فرمایا ہے جس طرح جزاء سے شرط یا معلول سے علت یا مسبب سے سبب وابستہ ہوتا ہے اور بیہ تلازُم ایک ہزار سے زیادہ مواقع میں

قرآن عکیم کے اندرموجود ہے:

ر الما عَتُوا عَنْ مَانَهُوا عَنْهُ قَلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خُسِنِيْنَ ﴾ (الاعداف: ١٢٦/٤) ''پحر جس كام سے انہيں منع كيا تھا' جب اس ميں حدسے بڑھ گئے تو ہم نے ان كو حكم ديا'تم ذليل وخوار بندر بن جاؤ''

﴿ فَلَمَّا آسُفُونَا انتَقَمْنَا مِنْهُمْ الرِّعرف: ٥٥/٨٣)

کتاب الزهد للامام احمد (۲۹) ذم الهوی لابن الجوزی (۱۸۲)

## 深 (內) 是我是我们的

" فيمرجب ان لوگول في جميل غصه دلايا توجم في ان سے بدلدليا۔"

﴿ وَ السَّارِقُ وَ السَّارِقَةُ فَأَقَطَعُوا أَيْدِينَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا ﴾ (الماندة: ٣٨/٥)

"اور مرد چوری کرے اور عورت چوری کرے تو اس کے کرتوت کے بدلے میں دونوں کے ہاتھ کا او او او ا

﴿إِنَّ الْمُسْلِمِيْنَ وَ الْمُسْلِمٰتِ الى ····· وَ الذَّكِرِيْنَ اللَّهَ كَثِيْرًا وَّ الذَّكِرُتِ اَعَدَّ اللَّهُ لَهُمْ مَّغْفِرَةً وَّ اَجْرًا عَظِيْمًا ﴾ (الاحزاب: ٣٥/٣٣)

" بے شک مسلمان مرد اور مسلمان عور تیں سسکٹرت سے اللہ کو یاد کرنے والے مرد اور کشرت سے یاد کرانے والی عور تیں ان کے لیے بدلے میں اللہ تعالی نے گناہوں کی معافی اور بوے بوے اجر تیار کرر کھے ہیں۔"

اس فتم کی آیتیں قر آن حکیم میں بکثرت موجود ہیں۔کہیں اللہ تعالیٰ نے اس فتم کے حکم کو صیغۂ شرط و جزا سے مربوط ومرتب فرمایا ہے:

﴿ إِنْ تَتَّقُوا اللَّهَ يَجْعَلُ لَّكُمْ فُرْقَانًا وَّ يُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيَّاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُم

(الأنفال: ١٩/٨)

''مسلمانو! اگرتم اللہ ہے ڈرتے رہو گے تو وہ تمہارے لیے ایک امتیاز پیدا کردے گا اور تمہارے گناہ تم ہے دور کردے گا'اور تم کو بخش دے گا۔''

﴿ وَأَلُّو اسْتَقَامُوْا عَلَى الطَّرِيقَةِ لَاسْقَيْنَاهُمْ مَّاءً غَدَقًا ﴾ (المن: ١٨/٢)

"اور اگر بدلوگ سیدھے رائے پر قائم رہے تو ہم ان کو پانی کی ریل پیل سے سراب کردیے۔"

﴿ فَإِنْ تَأْبُوا وَ أَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتُّوا الزَّكُوةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّيْنِ ﴾

(M/4: age)

''اگریدلوگ توبه کریں اور نماز پڑھیں اور زکوۃ دیں توبیتہارے دینی بھائی ہیں۔'' اس تم کی آیتیں بھی قرآن حکیم میں بکثرت موجود ہیں' جب کہ اللہ تعالیٰ بھی لام تعلیل کے ساتھ اس تم کے حکم کونتیجہ ومعلول قرار دیتا ہے:

﴿ لِيَكَّبُّرُوا النِّهِ وَلِيَتَنَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ (ص: ١٩/٢٨) ''تا کہ لوگ اس کی آیتوں پرغور کریں اور عقل مندلوگ اس سے نصیحت پکڑیں۔'' ﴿لِّتَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَ يَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾ (البقرة: ١٣٣/٢) ''تا کہلوگوں کے مقالبے میںتم گواہ بنواور رسول تم پر گواہ بنیں۔'' اور بھی حرف کیلا سے جوتعلیل کے لیے آتا ہے جھم کی ترتیب کا اظہار فرماتا ہے مثلاً ﴿ كُنْ لَا يَكُوْنَ دُولَةً بِينَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ ﴾ (الحشر : ٥٩/٤) ''دیتھم اس لیے دیا گیا کہ جولوگتم میں مالدار ہیں یہ مال ان ہی میں دائم ندر ہے۔ اور بھی "ہاء"سب کے ساتھ: ﴿ ذٰلِكَ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيثُكُمْ ﴾ (آل عمران: ١٨٢/٣) "اور يتمبارے باتھوں نے پہلے كيا اس كا نتيجہ ہے۔ ﴿ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (يونس: ١٣/١٠) "تمہارے مل کا بدلہ ہے۔" ﴿ بِمَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾ (يونس: ١٠/١٥) "تبهار يكب كانتيجه ب ﴿ ذَٰلِكَ بَأَنَّهُمْ كَأَنُوا يَكُفُرُونَ بِأَيْتِ اللَّهِ ﴾ (البقرة: ١١/٢) "اس کابدلہ ہے جو بیلوگ خدا کی آیوں کا اٹکار کرتے رہے۔" اور بھی صرح یا محذوف مفعول کے ذریعے علت ومعلول کو واضح فرماتا ہے مثلا: ﴿ فَرَجُلٌ وَّ امْرَاتُنِ مِمَّنُ تَرْضُونَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَنْ تَضِلُّ إِحْلُهُمَا فَتَذَكُّرُ إحْدُهُمَا الْأَخْرَى ﴿ (البقرة: ٢٨٢/٢) " تو ایک مرد اور دوعورتیں جو تمہیں پسندیدہ ہوں ان کو گواہ بنالو تا کہ اگر کوئی ایک بحول جائے تو دوسرااے یادولا دے۔" ﴿ أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيلَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ لَهٰذَا غُفِلِينَ ﴾ (الاعراف: ١٤٢/٤) "قیامت کے دن تم بیکو کے کہ بے شک ہم اس چیزے عافل تھے۔"

الله دَواكِشَافَى كِيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ اَنْ تَقُولُوْ النَّمَ اَنْزِلَ الْكِتَابُ عَلَى طَآنِفَتَيْنِ مِنْ قَبَلِنَا ﴾ (الانعام: ١٥٤١) ' ثم يه کهو که يه کتاب تو جم سے پہلے دوگر وجوں پر بی اتاری گئ تھی۔' اور بھی الله تعالیٰ فاء سببیه کے ساتھ تھم کو ماقبل کا متیجہ قرار دیتا ہے۔ ﴿ فَكُذَّ بُووْ اُ فَعَقَدُ وَهَا فَكَمْدَمَ عَلَيْهِمْ دَبِّهُمْ بِنَنْ بَهِمْ فَسَوَّهَا ﴾ (الشمس: ١٣/٩١) ' اس پر بھی ان لوگوں نے پیغیم کو تجٹلایا اور او ٹمی کو مار ڈالا تو ان کے پروردگار نے ان کے گناہ کے بدلے بیں ان پر ہلاکت لا ڈالی اور سب کا پٹرا کر دیا۔'

اورمثلا:

﴿ فَعَصَوا رَسُولَ رَبِهِمْ فَأَخَذَهُمْ أَخُذَةً رَابِيّةً ﴾ (العاقة ١٠/١٩) ''پس ان لوگول نَے اپنے پروردگار کے پیغیبر کی نافر مانی کی تو اس نے بھی ان کو بڑا سخت یکڑا۔''

﴿ فَكُذَّا وُهُمَا فَكَانُوا مِنَ النَّهُ لَكِيْنَ ﴾ (المؤمنون ٣٨/٢٣)

''غرض! ان لوگوں نے موی ملیظ اور ہارون ملیظ دونوں کو جھٹلایا تو یہ ہلاک کر دیے ۔'' گئے۔''

بداوراس کی مثل دوسری آیتی ہیں کھی حرف لما سے جوشرط وجزا پر ولالت کرتا ہے

مثلأ

﴿ فَلَمَّا آسَفُونَا انتَّقَمْنَا مِنْهُمْ ﴾ (الزعرف: ٥٥/٥٣)

'' پھرِ جب ان لوگول نے ہمیں غصه دلایا تو ہم نے ان سے بدله لیا۔''

اور بھی حرف "ان" کے ساتھ۔

﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْراتِ ﴾ (الانبيآء:٢١٠)٠٠)

"اس لیے کہ بدلوگ نیک کاموں میں جلدی کرتے تھے۔"

﴿ إِنَّهُمْ كَانُوْا قُوْمَ سَوْءٍ فَأَغْرَقْنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (الانبياء:٤٤/٢١)

" بینافر مان بوے بوے لوگ تھے ہم نے ان سب کوغرق کردیا۔"

اور کبھی حرف ''لولا'' کے ساتھ جواپنے ماقبل کواپنے مابعدے مربوط کرتا ہے' بیچکم

ظاہر فرماتا ہے:

﴿ فَلُولَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ ۞ لَلْبِتَ فِيْ بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾

(الصافات: ٢٥/١٣٣١)

"تو اگر یونس خدا کی شبیع و تقدیس کرنے والوں میں نہ ہوتے تو اس دن تک کے لوگ اٹھا اور بھی حرف "لو" سے جوشرط وجزا پر دلالت کرتا ہے مثلاً: ﴿ وَ لَوْ أَنَّهُمْ وَعَلُوْا مَا يُوعِظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴾ (النساء: ١٦/٣) "اور جو کچھان کو سمجھایا جاتا اگراس کی تعمیل کرتے تو ان کے حق میں بہتر ہوتا۔"

حاصل كلام

حاصل کلام ہیکہ قرآن حکیم اوّل ہے آخر تک خیر وشر اور احکام تکوین اور اوامر تشریعی کا ربط اسباب پر بھراحت فرما تا ہے بلکہ دنیا اور آخرت کے تمام احکام واوامر اور مصالح و مفاسد کو اسباب و اعمال ہی پر مرتب فرما تا ہے۔ جو شخص اس مسئلہ پر پوری عقل مندی اور تفقّہ (سمجھ اسباب و اعمال ہی پر مرتب فرما تا ہے۔ جو شخص اس مسئلہ پر پوری عقل مندی اور تفقّہ (سمجھ کا اور اس قدر نفع پہنچ گا کہ اس کا اندازہ لگانا دشوار ہے۔ اور اپنی جہالت و بے علمی بخز و کا بلی افراط و تفریط کی وجہ سے ساری طاقتیں ضائع کرنے اور قوت عمل برباد کرنے کے لیے صرف اس تقذیر پر بمجھی تکہ یا در جروسہ نہیں کرے گا کہ جس کے معنی ہیں کہ عاجزی کا بلی بے عملی کو تقدیر پر بمجھی تکہ یا در تو تقدیر کے اور تقدیر کی تقدیر سے فقیریہ دو تقدیر کے مقابلہ میں تقدیر کو تقدیر سے توڑے اور تقدیر کی تقدیر سے فقیریہ دو تقدیر کے مقابلہ میں تقدیر کو تقدیر سے توڑے اور تقدیر کی تقدیر سے مقابلہ میں تقدیر کو تقدیر سے توڑے اور تقدیر کی تقدیر سے مقابلہ میں تقدیر کو تقدیر سے توڑے اور تقدیر کی تقدیر سے مقابلہ میں تقدیر کو تقدیر سے توڑے اور تقدیر کی تقدیر سے مقابلہ میں تقدیر کو تقدیر کے دیں ہے۔ اور تقدیر کی تقدیر سے دو تقدیر کے مقابلہ میں تقدیر کے مقابلہ میں تقدیر کو تقدیر کے دیا ہا کہ دے۔

بلکہ واقعہ اور حقیقت ہے ہے کہ انسان اس اصول پرعمل کیے بغیر اس دنیا میں زندہ ہی نہیں رہ سکتا۔ بھوک پیاس مردی گرمی اور ہمہ قتم کے خوف سے نجات پانے اور بچنے کے اسباب تقدیر ہی کی جانب سے ہیں۔ اور دنیا جہال کی ساری مخلوق ان چیزوں کی مدافعت اسی طرح کر رہی ہے کہ تقدیر سے تقدیر کی مدافعت کی جاتی ہے۔ اسی طرح وہ انسان جے اللہ تعالیٰ کی جانب سے توفیق ممیر آتی ہے اور جے اللہ تعالیٰ نے رشد و ہدایت عطاء فر مائی ہے وہ ہمیشہ مقدر شدہ اخروی عقوبت وعذاب کی مدافعت مقدر شدہ تو بہ وانا بت سے اور ایمان واعمال صالحہ کے ذریعہ کرتا ہے۔ اور یہی وتقدیر ہے جس سے دنیا اور آخرت کے تمام خطرات اور تکالیف ومصائب کا

مقابلہ اور مدافعت کی جاتی ہے۔ دونوں جہاں کامالک رب پروردگار ایک ہی ہے۔ اس کی محمت بھی ایک ہی طریقہ پر کام کرتی ہے۔ اور اس کی حکتوں اور مصلحوں میں باہم تضاد اور تاقض نہیں ہے۔ اس کی ایک حکت و مصلحت سے بھی عکراتی نہیں۔ ناقض نہیں ہے۔ اس کی ایک حکت و مصلحت دوسری حکمت و مصلحت سے بھی عکراتی نہیں۔ ایک مصلحت دوسری مصلحت کو بھی باطل اور لغونہیں قرار دیتی۔ پس تقدیر کا یہ مسئلہ در حقیقت اس شخص کے حق میں جو اس کی قدر وعظمت کر سکتا ہے اور اس کے حقوق کی کما گھ رعایت کر سکتا ہے براہی اہم ہے اور یہ مسئلہ بوے سے بوے مسائل سے بھی زیادہ شریف اور برزگ ترین مسئلہ ہے۔ و اللہ المستعان۔

کیکن یہاں اس کے لیے دو بحث طلب اہم امور باتی رہ گئے ہیں جن سے اس کی سعادت وفلاح وابستہ ہے۔

#### سعادت وفلاح كيد؟

أمرِ اول بيك انسان ہر خير وشرك اسباب اوراس كى تفصيلات سے پورى طرح آگاہ اور باخبر ہو جائے۔ پس انسان اس بارے ميں اپنے مشاہدات كو جو دنیا ميں اس كے سامنے آگي جيلى تو موں كے حالات و آقعات كو جو اس نے تاریخ ميں پڑھاور سے ہيں۔ اپنائصير و مددگار بنائے اوراس بارے ميں واقعات كو جو اس نے تاریخ ميں پڑھاور سے ہيں۔ اپنائصير و مددگار بنائے اوراس بارے ميں سب سے زيادہ مفيد ونفع بخش قرآن حكيم ہے اگر پورے فورومذہر سے قرآن حكيم كا مطالعه كيا جائے تو قرآن حكيم ان تمام امور كاسب وجوہ كے ساتھ فيل وضامن ہے۔ اس كے اندر خير وشر سے تمام اسباب پورى تفصيل اور پورى وضاحت كے ساتھ موجود ہيں۔

فرآن علیم کے بعد سنت نبوی کا درجہ ہے۔ سنت نبوی قرآن کی رفیقہ بہن ہے کیونکہ سے درجہ دوم کی وجی اللی ہے۔ جوشخص ان دو چیزوں کے اندرا پی توجہ کرے گا تو بیاس کے لیے کائی ہو جائیں گی اور دوسری تمام چوکھٹوں سے مستغنی اور بے پرواکر دیں گی۔ بیدونوں چیزیں تبہاری رہنمائی کر اہبری اس طرح کریں گی کہ خیر وشر اور ان کے اسباب اس طرح تمہارے سامنے آ جائیں گے گویا تم انہیں اپنی آ تکھول اسے دکھر ہے ہواس کے بعدتم دنیا کی قوموں اور منتوں کی تاریخ اور اطاعت گزاروں اور نافر مانوں کے حالات و واقعات پرغور کرو گئ تو تم پر اچھی طرح واضح ہو جائے گا کہ قرآن حکیم اور سنت نبوی نے جو کچھ بیان کیا ہے بالکل سے اور نمیک

روائی ہے۔ تاریخ و حالات کا ہر ہر واقعہ کتاب و سنت کے عین مطابق ہے اور ان تمام تاریخی کھیک ہے۔ تاریخ و حالات کا ہر ہر واقعہ کتاب و سنت کے عین مطابق ہے اور ان تمام تاریخی واقعات و حالات کو اللہ تعالیٰ نے خبر دی ہے۔ اور آ فاق و عالم میں اللہ تعالیٰ کی جس قدر نشانیاں ہیں وہ بھی تمہاری راہ نمائی اور راہبری کریں گی کہ قرآن حکیم بالکل برق ہے اور محد رسول اللہ سی افرائلہ تعالیٰ اپنے وعدے ضرور پورے فرمائیں گے۔ پس تاریخ ان جزئیات و واقعات کی تفصیل ہے جن کو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول میں اور بیان اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول میں اور بیان اسباب و خیر و شرکے خمن میں پیش فرمایا ہے اور بیان اسباب و خیر و شرکے کلیات و اصول کی تفصیل ہے۔ جس کی اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول سی اسباب و خیر و شرکے کا اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول سی اللہ نیان کی ہے۔



Branch Carlotte March Land Control To



# توبه واستغفار کی حقیقت

زبانی توبداستغفار کے بھروسہ پر گناہوں کا ارتکاب قطعاً درست نہیں۔اللہ کا رول ای بات سے راضی ہوتا ہے جس سے اللہ راضی رہے۔ مخالطہ نفس:

اُھو دوم ہیہ ہے کہ اسباب کے بارے میں بندہ اپنے نفس کے مغالط اور دھوکہ ہے بہت ہوشیار رہے۔ اور اس ہے بچنے کی پوری کوشش کرے کہ یہ ایک اہم معاملہ اور نازک ترین امر ہے۔ کیونکہ ہر بندہ اس اُمر کواچھی طرح جانتا سمجھتا ہے کہ معصیت و نافر مانی ' غفلت اور اللہ کوفراموش کرنا اس کے حق میں ایک خطرناک امر ہے' اس کی ہلاکت و جابی کا موجب اور سبب ہے' جس ہے اس کی و نیا اور آخرت دونوں جاہ ہوجاتے ہیں۔ لیکن پھر بھی بندے کانفس اسے دھو کہ اور فریب بھی اللہ کے عفو و درگز اور مغفرت و بخشش کی دھو کہ اور فریب دیتا رہتا ہے' اور بید دھو کہ اور فریب بھی اللہ کے عفو و درگز اور مغفرت و بخشش کی امید پر ہوتا ہے' اور بھی زیادتی تو بہ واستغفار کے بھروسہ پر' اور بھی اونی درجے کے مستجبات کے اعمال و کردار کو دلیل کی راہ بنا کر' بھی ان لوگوں کی اقتداء کی بنا پر جوریاست و امارت' جاہ و کے اعمال و کردار کو دلیل کی راہ بنا کر' بھی اینا دین بر باد کر بچکے ہیں۔ اور بعض لوگ یہ خیال کرتے ہیں کہ ابھی تو جو چا ہوکر لو پھر استغفر اللہ ' استغفر اللہ کہہ کہ معاف کرالیس گے۔

ایک فقیمہ جے فقہ سے خاص نبیت ہے ایک روز مجھ سے کہنے گئے: ہیں تو سارے کام کر گزرتا ہوں اس کے بعد سومرتبہ سبحان الله و بحمده پڑھ لیا کرتا ہوں سارے گناه معاف ہوجاتے ہیں۔اور استدلال میں بیحدیث بیان کردی:

((مَنُ قَالَ فِيُ يَوُمٍ سُبُحَانَ اللَّهِ وَبِحَمُدِهِ مِائَةً مَرَّةٍ خُطَّتُ خَطَايَاهُ وَلَوُ كَانَتُ مِثْلَ زَبِّدِ الْبَحْرِ))

"جوآ دى ايك دن يس سومرتبه سبحان الله و بحمده يرهاياكر كاس ك

صحیح بخاری کتاب الدعوات. باب فضل التسبیح (حدیث ۱۳۰۵) صحیح مسلم کتاب الذکر والدعاء باب فضل التهلیل والتسبیح والدعاء (حدیث ۲۹۹)

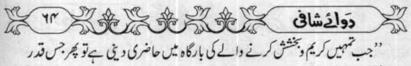
سارے گناہ معاف ہوجائیں گے اگر چہ وہ سمندر کی جھاگ کے برابر ہی کیوں نہ ہوں۔'' ایک مکہ کا باشندہ مجھ سے کہنے لگا: ہم سے کوئی گناہ ہوجا تا ہے توعشل کرکے خانہ کعبہ کا طواف کر لیتے ہیں'اس سے تمام گناہ معاف ہوجاتے ہیں۔ ایک اور صاحب کہنے لگے کہ رسول اللہ مُنافِیْظ کی بیضچے حدیث ہے:

((اَذُنَبَ عَبُدِى ذَنَبًا فَقَالَ اَى رَبِ اَصَبُتُ فَاعُفِرُلِى فَغَفَرَ اللَّهُ ذَنُبَةً ثُمَّ مَكَثَ مَاشَاءَ اللَّهُ ثُمَّ اَذُنَبًا اخَرَ فَقَالَ اَى رَبِ اَصَبُتُ ذَنَبًا فَاعُفُرُلِى فَقَالَ اللَّهُ عُرَّو بَلَّهُ فَنُبًا اخَرَ فَقَالَ اَى رَبِ اَصَبُتُ ذَنَبًا فَاعُفُرُلِى فَقَالَ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ قَدُ عَلِمَ عَبُدى إِنَّ لَهُ رَبًّا يَعُفِرُ الذَّنُبَ فَاعُفُرُلِى فَقَالَ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ قَدُ عَلِمَ عَبُدى إِنَّ لَهُ رَبًّا يَعُفِرُ الذَّنُبَ وَيَأْخُذُ قَدُ غَفُرُ لَا يَعُبُدى فَلْيَصُنَعُ مَاشَاءً))

"بنده گناه کرتا ہے۔ اس کے بعد وہ کہتا ہے: اے پروردگار! مجھ سے گناہ ہو گیا۔ معاف فرما۔ اللہ اس کا گناہ معاف کر دیتا ہے۔ پچھ عرصہ رک کر پھر گناہ کرتا ہے پھر بارگاہ اللی میں رجوع کرتا اور کہتا ہے: اے پروردگار! مجھ سے خطاء ہو گئی تو معاف فرمادے۔ اللہ تعالی فرماتا ہے: میرا یہ بندہ جانتا ہے کہ اس کا کوئی رب ہے جو گناہ کو معاف بھی کرسکتا ہے اور گرفت بھی کرسکتا ہے۔ اس بندے کا گناہ میں نے معاف کر دیا' اب اس کا جو جی جا ہے کرے۔''

یہ حدیث بیان کرنے کے بعد وہ کہنے لگا: مجھے اس میں ذرا برابر بھی شک نہیں کہ میرا
ایک پروردگار ہے جو گناہوں کی مغفرت کرسکتا ہے اور گرفت بھی کرسکتا ہے اس قتم کے لوگ بسا
اوقات ای قتم کی امید ورجاء کی نصوص سے چیٹے رہتے ہیں' انہی پر تکیہ کر لیتے ہیں اور دونوں
ہاتھوں سے اس قتم کی نصوص کو تھام لیتے ہیں۔ اگر اس قتم کے لوگوں پر گناہوں اور گناہوں کے
انہاک پر ملامت و سرزنش کی جاتی ہے تو وہ اللہ تعالیٰ کی وسعتِ رحمت' وسعتِ عفو و مغفرت اور
امید ورجاء کی ساری نصوص اور اس بارے میں ان کے پاس جس قدر بھی علم ہوتا ہے پیش کرنا
شروع کر دیتے ہیں اور پھر جاہل' بے علم لوگ تو پچھ عجیب وغریب ہی باتیں کہا کرتے ہیں'
چنانچہ کی نے کہا ہے نے

وَكَثِّرُ مَا اسْتَطَعُتَ مِنَ الْخَطَايَا إِذَا كَانَ الْقُدُومُ عَلَى كَرِيم



''جب مہیں کریم و بعشق کرنے والے کی بارگاہ میں حاضری دینی ہے تو پھر جس قدر بھی ہوسکے گناہ کرلو۔''

مثلاً: بعض کہتے ہیں کہ گناہوں سے اجتناب کرنا اللہ تعالیٰ کی وسعتِ رحمت اور وسعتِ عفوو کرم' اور وسعت مغفرت و بخشش سے بے خبری ہے۔

کوئی کہتا ہے کہ گناہوں سے باز رہنا اللہ تعالیٰ کی مغفرت و پخشش کی خلاف ورزی اور اس کی شان کریمی کی تو ہین ہے۔

محد بن حزم مس كتب بين كه مين نے پچھ لوگوں كو دعاء ميں بيد كہتے سنا ہے: اے اللہ! ميں عصمت و بے گناہی ہے تیری پناہ جاہتا ہوں اور پھر تہہیں بہت سے لوگ ملیں گے جو مسئلہ خیر و قدر سے اپناتعلق ورشتہ جوڑ بیٹھتے ہیں اور صاف صاف کہتے ہیں کہ بندہ اپنے افعال واعمال میں بالکل بے اختیار اور معاصی و گناہ کے ارتکاب میں مجبور محض ہے۔ اور انہی لوگوں میں سے بعض مئلہ ارجاء کے فریب میں مبتلا ہیں اور کہتے ہیں کہ ایمان صرف تصدیق قلب کا نام ہے اعمال کو ایمان ہے کوئی تعلق اور واسط نہیں' فاسق ہے فاسق ترین آ دمی کا ایمان اور جمرائیل و میکائیل عظام کا ایمان برابر ہے انہی میں بہت سے لوگ ہیں جو فقراء مشائخ اور صالح علیہ بخت بندول کی محبت' ان کی قبروں کی زیارت' ان کے سامنے تفریح وزاری کرنے' ان کی سفارش حاصل کرنے اور بارگاہ الہٰی میں ان کا وسلہ لینے اور ان کے حقوق وحرمت کا واسطہ دے کر ما نگنے کے چکر میں پڑے ہوئے ہیں کچھلوگ اینے آباؤ واجداد اسلاف و بزرگوں کی عظمت و تقتریس کے فریب میں مبتلا ہیں کہ ان کے اسلاف بارگاہ الہی میں بلند و بالا مقام اور عظیم الشان درجہ رکھتے تھے۔ بیانہیں ہرمصیب و بلا سے نجات ولا دیں گے۔ بھی انہیں عذاب میں مبتلانہ ہونے دیں گے جس طرح کہ سلاطین کی بارگاہ میں ہوا کرتا ہے۔سلاطین وملوک اپنے خواص و مقربین کی اولاد وقرابت داروں کے جرائم' گناہ اور لغزشیں معاف کر دیا کرتے تھے'خواص و مقربین کے عزیزوں اور قر ابتداروں میں ہے جب کوئی کسی خطرناک جرم کا مرتکب ہوتا ہے تو اس کا باپ یا دادا اپنی جاہ ومنزلت اور تقرب ومرتبت کے زورے اے چیٹر الیتا ہے۔ بعض فریب خوردہ اس چکر میں بڑے ہوئے ہیں کہ بندہ کے عذاب سے اللہ تعالیٰ بالکل

''(اورائی پیغیر) تہمارا پروردگار بہت جلدتم کو اتناد کے گاکہ تم خوش ہو جاؤگے۔''

میہ آ بت پیش کرنے کے بعد کہتے ہیں کہ رسول اللہ طابی کہ اس بات سے راضی نہ

ہوں گے کہ آپ گی امت میں سے ایک آ دی بھی جہنم میں جائے۔ ان لوگوں کا یہ کہنا اور ایسا

ہوں گے کہ آپ گی امت میں سے ایک آ دی بھی جہنم میں جائے۔ ان لوگوں کا یہ کہنا اور ایسا

ہوں گے کہ آپ گی محمل اور ایک رسواکن کذب و بہتان ہے۔ رسول اللہ طابی آ تو ای بات

سے راضی ہوں گے جس سے اللہ عزوج ان راضی اور خوش ہوگا۔ اور جب اللہ تعالیٰ کی رضاء مندی

اس میں ہے کہ وہ ظالموں 'فائنوں ' بدکر داروں اور کبیرہ گنا ہوں پر اصرار کرنے والوں کو عذاب

میں جتلا کرے تو پھر حاشاء لِللہ ۔ (اللہ کی پناہ) یہ کس طرح ہوسکتا ہے کہ اس کا رسول اس

بات سے راضی اور خوش ہوجس سے رب تبارک و تعالیٰ راضی نہیں ہے۔ پچھ لوگ اس آ بت پر

بات سے راضی اور خوش ہوجس سے رب تبارک و تعالیٰ راضی نہیں ہے۔ پچھ لوگ اس آ بت پر

تکہ کر بیٹھتے ہیں:

﴿ إِنَّ اللَّهُ يَغْفِرُ اللَّانُوْبَ جَمِينِهَا ۚ ٥﴾ (زمر:٥٣/٣٩) "ب شک الله تعالی تمام گناہوں کومعاف فرما دیتا ہے۔" لیکن یہ ایک بدترین فتم کی جہالت ہے کیونکہ اس آیت کے اندر شرک بھی داخل ہے روائیسافی کی اندر شرک بھی آ جاتا ہے جو تمام گناہوں کا سرچشمہ اور اصلی بڑے اور بلا خلاف یہ مسلم امر ہے کہ بیآ یت تو بہ کرنے والوں کے حق میں وارد ہوئی ہے کہ اللہ تعالی تو بہ کرنے والوں کے تمام گناہ معاف کر دے گا۔ اگر بیآ یت توبہ نہ کرنے والوں کے حق میں وارد ہوئی ہے کہ اللہ تعالی تو بہ کو والوں کے تمام گناہ معاف کر دے گا۔ اگر بیآ یت توبہ نہ کرنے والوں کے حق میں وارد ہوئی ہے تو پھر وعید وعذا ہی کی ساری نصوص اور اہل تو حید کوشفاعت کے ذریعہ جہتم سے نجات ملنے کی منام معاویث وردوایات باطل اور بے کار ہو جاتی ہیں۔ پس یہ بالکل داضے ہے کہ جو آ دی ایس کہتا ہے مضل اپنے علم وفہم کی کوتا ہی کی وجہ سے کہتا ہے۔ اللہ سبحانہ و تعالی نے اس جگہ آ یت کے اندر عموم و اطلاق اختیار فرمایا ہے جس میں شرک اور تمام گناہ شامل ہیں اور اس کا مقصد یہی ہے کہ بیآ یت تو بہ کرنے والوں کے حق میں وارد ہوئی ہے تو بہ کرنے سے تمام گناہ معاف ہو جائیں گے خواہ وہ شرک ہو یا دوسرے گناہ۔ اور سورہ النہاء کے اندر اللہ تعالی تخصیص و تقید کے ساتھ بیان فرما تا ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءِ ٥﴾ ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَعْفِرُ أَنْ يُشَاءِ : ٣/١١١)

"الله تعالی قطعاً نه بخشے گا که اس کے ساتھ شریک مقرر کیا جائے ہاں شرک کے علاوہ گناہ جس کے چاہے معاف فرمادیتا ہے"۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بیخبر دی ہے کہ وہ شرک کو معاف نہیں کرے گا'نیز بی بھی خبر دی ہے کہ وہ شرک کو معاف نہیں کرے گا'نیز بی بھی خبر دی ہے کہ شرک کے علاوہ دوسرے گناہ چاہے گا تو بخش دے گا۔ اگر بیر آیت تو بہ کرنے والوں کے حق میں وارد ہوئی ہوتی تو اللہ تعالیٰ شرک اور دوسرے گناہوں میں فرق نہ فرما تا۔

اورمثلاً: بعض فریب خوردہ جاہل اس آیت سے دھوکہ کھارہ ہیں:

﴿ يَايَّهُمُ الْإِنْسَانُ مَا غَرَكَ بِرَتِكَ الْكَرِيْمِ ٥ ﴾ (الانفطار ١/٨٢)

"اے آدم زاد الحقے کس چیزنے اپ رت کریم سے بہکایا؟"

اور پھر یہی جابل آیت کا جواب بھی دیتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے کرم اور اس کی مغفرت و بخش نے ہم کوفریب خوردہ کر دیا ہے اور پھر اس سے بھی زیادہ جرائت کر بیٹھتے ہیں اور کہتے ہیں: ہم فریب خوردگان دہر کے لیے خود اللہ تعالیٰ نے یہ جمت و دلیل پیش کر دی ہے ان کا یہ سمجھنا بدترین فتم کی جہالت و بے وقونی ہے۔ اللہ تعالیٰ بھی فریب ودھوکہ کی تلقین نہیں فرما تا بلکہ

بندہ کا غرور بندے کو دھوکہ دیتا ہے شیطان اور اس کانفس امارہ اسے دھوکہ دیتا ہے اورعصیان و نافر مانی پرآ مادہ کرتا ہے اور اس کی جہالت کفس پرتی اور خواہشات اے دھوکہ دیت ہیں۔ اللہ تعالى في آيت مين لفظ "كريم" ارشاد فرمايا باور "كريم" كمعنى مين "سيّد عظيم" بہت بڑا سردار کہ جس کی اطاعت وفر مانبرداری لازم وضروری ہو جس کے ساتھ کسی حال میں فریب و دهو که درست نہیں' جس کا کوئی حق قابلِ واگر ارنہیں۔ پیغلط کیش' غلط رَو' مغرور وفریب خوردہ آ دی اس آیت کو بالکل غلط بے کل خلاف مقصد معنی بیس استعمال کر رہا ہے اور الله کریم کے ساتھ دھوکہ کر رہا ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ فریب و دھوکہ کسی حال میں بھی جائز نہیں۔

اور مثلاً کچھ لوگ اس آیت سے دھو کہ کھا رہے ہیں:

﴿ لَا يَصْلَمُهَا ۚ الَّا الْاَشْقَى ۞ الَّذِي كُذَّبَ وَتُولِّى ۞ ﴿ وَاللَّهِ : ٩٣/ ١٣١٥) '' كەجبنم ميں وہى بدبخت داخل ہو گا جو دنيا ميں دين حق كوجيٹلاتا اور روگر داني كرتا ہے۔'' نیز اس آیت ہے بھی وطو کہ کھا رہے ہیں جوجہنم کے متعلق وارد ہے کہ:

﴿ أُعِدُّتُ لِلْكَفِيرِينِ ٥ ﴾ (البقرة: ٢/ ٢٣)

"جہنم کافروں کے لیے تیار کی گئی ہے۔"

یہ مغرور وفریب خوردہ آ دمی اتنا بھی نہیں سمجھتا کہ آیت کے اندر شعلوں والی آگ کا ذکر ہاور ریجہنم کے بہت سے طبقول میں سے ایک مخصوص طبقہ ہے۔ اور آیت کے اندر نفی وارد ہے' وہ اسی طبقہ میں داخل ہونے کی نفی ہے کہ بدبخت ہی اس طبقہ جہنم میں داخل ہو گا' دوسرا نہیں۔اگراس ہے مطلق جہنم مراد ہوتی تو ''لا یصلاھا'' (اس تک نہیں پہنچا) نہ فرما تا۔ بلکہ ''لا يدخلها'' فرماتا۔ آيت ميں "صلي'' (يَجْنِخ ) كُنْفي كُ كُنْ ہے نه كه "دخول' كى اور "صلی" وخول سے اُخص ہے۔ اور اُخص کی نفی سے عام کی نفی لازم نہیں آتی۔ علاوہ ازیں اگریے فریب خوردہ آ دی اس آیت کے مابعد کی آیت پرغور کرتا تو اسے معلوم ہو جاتا کہ اگر جہنم میں داخل نہ ہوگا تو یہ بھی تو نہ ہوگا کہ وہ اس سے بالکل نے جائے گا اور کسی اور طریقہ براہے دوزخ كاعذاب ندہوگا۔

اب رہی آیت ﴿أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِیْنَ﴾ (دوزخ كافروں كے ليے تيار كى گئ ہے) تو سجھ لينا چاہے كہ جنت كے متعلق بھی ہدوارد ہے ﴿أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِیْنَ﴾ (جنت متی پرہیز گاروں

جوائے شاقی ہے کہ اس کفار کے لیے جہنم تیار کرنا۔ اس کے منافی نہیں ہے کہ اس میں فاس کے لیے بنائی گئی ہے ) پس کفار کے لیے جہنم تیار کرنا۔ اس کے منافی نہیں ہے کہ اس میں فاس و فاج 'فالم و بدکار لوگ بھی داخل بھی داخل ہوں گے جن کے دلوں بنائی گئے۔ لیکن بیاس کے منافی نہیں ہے کہ اس میں ایسے لوگ بھی داخل ہوں گے جن کے دلوں میں ذرہ برابر بھی ایمان ہوگا۔ اور انہوں نے قطعاً کوئی نیک عمل نہیں کیا ہوگا۔

گناہوں کی معافی

یکھ لوگ عاشورہ اور عرفہ کے دن روزہ رکھ کرغرہ (دھوکہ) میں گراہ ہورہے ہیں حتی کہ بعض تو یہاں تک کہنے گئتے ہیں کہ عاشورہ کا روزہ سال بھر کے گناہوں کا کفارہ بن جاتا ہے اور عرفہ کے دن کے روزے کا اجرو ثواب بطور ذخیرہ جمع رہتا ہے۔ ﴿ مگرافسوں بیفریب خوردگان تمنا بینیں سمجھ سے کہ رمضان المبارک کے روزے اور پنجگا نہ نماز عاشورہ اور یوم عرفہ کے روزوں ہے کہیں زیادہ عظیم المرتبہ اور عظیم القدر ہیں۔ لیکن بید بھی ایک رمضان سے دوسرے رمضان اور ایک نماز سے دوسری نماز کے درمیان کے گناہوں کا کفارہ اسی وقت ہے جب کہ بندہ کہیرہ گناہوں سے اجتناب کرے۔ رمضان المبارک کے روزے اور جمعہ کی نماز بھی صغیرہ گناہوں کا کفارہ ہوتی ہے اور بید بھی اس وقت جب کہ کبائر سے اجتناب کیا جائے۔ ﴿ رمضان المبارک کورنے اور جمعہ کی غفارہ کی اور نماز جمعہ کی عظمت و تقدیس اور کبائر سے اجتناب نید دو تو تیں ال کر گئے ہیں۔ پھر بید کیونکرممکن ہے کہ بینفلی روزے ان کبائر کا کفارہ ثابت ہوں جن کا ارتکاب ہورہا ہے۔ جن پر اصرار کیا جا رہا ہے اور جن سے تو بہنیں کی گئی۔ یقینا نید امر محال و ناممکن ہے۔

علاوہ ازیں میبھی کچھ بعید نہیں کہ عاشورہ اور عرفہ کے روزے ہرفتم کے گناہوں کا کفّارہ ہوں اور حدیث کے الفاظِ عمومی کواس کے عموم ہی پر رکھا جائے لیکن میہ وعدہ ان نصوص میں سے ہوجن کے پورا ہونے کے لیے کچھ شرائط اور مواقع ہوتی ہیں اور کبائر پر اصرار کفارہ گناہ کے مواقعات میں سے ہے۔ جب بندہ کبائر پر اصرار نہ کرے تو روزہ کی قوت اور اصرار نہ کرنے کی قوت دونوں کی باہمی مساعدت (مدد) گناہوں کے کفارہ میں معین و مددگار بن جاتی ہیں جس

<sup>۞</sup> صحيح مسلم. كتاب الصيام باب استحباب صيام ثلاثة ايام من كل شهر (حديث ١١٢٢)

<sup>♦</sup> صحيح مسلم. كتاب الطهارة. باب الصلوٰت الخمس والجمعة ..... (حديث. ٣٣٣)

و والنشافي المراجعة ا

طرح کہ رمضان کے روزے اور پنج وقتہ نماز اور کبائر سے اجتناب بیہ دونوں باہم مل کر گناہوں کے کفارہ کے لیے معاون و مددگار بن جاتے ہیں اور پھر حق سجانہ و تعالیٰ کا بیار شاد بھی ہے: ﴿ إِنْ تَدَجْهُ تَعَدِّبُوْا كَبَالِهِ مَا تُنْهُونَ عَنْهُ كُلِّفِرْ عَنْكُهٔ سَیِّبِاتِکُهُ ۞

(ساء: ۱/۳)

"اگرتم ان بڑے گناہوں سے بچتے رہو گے جن سے تم کومنع کی کیا جاتا ہے تو ہم تہارے چھوٹے گناہ دور (معاف) کردیں گے''۔

پس یہ بات صاف واضح ہے کہ کسی ایک چیز کو گناہ کے کفارہ کا سبب گرداننا اس امر کے مانع نہیں کہ اس کے ساتھ کوئی دوسرا سبب بھی ہو' اور یہ دونوں مل کر گناہوں کے کفارہ کا موجب ہوں۔ اور کفارہ گناہ کے ایک سبب کے مقابلہ میں دوسبوں کی قوت زیادہ مؤثر اور کمل ہوتی ہے اور جس قدر بھی اسباب کی کثرت وفروانی ہوگی قوٹ کفارہ قوی تز'مشحکم تر اور اکمل واتم اور ہم گیم ہوگی۔

الله تعالى كے ساتھ حسن طن كامعنى:

مثل : بعض لوگ اس حدیث قدی پر تکیه کر لیتے ہیں جورسول اللہ تلکی اُ نے پروردگارِ عالَم سے نقل فرمائی ہے کہ: ((آنَا عِنْدَ حُسُنِ ظَنِّ عَبْدِی بِی فَلْیَظُنُّ مَاشَاءً)) ♦

'' میں اپنے بندے کے ساتھ اپنے متعلق اس کے حسن ظن کے مطابق سلوک کرتا ہوں جیسا وہ چاہے جھ سے گمان رکھے۔''

یعنی میرے ساتھ اس کا جیسا گمان ہوگا ویا ہی ہیں اس کے ساتھ پیش آؤں گا (وہ کہے کہ اللہ بچھے بخش دے گا معاف کر دے گا اور جنت ہیں داخل کر دے گا یا اللہ میرے اعمال بد کی بنا پر جھے بخشے گا نہیں بلکہ جہنم ہیں بھینک دے گا 'تو اللہ ویا ہی کرے گا جیسا وہ خیال کرتا ہو گا۔) اور یہ امریقینی ہے کسی شبہ کی اس میں گھائش نہیں کہ حسن طن ای صورت میں پیدا ہوتا ہے جب کہ بندہ احسان اور نیکی کا پابند ہو ۔ محسن نیک عمل 'نیک کردار کا بندہ ہی بید حسن طن رکھ سکتا ہے کہ اس کا پروردگار اس کی نیکی و نیک کرداری کی وجہ سے اس کے ساتھ احسان کرے گا اور اپنے وعدے کو پورا فرمائے گا وعدہ خلافی نہیں کرے گا اس کی تو بہ قبول فرمائے گا 'وہ انسان جو بچرم' گنبگار ہے اور جو کہاڑ کا ارتکاب کرتا ہے' ظلم و جورکا خوگر ہے۔ پروردگار غالم کے احکام و

♦ مسند احمد (٢/ ٣٩١) (٢/ ١٠١) سنن الدارمي (٢٢٣١) مستدوك حاكم (١/ ٢٣٠)

''مؤمن اپنے پروردگار کے ساتھ حسن طن رکھتا ہے ای لیے وہ اچھاعمل کرتا ہے اور فاسق و فاجر آ دمی اپنے پروردگار کے ساتھ برا گمان رکھتا ہے اس لیے وہ برعملی کا

ارتکاب کرتا ہے۔''

ہیں وہ خص جو اللہ ہے بھا گا بھا گا پھرتا ہے اللہ کی خطی کے مواقع میں دوڑا دوڑا پھرتا ہے اوراس کے غضب کے مواقع پر ڈیرے ڈالے رہتا ہے زلت ورسوائی کے میدانوں میں مارا بھرتا ہے خقوق الہی کی تو بین و ناقدری کرتا ہے اس کے فرامین کو ٹھکرا رہا ہے۔ اس کی مارا پھرتا ہے خقوق الہی کی تو بین و ناقدری کرتا ہے اوراس پر اصرار کرتا ہے۔ وہ کس طرح محر مات ونواہی کو معمولی چیز سمجھ کراس کا ارتکاب کرتا ہے اوراس پر اصرار کرتا ہے۔ وہ کس طرح الیے پر وردگار کا کہ جناب میں حسن ظن رکھسکتا ہے؟ وہ خض جو پر وردگار عالم کے مقابلہ میں اعلانِ جنگ کر رہا ہے اوراس کے دشمنوں سے دوئی جنگ کر رہا ہے اوراس کے دشمنوں سے دوئی کی گرہ باندھتا ہے اللہ تعالی کی ان صفات کمالیہ کا انکار کر رہا ہے جو خود اللہ تعالی نے اپنے لیے کی گرہ باندھتا ہے اللہ تعالی کی ان صفات کمالیہ کا انکار کر رہا ہے جو خود اللہ تعالی نے اپنے لیے سوع ظنی بیدا کر رکھی ہے۔ اورا پی جہالت کی وجہ سے ان صفات کمالیہ کے متعلق یہ خیال قائم کر رکھا ہے کہ ان کے ظاہری معنی ضلالت اور کفر ہے۔ بتلا و ایسا شخص پر وردگار عالم کے ساتھ حسن ظن کو کہا ہے کہ ان کے خلان کے خلال ہے کہا کہ کے ساتھ حسن ظن رکھ سکتا ہے کہ ان کے خلان کے خلال ہے کہا تھا کی کر اور کس طرح رکھ سکتا ہے؟ بھلا وہ شخص کے فکر اللہ تعالی کے ساتھ حسن ظن رکھ سکتا ہے خلان کے خلال کے کہا تھو حسن طن رکھ سکتا ہے کہا کو کھوں کے کہا تھا کی کے ساتھ حسن ظن رکھ سکتا ہے خلان کے فلا میں کو خلال ہے کہا کہ کو کھوں کو کھوں کو کھوں کے کہا تھا کہ کو کھوں کے کھوں کی کو کھوں کے کھوں کے کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھو

<sup>♦</sup> كتاب الزهد للامام احمد (٣٣٨) حلية الاوليا لابي نعيم (٢/ ١٣٣)

جویہ جھتا ہو کہ اللہ تعالیٰ کلام نہیں کرتا' نہ کسی چیز کا تھکم دیتا ہے نہ کسی بات کی ممانعت کرتا ہے نہ وہ کسی بات سے راضی ہوتا ہے اور نہ کسی بات سے خفاء ہوتا ہے اور حال میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ان لوگوں کے حق میں جو یہ خیال کرتے ہیں کہ مخفی باتوں کو وہ نہیں سنتا' فرما تا ہے:

﴿ وَذَٰلِكُمْ ظُنُّكُمُ الَّذِي كَانَفْتُمْ يِرَبِّكُمْ أَرْذِبَكُمْ فَأَصْبَعْتُمْ شِنَ الْخِيرِيْنَ ۞ (نصلت ٣١/٣١)

''اور تمہاری اسی بدگمانی نے جوتم نے اپنے رب سے کر رکھی تھی تمہیں ہلاک کر دیا اور بالآخرتم زیا کاروں (نقصان اٹھانے والوں) میں سے ہو گئے''۔

جب بدلوگ مدخیال کررہے ہیں کہ اللہ تعالی ان کے بہت سے اعمال وافعال سے بے خبر بے تویہ بروردگار عالم کے ساتھ سوءِظن نہیں ہے تو کیا ہے؟ بقیناً بدایک بدترین قتم کی بدگمانی ہے۔ اور اس شخص کا یمی حال ہے جواللہ تعالیٰ کی صفاتِ کمالیہ اور اوصاف جلالی کا انکار کررہا ے اور ایس صفات سے ذات الہی کو متصف گروانیا ہے جواس کی شان کے شایان نہیں ہیں۔ ای تم کے لوگ جب بیہ خیال کرنے لگیں کہ اللہ تعالی انہیں جنت عطاء کرے گا تو یہ سراسر غرورو دھو کنبیں ہے تو اور کیا ہے؟ یقیناً بیا ہے آپ کو دھو کہ دے رہے ہیں اور یقیناً شیطان کی جانب ے ایک زبردست دھوکہ اور فریب ہے۔ اس کو پروردگار عالم کے ساتھ حسن ظن نہیں کہا جاسکتا۔ اں مئلہ پر پوری طرح غور کرؤاور یہ بھی سوچو کہ لوگوں کو اس مئلہ کے سجھنے کی کیسی شدید ضرورت ہے کسی بندے کے دل میں بیدونوں باتیں کیجا کیے ہوسکتی ہیں؟ آ دمی کواس کا یقین ہوکہ ایک دن اللہ تعالیٰ کے حضور میں اس کو حاضری دینی ہے۔اللہ تعالیٰ اس کی ساری باتیں سنتا ہاور بداس کے حضور میں کھڑا ہے۔اس کے ہر برعمل کی وہ باز پرس کرے گا۔اور وہ ب کہ فضب البي ع مواقع پر ڈیرے ڈالے ہوئے ہے؟ اس کے احکام واوامر کو محکرار ہائے اس کے حقوق کوروندرہا ہے۔ اور پھر بیمنام باتیں ہوتے ہوئے بھی بیخص اللہ تعالیٰ کے ساتھ حسن ظن ر کھا ہے ( کہوہ اس کے ساتھ اچھا سلوک کرے گا' اور بہترین صِلہ دے گا) کیا بیفس کا دھوکہ اور غلط آرز وؤں کا فریب نہیں ہے؟ سیدنا ابو امامة سہل بن حنیف فرماتے ہیں کہ میں اور سیدنا وه بن زبیر شیده عائشہ ڈاٹھا کی خدمت میں حاضر ہوئے سیدہ عائشہ ڈاٹھا فرمانے لگیں: ایک بارسول الله عظا كى يمارى ميس ميرے ياس جوسات وينار عظ رسول الله عظام نے فرمايا كه ان کواللہ تعالیٰ کی راہ میں دے ڈالو۔ میں رسول اللہ ﷺ کی تکلیف اور آپ کی تمار داری کی

الله دوائشاف المراج المراكز المراكز

وجہ سے ایبا نہ کرسکی حتی کہ اللہ تعالی نے آپ کو صحت عطاء فرمائی۔ صحت و عافیت کے بعد آپ مظافی آ نے گاہ میں دے والے تھے؟ میں نے آپ مظافی آپ کھے اس کے ایس نے کہا جہیں آپ کی بیاری اور تیاداری کی وجہ سے میں ایسانہیں کرسکی۔ تو آپ کھے ناراض ہوئے اور فرمایا:

((مَا ظَنَّ نَبِيُّ اللَّهِ لَوُ لَقِيَ اللَّهِ وَلهٰذِهِ عِنْدَةً؟))) 🌣

"الله تعالى ك ايك في كا ممان كيما بوتا اگروه اس كى موجودگى مين الله تعالى سے الله كا قات كرتا؟" ايك دوسرى روايت مين نبى الله كى جگه محمد ظيم كالفظ بـ

ذرا سوچوتو پھر میہ اصحاب کبائز ارباب ظلم و جور اللہ تعالی کے حضور بیں کیے حسن ظن رکھ سکتے ہیں؟ جب کہ اللہ کے بندوں پرظم کا بارگراں ان کے کندھوں پرلدا ہوا ہے؟ اور اللہ کے بندوں پرظلم و جور کے پہاڑتو ڑرکھے ہیں؟ اگران کا میصرف زبانی دعویٰ کہ اے پروردگار! ہم بخص سے حسن ظن رکھتے ہیں انہیں نفع پہنچا سکتا ہے تو پھر نہ کسی ظالم کو سزا ہو سکتی ہے اور نہ کسی فاسق و فاجر کو اس کے اعمال کا بدلہ مل سکتا ہے۔ بندوں کو چاہیے کہ جو جی چاہے کرتے رہیں اور منہیات و محر مات کا بے خوف و خطر ارتکاب کرتے رہیں اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ میہ حسن ظن لگائے رہیں کہ جہنم کی آگ انہیں چھوے گی تک نہیں۔ سبحان اللہ! میہ فریب و دھو کہ بندوں کو کہاں سے کہاں پہنچا دے گا؟

سيدنا ابراجيم ملينا اتوا پن قوم كو خطاب كرتے ہوئے بيفرماتے ہيں: ﴿ ٱبِفُكَا الِهَهُ ۚ دُوْنَ اللّٰهِ سُنِونِيدُ وْنَ فَمَا ظَلْنُكُمْ رِيرَتِ الْعُلَمِينَ ۞﴾

(صافات: ۲۵/ ۸۲ مرد)

"كياتم افى فاسدرائ سے الله كے سوا دوسرول كے مريد بن رہے ہو؟ تو تم فى رب العالمين كوكيا سجھ ركھا ہے؟"

یعنی تنہاراظن اور گمان اللہ تعالیٰ کے ساتھ کیسا ہوگا؟ جب کہتم آخرت میں اس کی بارگاہ میں حاضر ہو گے جبکہ (ونیا میں) تمہارا حال بیر مہا ہوگا کہتم اللہ تعالیٰ کے سوا دوسروں کی عبادت و پرستش کرتے رہے۔

مسند احمد (۱/ ۱۸۲٬۱۰۲ مصنف ابن ابی شیبة (۱۳ / ۲۳۸) صحیح ابن حبان (۲۲۱۳٬۳۲۱۲)

الله دوالفشاف المراجة المراجة

پی جو شخص اس مقام کو سمجھے گا اور اس پر پوری طرح غور و تامل کرے گا' اس پر پوری طرح و اضح ہو جائے گا کہ ''حسن ظن باللہ'' ''حسن عل'' ہی کا دوسرا نام ہے' کیونکہ بندے کو حسن ظن پیدا کرنے پر اس کا بی عقیدہ ہی آ مادہ کرتا ہے کہ اللہ تعالی اس کے اعمال و افعال کا بدلہ دے گا' نیک اعمال کا اجرو تو اب عطاء فرمائے گا' اس کے اعمال صالحہ قبول فرمائے گا۔ اس کا بیہ حسن ظن ہی اس کو عمل صالح پر آ مادہ کرتا ہے۔ جب بی حسن ظن اسے حاصل ہوگا تو اسے حسن عمل کی برکتیں بھی حاصل ہول گی۔ اگر ایسا نہیں ہے اور صرف نفس و خواہشات کی پیروی کی جاتی ہے اور حسن ظن رکھا جاتا ہے' تو بیہ بالکل واضح ہے کہ بیسر اسر جماقت اور ایمان کی کمزوری ہے جبیبا کہ سیدنا شداد بن اوس بیان کرتے ہیں۔ رسول اللہ خاتی نے ارشاد فرمایا:

((ٱلْكَيِّسُ مَنُ دَانَ نَفُسَةً وَعَمِلَ لَمَا بَعُدَ الْمَوْتِ وَالْعَاجِزُ مَنِ اتَّبَعَ نَفُسَةً هَوَاهَا وَتَمَنَّى عَلَى الله)) ◊

"عقل مندوہ ہے جو اپنے آپ کو تقیر سمجھے اور مرنے کے بعد کے لیے عمل کرے اور وہ عاجز (اور بے وقوف) ہے جو اپنی خواہشات کے پیچھے مارا مارا پھرے اور اللہ تعالیٰ سے بری بری تمنائیں رکھے۔"

حاصل کلام یہ ہے کہ حسن ظن تب ہی پیدا ہوسکتا ہے جب کہ نجات کے اسباب پائے جائیں اور ہلاکت و بربادی کے اسباب پیدا کیے جائیں تو حسن ظن پیدا ہی نہیں ہوسکتا۔

اگر یہ کہا جائے کہ نہیں حسن ظُن تو ہر حال میں رکھا جا سکتا ہے حسن ظن رکھنے کی قوی ترین وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالی کی مغفرت اس کی رحت اس کا عفو وکرم اس کا جودو سخا بہت وسیج ہے۔اس کی رحمت اس کے غضب پر غالب ہے۔ بندوں کو عذاب دینے میں اس کا کوئی نفع نہیں۔اگر اس کو پخش دے تو اس کی خدائی میں کوئی نقص پیدائہیں ہوتا۔

اس کا جواب یہ ہے کہ بات تو یمی ہاور ذات اللی تو اس سے بھی زیادہ ارفع و بلند ہے۔ اس کی جلالت شان بہت بلند و بالا ہے وہ اکرم الاکرمین 'ارحم الرحمین ہے جو دوسخا کے تمام خزائے اس کے ہاتھ میں ہیں۔ وہی ما لک الملک اور قادر مطلق ہے۔ لیکن شہنشاہ قدوس ان تمام چیزوں کو اپنے محل و مقام ہی میں صرف کرتا ہے اور ان ہی مقامات پر صرف

√سنن ترمذى ـ كتاب صفة القيامة ـ باب (٢٥) (حديث ـ ٢٣٥٩) سنن ابن ماجه ـ كتاب الزهد ـ باب ذكر الموت و الاستعداد له (حديث ـ ٣٢٩) اسناده ضعيف ابوبكر بن ابى مريم ضيف راوي ي-

فرماتا ہے جہاں ان کا صرَف مناسب ہوتا ہے۔ کیونکہ حق سجانہ و تعالیٰ حکمت والا عرزت وغلبہ انتقام و بدلئہ قوی البطش مضبوط گرفت اور مشخق عذاب کو عذاب دینے کی صفات ہے بھی تو موصوف و مقصف ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ کی ذات اور اس کے اساء و صفات صرف حسن ظن ہی کا مرجع ہو سکتی ہیں تو نیک و بدُ فاسق و فاجر مؤمن و کا فر دوست و دیمن بھی اس میں شریک ہو سکتے ہیں۔ پس بھیتی امر بیہ ہے کہ مجرم کے لیے اساء الہی اور صفات الہیہ سود مند نہیں ہو سکتیں کیونکہ وہ بیل ۔ پس بھیتی امر بیہ ہے کہ مجرم کے لیے اساء اللی اور صفات الہیہ سود مند نہیں ہو سکتیں کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کی ناراضی کی خطا اللہ تعالیٰ کی خطا اور اس کی غضب کا بارا پنے کندھوں پر لادے ہوئے ہے اللہ تعالیٰ کی ناراضی کے کاموں میں اپنا وقت ہر باد کر چکا ہے محر مات و منہیات کا ارتکاب کرتا رہا ہے اور اس کی مجرم کے بیزوں کی حقارت و تو بین کرتا رہا ہے۔ بلکہ حسن ظن اس محتوم نے اور کیا ہوں کی جڑیں اپنے اندر سے اکھاڑ بھینکیں اور انہوں کو نیکیوں سے دھویا اور اپنی بھیء عمر خیر و طاعت اور نیک اعمال میں صرف کی اور پھر حسن ظن قائم رکھا من حسن ظن کی صحورت اور واقعی حقیقت یہی ہے اور پہلی صورت سرا سر دھو کہ طن قائم رکھا من حسن طن کی صحیح ترین صورت اور واقعی حقیقت یہی ہے اور پہلی صورت سرا سر دھو کہ اور فیب ہے۔ واللہ المستعان

یفصل اگر چہ کچھ طویل ہوگئ لیکن تم اسے طویل نہ سجھنا' ہر شخص کو اس کی ضرورت بلکہ شدید ضرورت ہے۔ اس کو پڑھنے کے بعد تم ''حسن ظن باللہ'' اور ''فوریب حسن ظن'' میں بآسانی فرق وامتیاز کر سکتے ہو جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ إِنَّ الْمَذِيْنَ اَمَنُوْا وَالْمَذِيْنَ هَاجَرُوْا وَ لَجْهَ لُوْا فِيْ سَبِيْلِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَفُورٌ رَحِيْعٌ ٥ ﴾ (البقرة: ١٨/٢) أُولَيِكَ يَوْجُوْنَ رَحْمَتَ اللهِ وَ اللهُ عَفُورٌ رَحِيْعٌ ٥ ﴾ (البقرة: ١٨/٢) " بشخك ايمان لانے والے بجرت كرنے والے الله كى راه من جهاد كرنے والے بى رحمتِ الله كى اميدر كھتے ہيں اور الله برا بخشے والا مهر بان ہے۔"

الله تعالیٰ ان صفات کے لوگوں کو امید ورجاء کا حق دار قرار دیتا ہے نہ کہ ظالموں ٔ فاسقوں اور بدکاروں 'اور ارشاد فرما تا ہے:

﴿ ثُمَّةَ إِنَّ كَتِكَ لِلَّذِيْنَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فَتَنُوا ثُمَّ جُهَلُ وَا وَصَبَرُوَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال



جُوت دیا ہے شک تیرا رب ان باتوں کے بعد بخشے والا اور مہر بانیاں کرنے والا ے'۔ ے''۔

اس آیت میں اللہ تعالی یہ خبر دیتا ہے کہ ان چیزوں پڑمل کرنے کے بعد اللہ تعالی ان کے حق میں علی میں فنور ورجیم ہے۔ پس حقیقت یہ ہے کہ عالم وعقل مند امید ورجاء کو اپنے محل و مقام پر رکھتا ہے۔ اور جامل احت اسے مجل اور بے موقع استعال کرنے کی کوشش کرتا ہے۔





(فَطَيْلُن : ٩

#### موت کے بعد

(حالات قبر موت کے بعد کا خوف امید ورجاء پر تکیر کے ممراہ نہ ہوتا جاہیے)

بہت سے جاہل صرف اللہ تعالیٰ کی رحمت اوراس کے عفو وکرم اور فضل کے اعتاد پر اللہ تعالیٰ کے اوامر و نوابی کو پامال کر دیتے ہیں اور یہ بات بھول جاتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ شدید العقاب (سخت سزا دینے والا) بھی ہے۔ مجرموں کواس کے عذاب سے کوئی بچانہیں سکتا۔ جو شخص گناہوں پر اصرار کرتا ہے اور صرف عفو اللی پر اعتاد و تکیہ کرتا ہے وہ در حقیقت معاند محراور گراہ ہے۔ سیدنا معروف کرفی مجھنے فرماتے ہیں: تم جس کی اطاعت و فرما نبرداری نہیں کرتے اس سے رحمت وفضل کی امید ذات ورسوائی اور جمافت ہے۔

بعض علاء کہتے ہیں: جو ذات صرف تین درہم کی چوری پر دنیا میں تمہارے ہاتھ کا شنے کا حکم دیتی ہے' اس سے بے خوف ندر ہنا چاہیے کہ وہ آخرت میں تمہیں ای قتم کا عذاب نہیں دے گی۔

#### حسن بصری کا الله تعالیٰ ہے ڈرنا

کی نے سیدنا حسن بھری مُنظیہ سے پوچھا: کیا وجہ ہے کہ ہم تمہیں ہمیشہ روتا ہوا ہی و مکھتے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا: مجھے خوف ہے کہ اللہ تعالیٰ کہیں مجھے آگ میں نہ جھونک دے اور برواہ بھی نہ کرے۔ ◆

کی نے سیدنا حسن بھری میں ہیں ہے۔ پوچھا: اے ابوسعید! ہم ایسے لوگوں کے پاس بیشا کرتے ہیں جو ہمیں سخت خوف زدہ کر دیتے ہیں۔ ہمارے دلوں کے کلڑے ہو جاتے ہیں۔ ہم اس قتم کے خوف کا کیا علاج کریں؟ تو انہوں نے جواب دیا: تمہارا ان لوگوں کے پاس بیٹھنا بہت ہی اچھاہے جو تمہیں ڈراڈرا کر امن وراحت کی جگہ پہنچادیں۔ان لوگوں کے مقابلہ میں جو

<sup>♦</sup> كتاب الزهد للامام احمد (٣١٤) حلية الاولياء (٢/ ١٣٩)

# روائشافی کی با تیں سنا سنا کرخوف و ہلاکت کی منزل پر لے جائیں۔ ♦ علم واعظ علم واعظ

سیدنا اسامہ بن زید بڑا تھا بیان کرتے ہیں: میں نے رسول اللہ سڑا تھا کی زبان مبارک سے سنا ہے کہ آپ نے فرمایا: قیامت کے دن ایک آ دمی کو بلایا جائے گا اور اسے آگ میں جمونک دیا جائے گا اس کی آ نتیں الٹ بلٹ ہوجا کیں گی اور وہ اس طرح جہنم میں گھومتا پھرے گا جس طرح چکی کے گردگدھا گھو ما کرتا ہے۔ یہ دیکھ کرجہنمی لوگ اس کے اردگر دجمع ہوجائیں گے اور پوچھیں گے: الشخص! بیمصیبت تجھ پر کیوں آئی؟ تُو تُو ہمیں نیکی اور بھلائی کا حکم دیا کرتا تھا۔ اور برائیوں سے ہمیں روکنا تھا۔ وہ جواب دے گا: میں اوروں کو نیکی اور بھلائی کا حکم ضرور دیتا تھا لیکن خود میں باز نہیں رہتا تھا۔ پ

امام احمد بن حنبل موسید سیدنا ابو رافع سے بیان کرتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول اللہ طاقیۃ قبرستان بھیج سے گزرے تو فرمانے گئے: افسوس تھے پر افسوس تھے پر میں سمجھا عالبًا رسول اللہ طاقیۃ قبرستان بھیجے فرمارہ ہیں۔ آپ نے فرمایا بنہیں تم سے نہیں کہ رہا ہوں ' بلکہ بیاس شخص کی قبر ہے جس کو میں نے فلال قبیلہ کی اصلاح کے لیے بھیجا تھا اس نے غنیمت کے مال میں سے ایک کمبل اٹھالیا تھا' اس وقت اس کوائ کمبل کے برابر آگ کی چا در پہنائی گئی ہے۔ پہلے میں سے ایک کمبل اٹھا اپنے فرمایا: معراج کی شب جھے ایسے سیدنا انس بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ طاقیۃ نے فرمایا: معراج کی شب جھے ایسے لوگوں پر سے گزارا گیا جن کے لب آگ کی قینچیوں سے کائے جارہے تھے۔ میں نے فرشتوں سے بوچھا: بیکون لوگ ہیں؟ فرشتوں نے کہا: یہ آپ طاقیۃ کی امت کے وہ خطیب و واعظ ہیں' جو دوسروں کو نیک کاموں کا تھم دیتے تھے اور خود عمل نہیں کرتے تھے۔ پافسوس بیلوگ آئی بھی سے بھرنہیں رکھتے تھے۔ پافسوس بیلوگ آئی بھی

سیدنا انس ڈاٹٹؤ بیان کرتے ہیں رسول اللہ مٹاٹٹڑ نے فرمایا: جب مجھے معراج کرائی گئی تو اس وقت میں نے ایسے لوگ دیکھے جن کی انگلیوں پر بڑے بڑے تانبے کے ناخن لگے ہوئے تھے جن سے وہ اپنے چبرے اور گال اور سینے نوچ رہے تھے اور کھرچ رہے تھے۔ میں نے سیدنا

 «حلیة الاولیاء (۲/ ۱۳۹) 
 «صحیح بخاری. کتاب بدء الخلق. یاب صفة النار (حدیث. ۱۳۲۷) 
 صحیح مسلم. کتاب الزهد. باب عقوبة من یامر بالمعروف ولا یفعله (حدیث. ۲۹۸۹) 
 «مسند احمد (۳/ ۱۱۵-۱۱۱) سنن نسائی. باب الاسراع الی الصلاة من غیر سعی (حدیث. ۸۲۳) 
 «مسند امر ۱۸۰-۱۸۰۱) مصنف ابن ابی شیبة (۸/ ۳۳۲) مسند ابی یعلی (۲۰۷۲/۳۹۹۳)

جریل علیہ سے پوچھا: یہ کون ہیں؟ انہوں نے کہا: یہ وہ لوگ ہیں جولوگوں کا گوشت کھایا کرتے تھے (غیبت کیا کرتے تھے) اوران کی بے آبروئی کرتے تھے۔ ﴿

''اے دلوں اور آنکھوں کو پھیرنے وائے! میرے قلب کوتو اُپنے دین پر قائم رکھ۔'' ہم نے عرض کیا: یارسول اللہ! ہم آپ پر ایمان لے آئے۔اور جو پچھ آپ نے لا کر دیا اس پر بھی ایمان لے آئے' کیا پھر بھی ہمارے لیے اس کا خوف وخطرہ ہے؟ آپ نے فر مایا: انسانوں کے دل اللہ تعالیٰ کی دو انگلیوں میں ہیں وہ ان کو جدھر جاہے پھیر دے۔ ﴿

سیدنا انس ڈٹاٹنڈ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مٹاٹیٹر نے ایک مرتبہ سیدنا جرئیل علیہ سے پوچھا: کیا وجہ ہے جو میں نے بھی سیدنا میکائل علیہ کو ہنتے ہوئے نہیں دیکھا؟ سیدنا جریل علیہ نے فرمایا: جب ہے جہنم پیدا کی گئی ہے وہ بھی نہیں ہنے۔ ۞

سیدنا انس ڈھائٹ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ طابع نے ارشاد فر مایا: وہ لوگ جن پر دنیا
میں اللہ تعالی نے بڑے بڑے انعامات کیے تھے اور وہ جہنم کے حقداز تھے ان کو بلایا جائے گا اور
انہیں جہنم کے اندرایک چکر دیا جائے گا۔ پھر ان سے پوچھا جائے گا: اے آ دم کے بیٹو! تم نے
کوئی بھی خیر و بہتری اور کوئی بھی نعمت آئ ت تک دیکھی ہے؟ وہ جواب دیں گے: اے پروردگار!
متم تیری ذات کی ہم نے بھی کوئی نعمت نہیں دیکھی۔ اس کے بعد ان جنتیوں کو لایا جائے گا جو
دنیا میں سب سے زیادہ نامراد تھے۔ اور تکالیف میں دن گر ارے تھے اور انہیں جنت میں ایک
چکر لگوایا جائے گا۔ پھر پوچھا جائے گا: اے آ دم کے بیٹو! کیا تم نے بھی کوئی تکلیف اٹھائی ہے؟
وہ جواب دیں گے: اے پروردگار! فتم تیری ذات کی ہم پر کوئی مصیبت نہیں آئی۔ نہ ہم نے
کبھی تکلیف دیکھی ہے۔ ©

﴿ مسند احمد (٣/ ٢٣٤) سنن ابى داود. كتاب الادب. باب فى الغيبة (حديث. ٣٨٤٨) ﴿ مسند احمد (١٣٢) سنن ترمذى. كتاب القدر. باب ماجاء ان القلوب بين اصبعى الرحمن (حديث. ١٢٣) سنن ابن ماجه كتاب الدعاء باب دعاء رسول الله ﷺ (حديث. ٣٨٣٣) ﴿ مسند احمد (٣٢ / ٣٢٣) والزهد له (٨٨) الشريفه للآجرى (ص ٣٩٥) اسناده ضعيف حميد بن عبيد جمول راوى ٢٠٠ استاده ضعيف حميد بن عبيد جمول راوى ٢٠٠ استاده ضعيف حميد بن عبيد كما ورايت ضعيف بوقى ٢٠٠ ﴿ صحيح مسلم. كتاب صفات المنافقين. باب صبغ انعم اهل الدنيا فى النار (حديث. ٢٨٠٨)



سیدنا براء بن عازب ر النافظ بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ ہم رسول اللہ سالی کے ہمراہ ایک انصاری کے جنازہ میں گئے جب ہم قبر پہ پنچ ابھی اس کوقبر میں اتارانہیں تھا کہ رسول اللہ سالی جگہ بیٹھ گئے اور ہم لوگ آپ کے اردوگرد بیٹھ گئے اور اس طرح مؤدّب اور خاموش ہو کر بیٹھ گئے اور اس طرح مؤدّب اور خاموش ہو کر بیٹھ گئے ۔ گویا ہمارے سرول پر پرندے بیٹھ ہیں۔ رسول اللہ سالی کے وست مبارک میں ایک پتلی می لکڑی تھی جس سے آپ زمین کرید رہے تھے ایکا کیک آپ نے سر مبارک اوپراٹھ ایا اور فرمانے گئے:

((استَعِيدُنُوا بِاللَّهِ مِنُ عَذَابِ الْقَبُرِ)) "لُوكوا بَارگاهِ اللَّي مِينَ قَبر كَ عَدَابِ سِينَاه ما تَكور،"

پر کلمات زبانِ مبارک سے دویا تین بار نکلے۔ پھرارشاد فرمایا: بندہ جب دنیا سے رشتہ تو ڑتا ہے اور آخرت کی طرف جانے لگتا ہے تو آ سان سے فرشتے ارتے ہیں جن کے چرے اس قدر نورانی اور روش ہوتے ہیں گویا سورج چک رہا ہے۔ان کے یاس جنت کا کفن اور جنت کی خوشبو ہوتی ہے اور مردے کی نگاہوں کے سامنے فاصلہ پر بیٹھ جاتے ہیں۔اس کے بعد موت کا فرشته آتا ہے اور اس کے سرمانے بیٹے جاتا ہے اور کہتا ہے: اے نفس مطمقند! الله کی مغفرت و رضاء مندی کی طرف نکل چل ۔ اس کی جان اس طرح نکلتی ہے جس طرح مشکیزے سے یانی 'یا دودھ كا قطرہ ميك جاتا ہے۔ ملك الموت اے اٹھاليتا ہے اى وقت وہ فر شنے دوڑ پڑتے ہیں جو دور بیٹھے ہوتے تھے ایک لمحہ بھی ملک الموت کے پاس نہیں رہنے دیتے۔ وہ فرشتے جنت ہے لایا ہوا کفن پہنا دیتے ہیں اور جنت کی خوشبو جومشک ( ستوری) سے بھی زیادہ بہتر ہوتی ہے اے لگا دیتے ہیں۔ اور پھر اسے لے کر وہ آسان کی طرف جاتے ہیں۔ جہاں جہاں سے وہ گزرتے ہیں فرشتے درمافت کرتے ہیں: کون می بہترین روح ہے؟ فرشتے کہتے ہیں: فلال ابن فلال کی اور دنیا میں جواس کا بہترین نام تھا وہ بتلاتے ہیں۔فرشتے اسے لے کر آسانِ دنیا تك لے جاتے ہیں اور آسان كے دروازے اس كے ليے كھول ديئے جاتے ہیں۔اى طرح بر آ سان کے فرشتے اس کی متابعت کے لیے اوپر کے آ سان تک جاتے ہیں۔ ای طرح اے ساتویں آسان تک لے جاتے ہیں اور پھر الله تعالیٰ فرماتا ہے: میرے اس بندے کا نام دفتر عليين ميں لكھ دو۔ اوراے زمين يروالي جيج دو۔ كيونك ميں نے اس كواس زمين سے پيداكيا

#### 深 (产业量) 大學學學學學學

ہے اور اس کی طرف میں ان کولوٹاؤں گا۔ اور اس سے ان کو دوبارہ اٹھاؤں گا۔رسول الله منافظ نے فرمایا: اس کی روح واپس (قبریس) لوٹائی جاتی ہے پھراس کے پاس دوفرشتے آتے ہیں اوراہے بھادیتے ہیں اوراس سے پوچھتے ہیں: تیرارب کون ہے؟ وہ جواب دیتا ہے: میرارب یروردگارِ عالم ہے۔ پھر یو چھتے ہیں: تیرا دین کیا ہے؟ وہ جواب دیتا ہے: میرا دین ُ اسلام ہے۔ چر پوچھتے ہیں: کون سے پیغبر تمہاری طرف بھیج گئے تھے؟ وہ کہتا ہے: محد رسول الله منافظ ہاری طرف بھیج گئے تھے۔ پھر پوچھتے ہیں:تمہارے پاس کون ساعلم ہے؟ جواب دے گا: میں نے قرآن مجید بڑھا ہے۔ اور میں اس پر ایمان لایا ہول اور اس کی تصدیق کی ہے۔ اس وقت آ سان سے ندا آئے گی: میرا بندہ سے کہتا ہے! اسے جنت کا فرش بچھا دؤ جنت کا لباس پہنا دو۔ اور اس کے لیے جنت کے دروازے کھول دو۔ اس کے بعد جنت کی خوشکوار ہوائیں اور خوشبوئیں اس کے پاس آنے لگتی ہیں اور اس کی قبراس کی حدِ نظر تک وسیع کر دی جائے گی۔اس کے بعد ایک خوبصورت حسین آ دمی اس کے پاس آئے گا' جس کا لباس نہایت خوبصورت اور خوشبو سے مہک رہا ہو گا اور اس کے سامنے آ کھڑا ہو جائے گا اور کیے گا: میں تجھے مسرت و آرام کی خوشخری سناتا ہوں۔ اس دن کا تھھ سے وعدہ کیا گیا تھا۔ وہ یو چھے گا: تم کون ہو؟ تمبارے چرے سے خرو برکت میک رہی ہے؟ وہ جواب دے گا: میں تیرا نیک عمل ہوں۔اس کے بعدمیت کہنے لگے گی:اے پروردگار! تو قیامت جلد قائم کر دے تا کہ میں اپنی لی لی (بیوی) اوربچوں سے جلدمل سکوں۔

اس کے بعد رسول اللہ مُن اللہ مُن اللہ من اللہ من کہم پرسیاہ غلیظ کمبل ہوتے ہیں اور اس کے پاس سیاہ فام دوفر شتے آتے ہیں جن کے جم پرسیاہ غلیظ کمبل ہوتے ہیں اور اس مرنے والے کی نگاہوں کے سامنے فاصلہ پر بیٹھ جاتے ہیں۔ پھر ملک الموت آکر اس کے سر بانے بیٹھ جاتا ہے اور اس کہ ہتا ہے: اے ضبیث روح! چل ۔ اللہ تعالیٰ کی خفکی اور اس کے غضب کی طرف چل ۔ بیٹ کر اس کی روح جسم کے اندر ادھر ادھر بھا گئے گئی ہے لیکن فرشتہ نصب کی طرف چل ۔ بیٹ کر اس کی روح جسم کے اندر ادھر اوھر بھا گئے گئی ہے لیکن فرشتہ اس طرح پکڑتا ہے اور جھینچتا ہے جس طرح قصائی چھریوں سے گوشت کا ٹاکرتے ہیں۔ اس میل جد وہ دور بیٹھے ہوئے فرشتے آکر اس روح کو اپنے قابو میں کر لیتے ہیں اور ایک لحمہ اس قدر خراب ہوتی ہے کہ مردار جانور سے بھی بیتر۔ فرشتے اس روح کو لے کر اوپر کی طرف اس قدر خراب ہوتی ہے کہ مردار جانور سے بھی بیتر۔ فرشتے اس روح کو لے کر اوپر کی طرف

جاتے ہیں' جہاں جہاں سے یہ فرشتے اسے لے کر گزرتے ہیں' دوسرے فرشتے ان سے دریافت کریں گے: یہ کس کی خبیث روح ہے جس سے اس قدر خراب بد بوآ رہی ہے؟ فرشتے اس کا برے سے برانام لے کر کہتے ہیں: فلاں ابن فلاں کی! اس کے بعد آسان کے درواز سے کھولنے کی درخواست کرتے ہیں لیکن وہ اس کے لیے نہیں کھولے جاتے اس موقع پر رسول اللہ طاقیا نے بہآیت تلاوت فرمائی:

﴿ لَا تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ التَّمَا ۚ وَلَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَثَى لَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَثَى يَلِجَ الْجَبَلُ فِي سَقِر الْخِيَاطِ ﴿ ٥ ﴾ (اعراف: ٢٠/١)

'' نہ تو ان کے لیے آسان کے دروازے کھولے جائیں گے اور نہ بی وہ جنت میں داخل ہونے پائیں گے یہاں تک کہ سوئی کے ناکے سے اونٹ گزر جائے۔''

اس کے بعد اللہ تعالیٰ حکم دے گا اس کا نام دفتر سِتِجِین میں سب سے نیجے کی زمین میں لکھ دو۔ اس کے بعد اس روح کو وہیں سے نیچے پھینک دیا جائے گا' یہاں رسول اللہ سُلِیْمُ اِللہ سُلِیْمُ اِللہ سُلِیْمُ اِللہ سُلِیْمُ اِللہ سُلِیْمُ اِللہ سُلِیمَا اللہ سُلِیمَا اِللہ سُلِیمَا اِللہِ اِللہِ اِللہِ اِللہِ اِللہِ اِللہِ اللہِ اِللہِ اِللہِ اللہِ اِللہِ اللہِ اِللہِ اللہِ اللّٰ اللہِ اللہِ اللّٰ الل

''سنو! الله كے ساتھ شريك كرنے والا گويا آسان ئر پڑااب يا تواس پرندے اُ چِك لے جائيں گے يا ہواكسى دور رازكى جگہ پھينيك دے گ'۔ ا

اس کے بعدروح اس کے جم میں لوٹا دی جاتی ہے اور دوفرشتے اس کے پاس آتے ہیں اور اس سے پوچھتے ہیں: تمہارا رب کون ہے؟ وہ گھراہث کے مارے ہاہ ہاہ کرے گا اور کہے گا: مجھے معلوم نہیں۔ پھر پوچھیں گے: تمہارا دین کیا ہے؟ اس کا بھی وہ یہی جواب دے گا۔ اس کے بعد اس سے پوچھیں گے: تمہارے پاس کون سے پیغیر آئے تھے؟ اس کا بھی وہ یہی جواب دے گا۔ جواب دے گا۔ آسان سے آواز آئے گی: یہ بندہ جھوٹ بولتا ہے اس کیلئے جہنم کا فرش لگا دؤاور جہنم کے دروازے اس کیلئے جہنم کا فرش لگا دؤاور جہنم اس قدر تھ کردی جائے گول دو۔ تاکہ جہنم کے شعلے اس تک پہنچتے رہیں اس کے بعد اس کی قبر اس قدر تھ کردی جائے گی۔ اور وہ اسے اس طرح دیو ہے گی کہ اس کی ایک طرف کی پسلیاں دوسری طرف نکل جائیں گی۔ اس کے بعد ایک بدشکل آدی گندے فلیظ لباس میں اس کے سامنے آگھڑا ہوگا اور اسے کے گا: میں مجھے عذاب کی خبر سنا تا ہوں' یہی وہ دن ہے جس کے متعلق تجھ

ے وعدہ کیا جاتا تھا۔ وہ کہے گا: تو کون ہے؟ تیرے چیرے سے مجھے ڈرلگتا ہے ُوہ کہے گا: میں تعداف وعمل میں رہ سے کا اور کو کا اس کے گا، میں کا اور تا ہے۔

تیرا خبیث عمل ہوں۔اس کے بعدوہ کیے گا: پروردگارِ عالم! تو قیامت قائم مت کر\_ ♦

امام احمد بین کی روایت میں یہ بھی مذکور ہے کہ اس کے بعد اس پر ایک ایسا فرشتہ مسلط کر دیا جائے گا جو اندھا' بہرہ اور گونگا ہوگا۔ اس کے ہاتھ میں بھاری سے بھاری گرز ہوگا کہ اگر اس پہاڑ پر مارا جائے تو وہ بھی ریزہ ریزہ ہوکر ریت ہو جائے۔ فرشتہ اسے بیگرز مارے گا جس سے وہ چین کے گا اور اس کی چیخ و پکار جن اور انسان کے سوا اللہ کی ساری مخلوق سے گی۔ سیدنا براء بن عازب فرماتے ہیں: اس کے لیے جہنم کے دروازے کھول دیے جائیں گے اور اس کے لیے جہنم کے دروازے کھول دیے جائیں گے اور اس کے لیے جہنم کا فرش بچھا دیا جائے گا۔ ﴿

سیدنا انس بھاتھ بیان کرتے ہیں کہ ہم ایک مرتبدرسول اللہ سکھ کے ہمراہ کہیں جارہے سے کیا گئے ہے ہمراہ کہیں جارہے سے کیا گئے گئے گئے ایک مجمع پر پڑی۔ آپ سکھ نے فرمایا: بیدکون لوگ ہیں؟ کیوں جمع ہوئے ہیں؟ جواب دیا گیا: قبر کھود رہے ہیں۔ بین کرآپ گھبرائے اور نہایت تیز رفاری سے صحابہ سے آگے ہو گئے اور قبر تک پہنچے اور گھٹوں کے بل بیٹھ گئے۔ میں آپ کے سامنے کھڑا ہو گیا کہ دیکھوں آپ کیا کرتے ہیں۔ آپ وہاں اس قدر روئے کہ آنسوؤں سے زمین تر ہوگئی۔ اس کے بعد آپ ہماری طرف متوجہ ہوکر فرمانے گئے:

((اخُوَانِیُ لِمِثُل هٰذَا الْیَوْمِ فَأَعِدُّوُا)) \*
در الْحُوانِیُ لِمِثُل هٰذَا الْیَوْمِ فَأَعِدُّوُا)) \*
در میرے بھائیوا ایے دن کے لیے تیاری کرو۔ نبی کریم مَثَالِی مِثَال بیان کرتے ہیں

سیدنا بریدہ ڈلٹٹؤ بیان کرتے ہیں کہ ایک دن رسول اللہ طابی ہم لوگوں کے پاس تشریف لائے اور باآ واز بلند فرمانے گئے: لوگو! میری اور تمہاری مثال کیسی ہے تم جانے ہو؟ صحابہ بھی ان جواب دیا: اللہ اور اس کا رسول خوب جانے ہیں۔ آپ فرمانے گئے: میری اور تمہاری مثال اس قوم کی سی ہے جو کسی آنے والے دشمن سے ڈررہی ہواور اس کی تفیش کے لیے انہوں نے اس قوم کی سی ہے جو کسی آنے والے دشمن کے کھی کر ڈرتا ہوا آیا تا کہ قوم کو ڈرائے اور دشمن جوسر پر آگیا

مسند احمد (م/ ۲۸۷-۲۸۸) سنن ابی داود. کتاب السنة. باب فی المسألة فی القبر وعذاب القبر وعذاب القبر (حدیث ۳۵۸) السنة لعبدالله بن احمد (م/ ۲۹۵) السنة لعبدالله بن احمد (۱۳۳۱) اسناده ضعیف. یونس بن خباب رافض راوی ب. الله مسند احمد (م/ ۲۹۳) سنن ابن ماجه. کتاب الزهد. باب الحزن و البکاء (حدیث. ۱۹۵۸)

#### ہاں سے لوگوں کو آگاہ کرے لوگوں کے پاس پہنچنے سے پہلے ہی اس نے کپڑا ہلا کریے خردی

كەلوگو! دىنمن آگيا بلكەسرىر يېنچ گيا ب- ♦

سيدنا جابر والتفايان كرت بين كدرسول الله عظف ن ارشاد فرمايا:

((كُلُّ مَا اَسُكَرَ حَرَامٌ وَإِنَّ عَلَى اللَّهِ عَزَوَجَلَّ عَقُدًا لِمَنُ شَرِبَ الْمُسْكِرَ أَنْ يُمُقِيَّةً مِنْ طِيْنَةِ الْخَبَّالِ قِيْلَ وَمَا طِيْنَةُ الْخَبَّالِ؟ قَالَ عِرُقُ اَهُلِ النَّارِ أَوْ عَصَارَةُ اَهُلِ النَّارِ)) 🌣

" ہرنشہ آور چیز حرام ہے۔ شراب پینے والے کے لیے اللہ تعالیٰ کا یہ پختہ عہد ہے کہ وہ اسے دوز خیوں کا پسینہ یا ان کا نچوڑ پلائے گا۔''

خوف الهي

سيدنا ابوذر والثالث بيان كرت بي كررسول الله مالية عليم في ارشاد فرمايا:

((إِنِّي أَرْى مَا لَا تَرَوُنَ وَاسُمَعَ مَالَا تَسُمَعُونَ أَطَّتِ السَّمَاءُ وَحَقٌّ لَهَا أَنْ تَتْطُّ مَا فِيُهَا مَوُضِعُ اَرْبَعِ اَصَّابِعَ الَّا وَعَلَيِهِ مَلَكٌ يُسَبِّحُ اللَّهَ سَاجِدًا لَوُ تَعُلَمُونَ مَا اَعُلَمُ لَضَحِكُتُمُ قَلِيُّلا وَلَبَكَيْتُمُ كَثِيْرًا وَمَا تَلَذَّذُتُمُ بِالنِّسَاءِ عَلَى الْفُرُوشِ وَلَخَرَجُتُمُ الْي الصَّعدَاتِ تَجْتُرُونَ الِّي اللَّه تعالىٰ)) ''جو میں دیکھنا ہوں تم نہیں دیکھنے' جو میں سنتا ہوں تم نہیں سنتے' آسان فرشتوں کے بوجھ سے کراہ رہا ہے۔ اور اس کا کراہنا حق بجانب ہے کوئی جار انگلیوں کے بقدر بھی جگدائی نہیں ہے جہال فرشتے سجدے میں گر کر اللہ کی سبیح و تقدیس نہ کرتے ہوں۔ لوگو! جو میں جانتا ہوں اگرتم جان لؤ تو تم ہنسنا چھوڑ دواور بہت زیادہ روتے ہی رہؤ اور عورتول کے ساتھ بستروں پرلذت اندوز ہونا ترک کر دو۔ اور گھروں سے باہر نکل کر راستوں اور میدانوں میں بھا گتے پھرو۔اور اللہ تعالیٰ ہی کی طرف جھک پڑو۔' يه حديث بيان كرك سيدنا الووْر رَثَاتُوْ نِي كَهَا: ((وَ اللَّهِ لَوَ دِدُتُ أَيِّي شَجَوَةٌ تُعضَدُ)) ''الله كي فتم والله! كاش مين ايك درخت موتا' جو كاث ليا جاتا۔'' 🌣

◊مسند احمد (٥/ ٣٣٨) ابو الشيخ في الامثال(٢٥٣)والرامهر مذي في الامثال(٤)اسناده ضعيف. بشير بن المهاجر الغنوى بين الحديث راوى ب- تاجم اس روايت كے معنوى شوام بيں- ﴿ صحيح مسلم. كتاب الاشربة. باب بيان ان كل مسكر خمر ..... (حديث. ٢٠٠٢) ♦ مسند احمد (٥/ ١٤٢) سنن ترمذي. كتاب الزهد. باب ماجاء في قول النبي تَلَيُّهُ لو تعلمون ما اعلم ..... (حديث. ٣٣١٢) سنن ابن ماجه. كتاب الزهد. باب الحزن والبكاء (حديث. ٣١٩)

# 深 (內性) 大學學學學學學

سیدنا حذیفہ ڈٹائٹ بیان کرتے ہیں کہ ہم رسول اللہ ٹاٹٹٹا کے ہمراہ ایک جنازے میں شریک تھے۔ جب ہم قبر پر پہنچاتو آپ اس قبر کی ایک جانب بیٹھ گئے اور آ تکھیں پھرا پھرا کر قبر کے اندر نگاہ ڈالیٰ اس کے بعد آپ نے فرمایا:

((یُضُغَطُ الُمُوْمِنُ فِیُهِ ضَغُطَةً تُزُولُ مِنَهَا حَمَائِلُهُ وَیَمُلاَّءُ عَلَی الْکُفَّارِ نَارًا)) ﴿ ''مؤمن کوقبر میں بھینچا جاتا ہے جس سے اس کے سینے کی ہڈیاں ادھرسے ادھر ہو جاتی ہیں اور کافر کی قبر آگ سے بھر دی جاتی ہے۔''

سیدنا ابوسعید ڈٹاٹٹؤ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ طُٹِٹِٹِٹ نے ارشاد فرمایا:''جب مردے کو جنازہ میں رکھ کرلوگ کندھوں پراٹھا کر چلنے لگتے ہیں تو اگر مردہ صالح اور نیک ہے تو کہتا ہے: مجھے جلد سے جلد لے چلؤ اور اگر صالح اور نیک نہیں ہے تو کہتا ہے: افسوں! تم لوگ مجھے کہاں لے جا رہے ہو؟ اور اس کی بیر آ واز انسانوں کے علاوہ ہر چیز سنتی ہے' اگر انسان اسے من لیس تو ہیبت اور وحشت کے مارے بے ہوش ہوکر گریڑیں '' ∜

سورج کی تپش

سيدنا ابوامامه والثنة بيان كرتے بين وه كہتے بين كهرسول الله طابق نے فرمايا: "قيامت

أسند احمد (۵/ ۲۰۰۵) اثبات عذاب القبر للبيهقي (۱۲۸) السنة لعبدالله بن احمد (۱۳۲۲) اسناده ضعيف محمد بن جابر ضعيف راوی ب- ﴿ مسند احمد (۳/ ۳۷۵) المعجم الكبير للطبراني (۵۳۳۷) اثبات عذاب القبر (۱۲۲) اسناده ضعيف محود بن محد بن عبدالرمن مجبول راوی ب- تابم سنن نمائی (۵۳۳۷) من اس كا حن مشابر ب- ﴿ صحیح بخاری د کتاب الجنائز و باب حمل الرجال الجنازة دونالنساء (حدیث ۱۳۱۲)

کے دن سورج اس قدر قریب ہو جائے گا کہ قریب ایک میل کا فاصلہ رہ جائے گا۔ اس کی گرمی اس قدر ہوگی کہ اس سے لوگوں کے د ماغ کھو لنے لگیں گے۔ای طرح کھو لنے لگیں گے جس طرح چو لیے پر ہنڈیاں کھولتی ہیں' اور لوگ اپنے اپنے گناہوں کے مطابق کینے میں غرق ہول ع کسی کے گھٹوں تک کسی کے پٹرلیوں تک اور پچھا سے بھی ہوں گے جو کمر تک ڈوبے ہوئے ہوں گے اور کچھا لیے بھی ہوں گے جو منہ تک ڈوبے ہوئے ہوں گے۔''<sup>©</sup> سيدنا ابن عباس على بيان كرت بين كدرسول الله مالية على عارشا وفر مايا: ((قُولُوُا حَسُبُنَا اللَّهُ وَنِعُمَ الْوَكِيلُ عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلُنَا)) "لوگو! تم يد پرها كرو: الله تعالى جارے ليے كافي ہے اور وہ اچھا وكيل ہے۔ اور ہم الله تعالیٰ ہی پر بھروسہ رکھتے ہیں۔" سيدنا ابن عمر و الفؤيان كرت بين كدرسول الله منافيظ في ارشاد فر مايا: ((مَنُ تَعَظَّمَ فِيُ نَفُسِهِ اَوُ إِخْتَالَ فِي مَشْيِهٍ لَقِي اللَّهَ وَهُوَ عَلَيُه غَضُبَانٌ)) \* "جو محض اینے آپ کو برا مجھے گا یا فخر وغرور سے چلے گا تو قیامت کے دن وہ اللہ تعالیٰ کے حضور میں اس طرح آئے گا کہ وہ اس پر سخت غضبناک ہوگا۔'' میح بخاری و میخمسلم میں مروی ہے که رسول الله منتفاع نے ارشا وفر مایا: ((إِنَّ الْمُصَوِّرِيُنَ يُعَذَّبُوُنَ يَوُمَ الْقِيَامَةِ وَيُقَالُ لَهُمُ: اَحُيُوا مَا خَلَقَتُمُ)) '' قیامت کے دن تصویریں بنانے والوں کو عذاب دیا جائے گا اور کہا جائے گا: جو تصاورتم نے بنائی ہیں ان میں جان ڈالو۔" اور صحیح بخاری میں مروی ہے کہ رسول الله مَنْ اللهِ عَنْ ارشاد فر مایا: ((إِنَّ اَحَدَّكُمُ إِذَا مَاتَ عُرِضَ عَلَيْهِ مَقُعَدُهُ مِنَ الْغَدَّاةِ وَالْعَشِيِّ انُ كَانَ مِنُ أَهُلِ الْجَنَّةِ فَمِنَ الْجَنَّةِ وَإِنْ كَانَ مِنُ أَهُلِ النَّارِ فَمِنُ أَهُل النَّارِ فَيُقَالُ هٰذَا مَقُعَدُكَ حَتَّى يَبْعَثَكَ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ)) ۞

<sup>♦</sup> مسند احمد (۵/ ۲۵۳) المعجم الكبير للطبراني (۵۷۷) ولده شاهد عن مسلم (۲۸۲۳) عن المقداد ♦ مسند احمد (۱/ ۲۵۳) المعجم الكبير للطبراني (۵۵۹) وللحديث شواهد ♦ مسند احمد (۱/ ۱۸۳) الادب المفرد للبخاري (۵۵۵) مستدرك حاكم (۱/ ۲۰) ♦ صحيح بخاري- كتاب اللباس- باب عذاب المصورين يوم القيامة (حديث- ۵۹۵) صحيح مسلم- كتاب اللباس- باب تحريم تصوير صورة الحيوان (حديث ۲۰۱۸) ♦ صحيح بخاري- كتاب الجنائز- باب الميت لعرض عليه مقعدة بالغداة والعشي (حديث- ۱۳۷۹)

الله دَواكِشَافَى كِيْ الْمِنْ اللهُ اللهُ

"جبتم میں سے کوئی مرجاتا ہے توضیح وشام اس کا ٹھکانداس کے سامنے پیش کیا جاتا ہے: جاتا ہے اگر جنتی ہے تو جنت کا اور اگر دوزخی ہے تو دوزخ کا اور اسے کہا جاتا ہے: یہ قیامت تک کا تمہارا ٹھکانا ہے جب تک کہ اللہ تعالیٰ تمہیں دوبارہ اٹھائے گا۔" موت کو ذنح کر کے موت دے دی جائے گی

اور حج بخاری اور حج مسلم میں مروی ہے کہ رسول الله طالیق نے ارشاد فرمایا:

((اذَا صَارَ اَهُلُ الْجَنَّة فَى الْجَنَّة وَاهُلُ النَّارِ فِى النَّارِ جِيْءَ بِالْمَوْتِ يُوفَقَفُ بَيْنَ الْجَنَّة وَالنَّارِ ثُمَّ يَذُبَعُ ثُمَّ يُنَادِي مُنَاد يَا اَهُلَ الْجَنَّة وَلَا مَوْتٌ فَيَزُدَادُ اَهُلُ الْخَارِ خُلُودٌ وَلَا مَوْتٌ فَيَزُدَادُ اَهُلُ الْجَنَّة فَرَحًا اللَّى حُزُنِهِمُ)) ♦ خُلُودٌ وَلَا مَوْتٌ فَيَزُدَادُ اَهُلُ النَّارِ حُلُودٌ وَلَا مَوْتٌ فَيَزُدَادُ اَهُلُ النَّارِ حُلُودٌ وَلَا مَوْتٌ فِيزُدَادُ اَهُلُ النَّارِ حُرُنًا اللَّى حُزُنِهِمُ)) ♦ الْجَنَّة فَرَحًا اللَّى الْفَرْحِهِمُ وَيَزُدَادُ اَهُلُ النَّارِ حُرُنَا اللَّى حُزُنِهِمُ)) ♦ 'دَبَ جَنَى لوگ جنت وروزخ کے درمیان لا کھڑا کر دیا جائے گا' اور اے ذِن کر دیا جائے گا۔ اس کے بعد الله کا منادی (پکارنے والا) پکارے گا: اے جنت والو! جائے گا۔ اس کے بعد الله کا منادی (پکارنے والا) پکارے گا: اے جنت والو! تمہارے لیے بمیش بیش کے لیے جنت ہے' اور موت نہیں ہے۔ یہ سُن کر جنتی لوگوں تمہارے لیے بمیش بیش کے لیے جنت ہے' اور موت نہیں ہے۔ یہ سُن کر جنتی لوگوں تمہارے لیے بمیش بیش کے لیے جنت ہے' اور موت نہیں ہے۔ یہ سُن کر جنتی لوگوں کی مرت اور بڑھ جائے گی اور دوز خیوں کا رنج وقم اور زیادہ ہوجائے گا۔'

حرام كاعبرتناك انجام

اور منداح میں انہی سے روایت ہے: ((مَنِ اشْتَرٰی ثُوبًا بِعَشَرِةِ دَرَاهِمَ فِيُهَا دِرُهَمٌ حَرَامٌ لَمُ يَقُبَلِ اللّهُ لَهُ صَلُوةً مَا دَامَ عَلَيْهِ ثُمَّ اَدُخَلِ اِصْبَعَيْهِ فِي أَذُنَهِ فِي أَذُنِهِ ثَمَّ اَدُخَلُ اِصْبَعَيْهِ فِي أَذُنَهِ فِي أَذُنِهِ ثَمَّ قَالَ: صُمَّتًا إِنُ لَمُ اَكُنُ سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمِ)) ﴿
ثُمَّ قَالَ: صُمَّتًا إِنُ لَمُ اَكُنُ سَمِعْتُ النَّبِيِّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٍ)) ﴿
ثَمَ قَالَ: صُمَّتًا إِنُ لَمُ اَكُنُ سَمِعْتُ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٍ)) ﴿
دُبُولَ عَلَيْهِ وَسَلَّمٍ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمٍ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمِ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ فَيْ فِي اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

# 深 (內性性) 大學學學學學學學

رسول الله مَنْ اللهُ الله عَلَيْظِ سے ندی موتو میں بہرہ موجاؤں۔"

سيدنا عبدالله بن عمرو والنظاميان كرت بي كدرسول الله عليا في فرمايا:

((مَنُ تَرَكَ الصَّلُوةَ سُكُرًا مَرَّةً وَاحِدَةً فَكَانَّمَا كَانَتُ لَهُ الدُّنِيَا وَمَا عَلَيُهَا فَسُلِبَهَا وَمَنُ تَرَكَ الصَّلُوةَ شُكُرًا ٱرُبَعَ مَرَّاتٍ كَانَ حَقًّا عَلٰى اللهِ آنُ يَسُقِيَةً مِنُ طِيْنَةِ الْخَبَالِ))

''جس نے نشہ پی کرایک وقت کی نماز ترک کر دی تو گویا دنیا وما فیہا (دنیا اور جواس میں ہے) سب اس کی ملکت تھی جواس سے چھین لی گئی۔ اور جس نے نشہ کی وجہ سے چار وقت کی نماز ترک کر دی تو اللہ تعالی پر بید تن ہوگا کہ اسے وہ دوز خیوں کا نچوڑ اہوا عصارہ (رَس پیپ) اسے پلائے۔''

سدنا ابن عمر والتفايان كرتے بين كدرسول الله طافع نے قرمايا:

((مَنُ شَرِبَ الْخَمْرَ شُرُبَةً لَمْ تُقْبَلُ لَهُ صَلُوهُ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا فَإِنُ تَابَ اللّٰهُ عَلَيْهِ فَلَا اَدْرِى فِي النَّالِثَةِ أَوِ الرَّابِعَةِ قَالَ فَانُ عَادَ كَانَ حَقًّا عَلَى اللهُ اَنُ يَسُقِيَةً مِنْ رَدُغَةَ الْخَبَالِ يَوُمَ الْقَيَامَةِ)) 

\* 'جَس نَ شراب كاليَكُ هُونَ بِهِي فِي لَيْ او چاليس دن تك اس كَن نماز قبول نهيں كى مائز قبول نهيں كى جائے گى اگر وہ تو بہ كرے گا تو الله تعالى اس كى توبہ قبول فرمائے گا راوى كہتے ہيں: تيسرى مرتبہ يا چوهى مرتبہ آپ طَالِيُ اللهِ عَرْمايا: اگر اس نے پھر يه گناه كيا تو الله تعالى بريد تن ہوگا كہ وہ اسے دوز خيوں كا نجوڑ ا ہوا خون اور پيپ پلائے۔'

((مَنُ مَاتَ مُدُمَّنَا لِلُخَمُرِ سَقَاهُ اللَّهُ مِنُ نَهُرِ الْغُوطَةُ قِيْلَ: وَمَا نَهُرُ الْغُوطَة؟ قَالَ: نَهُرٌ يَجُرِى مِنُ فُرُوجِ الْمُومِسَاتِ يُوثْذِي آهُلَ النَّارِ رِيْحُ فُرُوجِهِنَّ)) ﴿ ''جُوْحُصْ شرابَ كَي مِداومت ( بَيْكُلَى ) كَرْتِ مُوتَ مِرَّكِيا ' تُو الله تعالى السنه نهر غوطه سے پانی پلائے گا۔ كى نے پوچھا: نهر غوطه كيا ہے؟ آپ گُانِجُمْ نے

♦ مسند احمد (٦/ ١٤٨) مستدرك حاكم (٣/ ١٣١) السنن الكبرى للبيهقى (١/ ٢٨٤) ﴿ مسند احمد (١/ ٢٩١) سنن ابن ماجه كتاب الاشربة. باب من شرب الخمر لم تقدل له صلاة (حديث ٢٣٤) سنن نسائى. كتاب الاشربة. باب توبة شارب الخمر (حديث ٢٩٤٥) ﴿ مسند احمد (٣/ ٣٩٩) صحيح ابن حبان (٥٣٤١) مستدرك حاكم (٣/ ١٣٩) اسناده ضعيف ايوم يزضيف راوى بــ

## 深 (內性性的 聚香素素聚合类

فرمایا: بین بر بدکار عورتوں کی شرمگاہ سے نکلی ہے۔ اور بیالی خراب ہے کہ خود دوزخی لوگوں کو بھی ان کی شرمگاہوں کی بوسے اس سے سخت تکلیف ہوگی۔''

اورای منداحد میں مروی بئرسول الله من فائے فرمایا:

(البُعُرَضُ النَّاسُ يَوُمَ الْقِيَامَة ثَلَاثَ عَرُضَاتِ فَامَّا عَرُضَتَانِ فَجِدَالٌ وَمَعَاذِيرٌ وَامَّا النَّالِثَةُ فَعِنُدَ ذَالِكَ تَطِيرُ الصُّحُفُ فِي الْآيُدِي فَأَخَذَ بِيمِينِهِ وَأَخَذَ بِشِمَالِهِ))

'' قیامت کے دن تین مرتبہ لوگوں کی پیشی ہوگی۔ دو پیشیوں میں جب ومعذرت ہو گی۔ تیسری پیشی پراعمال نامے اُڑ اُڑ کرلوگوں کے ہاتھون میں چلے جائیں گے' کوئی دائیں ہاتھ میں لے گا اور کوئی ہائیں ہاتھ میں لے گا۔''

مسند احمد میں سیدنا ابن مسعود رٹی ٹیٹو بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مُلَیِّمُ نے فرمایا: ((ایَّاکُمُ وَمُحَقِّرَاتِ اللَّٰنُوبِ فَانَّهُنَّ یَجْتَمِعُنَ عَلَی الرَّجُلِ حَتَّی تَهُلِکَهُ)) ''چھوٹے چھوٹے گناہوں سے بھی تم اپنے آپ کو بچاؤ کیونکہ جب چھوٹے چھوٹے گناہ زیادہ ہوجاتے ہیں تو انسان کو ہلاک کر دیتے ہیں۔''

اس کے بعد رسول اللہ طُھُٹانے اس کی مثال ارشاد فرمائی کہ جب لوگ کسی صحرا میں منزل کرتے ہیں اور کھانے پکانے کا وقت آتا ہے تو کوئی لکڑی لے آتا ہے کوئی اونٹ کی منزل کرتے ہیں اور کھانے پکانے کا وقت آتا ہے اور پھر آگ جلائی جاتی ہے اور پھر جو پکھاس میں مُنگنیاں لے آتا ہے حق کہ ڈھیر لگ جاتا ہے اور پھر آگ جلائی جاتی ہے اور پھر جو پکھاس میں ڈالتے ہیں سب جل جاتا ہے۔ ﴿

#### بلصراط

سیدنا ابو ہریرہ بھاٹئ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا ''جہنم پر بل کھڑا کیا جائے گا۔ اور سب سے پہلے اس پر سے میں گزروں گا۔ اس روز تمام پیغیروں کی بید دعاء ہوگ اَللّٰهُمَّ سَلّمُ۔ سَلّمُ (اَے اللہ! سلامتی دے اے اللہ! سلامتی دے) بل کے دونوں جانب

﴿ مسئد احمد (ام/ ۱۳۱۳) سنن ابن ماجه کتاب الزهد باب ذکر البعث (حدیث ۲۳۵۷) اسناده ضعیف مند منطقع ب- حن بقری نے ایوموی اشعری نے بیس سا۔ ﴿ مسند احمد (۱/ ۴۰۳) المعجم الکبیر للطبرانی (۱۰/ ۲۱۲) شعب الایمان (۱/ ۲۲۹) اس کی سند میں ابوعیاض مجبول راوی ب لیکن مسند احمد احمد (۲۳۱ /۵) اور شعب الایمان (۱/ ۲۵۲) و فیره می سمل بن سعد ﴿ الله الله حد من شام ب جس کی وج سے بروایت بھی سیح بوجاتی ہے۔

深 (內性的 大學不多大學不多人)

بول کے کانٹوں کی مانند کانٹے ہوں گے۔ اور لوگ اپنے اپنے اعمال کے مطابق ان سے المجھیں گے۔ بعض سے مسلم نکل جائیں گے۔ بعض زخمی ہوکر پار ہوں گے اور نجات پائیں گے۔ پھر جب اللہ تعالی بندوں کے فیصلہ سے فارغ ہوں گے اور ان بندوں کو جن پروہ رخم کرنا چاہتا ہے اور وہ کلمہ شہادت ''لا اللہ الا اللہ'' کی شہادت دینے والوں میں سے ہیں تو فرشتوں کو تھم دے گا کہ ان لوگوں کو جنم سے نکالو۔ فرشتے ان کو سجدوں کے نشانوں سے پہچائیں گے' کیونکہ اللہ تعالیٰ نے سجدوں کے اثر کو جلانا آگ پرحرام کر دیا ہے۔ یہ نشانیاں دکھے دکھے کر فرشتے ان کو باہر نکالیں گئی ہوں گئ فرشتے ان پر ہماء الحیات' آب حیات ڈالیں گے جس سے ان کو دوبارہ زندگی حاصل ہوگی۔ ﴿

سیدنا ابو ہریہ ڈائٹ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ کائٹ نے ارشاد فرمایا '' قیامت کے دن سب سے پہلے تین قسم کے لوگوں کا فیصلہ کیا جائے گا' سب سے پہلے شہید کو لا یا جائے گا۔ اللہ تعالیٰ اس کواپی نعتیں گنوائے گا اور وہ ان نعتوں کا اعتراف کرے گا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تم نے پیغتیں کہاں خرج کیں؟ وہ جواب دے گا: میں تیری راہ میں لڑتا رہا حتی کہ میں تیری راہ میں شہید ہوگیا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تو جھوٹ بولٹا ہے' تو اس لیے لڑا کہ لوگ تھے بہادر کہا' اس کے بعد تھم دیا جائے گا کہ اسے سرک بل تھیٹے ہوئے لے جاؤ' اور جہنم میں ڈال دو۔ چنا نچہ اسے جہنم میں ڈالا جائے گا۔ اس کے بعد کا کہ اس کے بعد کا کہ اور قرآن سکھے ہوئے لوگوں کو بلایا جائے گا۔ اللہ تعالیٰ اسے اپنے انعام اور قرآن سکھے ہوئے لوگوں کو بلایا جائے گا۔ اللہ تعالیٰ اسے کہاں خرچ کیا؟ وہ کہے گا: میں نے لوگوں کو علم اور قرآن پڑھایا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تو جھوٹ کہتا ہے' تو نے اس لیے پڑھا تھا کہ لوگوں کو علم اور قرآن پڑھایا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تو جھوٹ کہتا ہے' تو نے اس لیے پڑھا تھا کہ لوگوں کو علم اور قرآن پڑھایا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا: تو جھوٹ کہتا ہے' تو نے اس لیے پڑھا تھا کہ لوگ تھے عالم عافظ قاری کہیں۔ اور یہ بات تھے دنیا میں حاصل ہوگئ کیو تم میں ڈالا جائے گا۔ پر ماللہ اسے بھی سر کے بل تھیٹ کرجہنم میں جو بیات کھے دنیا میں حاصل ہوگئ کیو تم میں ڈالا جائے گا۔ پر اللہ اسے بھی سر کے بل تھیٹ کرجہنم میں جو بات گا۔ جب وہ اس کا اعتراف کرے گا' تو فرمائے گا: تو فرمائے گا: تو خری کیا' تو غری کی راہ میں میں نے فرچ کیا' وہ جواب وے گا: تیری مرضی کی راہ میں میں میں خرچ کیا'

صحیح بخاری - کتاب الرقاق - باب الصراط جسر جهنم (حدیث - ۲۵۷۳) صحیح مسلم کتاب الایمان - باب معرفة طریق الروایة (حدیث - ۱۸۲) مطولا

深 (內性的 光卷深卷黑色)

الله تعالی فرمائے گا: تو جھوٹ کہتا ہے تو نے اس لیے خرج کیا ہے کہ لوگ تھنے تی کہیں اور دنیا میں میہ دو چکا۔اس کے بعد حکم دیا جائے گا کہ اسے بھی سر کے بل جہنم میں جھونک دؤ چنانچہ اسے جہنم میں جھونک دیا جائے گا۔'' ایک حدیث میں میدالفاظ زیادہ ہیں'' یہی لوگ سب سے پہلے جہنم میں ڈالے جائیں گے اور انہی سے جہنم سلگائی جائے گی۔'' ﴿

اس روایت کے متعلق شخ الاسلام ابن تیمید بیشتی سے میں نے سنا ہے وہ فرمایا کرتے سے بہترین لوگ ہیں جواپنے کو سے بہترین لوگ حضرات انبیاء کرام علیہ اللہ ہیں۔ اور وہ شریرترین لوگ ہیں جواپنے کو انبیاء کرام کا جانشین کہتے ہیں لیکن وہ گذاب اور جھوٹے دعوے دار ہیں۔ انبیاء کرام کے بعد تمام سے بہترین لوگ علماء کرام شہداء اور صدیقین اور مخلصین ہیں لیکن جولوگ ایسے نہیں اور ان جیسے بن کرلوگوں کو دھو کے اور فریب دیتے ہیں اور بیشریرترین لوگ ہیں۔

حقوق العباد

سيح بخارى ميسيدنا ابو بريره والتنوييان كرتے بين رسول الله مالي إن فرمايا:

((مَنُ كَانَتُ عِنْدَهُ لِآخِيهِ مُظُلِمَةٌ فِي مَال اَوْ عِرْض فَلْيَاتِهِ فَلْيَسْتَحِلَّهَا مِنُ قَبُلِ
اَنُ يُؤْخَذَ وَلَيْسَ عِنْدَهُ لِآخِيهِ مُظُلِمَةٌ فِي مَال اَوْ عِرْض فَلْيَاتِهِ فَلْمِحَ فِي النَّارِ)) 
حَسَنَاتِهِ فَأَعُطِيَهَا وَ اللَّا أُخِذَ مِنُ سَيِّئَاتِهِ فَطُرِحَتُ عَلَيْهِ ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّارِ)) 

\* 'جَسُخُصُ نے اپنے کی بھائی پرظم کیا ہووہ ظلم مال کاظم ہو یا اسباب و متاع کا یا
آ بروکا۔ اسے چاہیے کہ وہ اپنے بھائی کے پاس جائے اور قبل اس کے کہ اس سے
مواف موافر بدلہ دینے کے لیے اس کے پاس جائے اور قبل اس کے کہ اس سے معاف
کراکرا پے لیے جائز گردان لے کیونکہ اگر اس کے پاس نیکیاں ہوں گی تو اس
کے اس نیکیاں ہوں گی تو اس پر
سے کرائس کو دے دی جائے گی اور اگر نیکیاں نہیں ہیں تو اس کے گناہ اس پر
لادے جائیں گے اور پھر اسے جہنم میں جھونک دیا جائے گا۔''

اور سی بخاری میں سیدنا ابو ہریرہ و الله الله بالکا الله منافق نظام نے ارشاد فر مایا: ((مَنُ اَخَذَ مِنَ الْلَارُضِ بِغَيْرِ حَقّه خُسفَ بِه يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَى سَبُعِ اَرُضِيُنَ)) ۞ ""كى نے ايك بالشت زمين بھى كى ناحق كے لى ہے تو قيامت كے دن سات

# 深 (內公益) 以表现来是是10 次

زمینوں تک اے دھنسا دیا جائے گا۔"

د نیااورجہنم کی آگ

صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں سیدنا ابو ہریرہ بڑاٹھ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ سڑاٹھ نے ارشاد فرمایا: ((نَارُکُمُ هٰذِهِ الَّتِی تُوُ قِدُو نَ جُزُءٌ مِنُ سَبُعِینَ جُزُءٌ مِنُ نَارِ جَهَنَّمَ)) ''جوآگ ہم دنیا میں جلاتے ہو بیجہم کی آگ کے سرخصوں میں سے ایک حصہ ہے۔'' صحابہ نے عرض کیا: اللہ کی شم! عذاب کے لیے یہی آگ کافی وافی ہے۔ آپ سُلٹی نے فرمایا: جہنم کی آگ دنیا کی آگ سے انہتر ۲۹ حصہ زیادہ ہے اور جس کا ایک ایک حصہ اس کے برابراورہم مثل ہے۔ حسیدنا معاذّیان کرتے ہیں:

((اَوُصَانِيُ رَسُولُ اللَّهِ طَالَقُمُ فَقَالَ لَا تُشُوكُ بِاللَّهِ شَيْنًا وَإِن قُتلُتَ اَوُ حَرِقُتَ وَلَا تَعُونَ وَلَا تَعُونَ مَن مَالِكَ وَالَا اَمْرَاكَ اَن تَحُرُجَ مِن مَالِكَ وَالَهُ اللَّهِ وَلَا تَشُرَبُ خَمْرًا فَانَّهُ مَالِكَ مَكُتُوبَةً مُتَعَمِّدًا فَانَّ مَن تَرَكَ صَلُوةً مَكُتُوبَةً مُتَعَمِّدًا فَانَّ مَن تَرَكَ صَلُوةً مَكُتُوبَةً مُتَعَمِّدًا فَانَّ مَن تَرَكَ صَلُوةً مَكُتُوبَةً مُتَعَمِّدًا فَقَدُ بَرِئتُ مِنهُ ذِمَّةُ اللَّهِ وَلَا تَشُرَبُ خَمْرًا فَانَّةُ رَاسُ مَكُتُوبَةً مُتَعَمِّدًة وَإِنَّا لَهُ عَلَي اللهِ وَلَا تَشُرَبُ خَمُوا فَانَةً رَاسُ كُلِّ فَاحشَة وَإِيَّاكَ وَالْمَعُصِيّةَ فَانَّ الْمَعُصِية تَحلُّ سَخَطَ اللهِ)) ﴿ كُلِّ فَاحشَة وَإِيلًا لِللهُ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

ندکورہ بالا احادیث کے علاوہ بے شاراحادیث اس بارے میں موجود ہیں' جوشخص نصیحت حاصل کرنا چاہے اسے چاہیے کہ وہ ان احادیث کی طرف سے نابینا نہ بن جائے اورنفس کوخود سراور آزاد نہ کر دے' اور صرف حسن ظن اور حسن رجاء پر تکمیہ کرکے نہ بیٹھ جائے۔

 Ф صحیح بخاری کتاب بدء الخلق باب صفة النار (حدیث ۲۲۷۵) صحیح مسلم کتاب الجنة باب جهنم اعاذنا الله منها (حدیث ۲۸۳۳) ﴿ مسند احمد (۵/ ۲۳۸) 深 (中) 是我是是一个

سیدنا ابوالوفا ابن عقیل گہتے ہیں: اللہ تعالی سے ڈرتے رہو فریب ومغالطہ کا شکار نہ ہو کا کیونکہ اللہ تعالی ہو کا کے درجا کی جوری ہیں ہاتھ کا شخے دیتا ہے اور سوئی کے ناکے کے برابر شراب پینے پر حد جاری کرنے کا حکم دیتا ہے۔ اور ایک بلی سے معمولی غفلت کی بنا پر اس نے ایک عورت کہ جہنم میں ڈال دیا اور مال غنیمت میں سے ایک عمامہ اٹھا لینے کے بدلہ میں یہی عمامہ آگ کا شعلہ بن کرعذاب کا موجب ہوا 'حالانکہ یہ خض شہید ہوکر مراتھا۔

سیدنا امام احمد نے ایک مرفوع حدیث روایت کی ہے رسول الله کا اُٹیا نے فرمایا: ((دَخَلَ رَجُلٌ الْجَنَّةَ فِی ذُبَابِ وَ دَخَلَ رَجُلٌ النَّارَ فِی ذُبَابِ)) ''ایک کھی کے سبب سے آیک آ دئی جنت میں داخل ہوا اور آیک کھی کے سبب سے ایک جہنم میں گیا۔'' (صحیح یہ ہے کہ پیسلمان فاری پر موقوف ہے)

صحابہ آڈائیؒ نے عرض کی: یارسول اللہ! کیوکر؟ آپ نے فر مایا: دو آ دی ایک جگہ سے
گزرے جہاں کے باشدوں کا ایک بت تھا۔ کس آنے جانے والے کو بت پر بھینٹ چڑھائے
بغیر وہاں سے جانے نہیں دیتے تھے۔ ان میں سے ایک کو کہا: اس بت پر بھینٹ چڑھاؤ' تو
آگے جا کتے ہو ورنہ نہیں۔ اس نے کہا: میرے پاس کچھ نہیں ہے۔ ان لوگوں نے کہا: ایک کھی
ہی جھیٹ چڑھا دو۔ اس نے کھی کی جھیٹ دے دی۔ ان لوگوں نے اسے چھوڑ دیا' بیٹھ فض جہنم
میں داخل کیا گیا۔ دوسرے سے کہا: تم بھی بھینٹ چڑھاؤ' اس نے کہا کہ میں اللہ کے سواکی پر
بھیٹ نہیں چڑھا تا۔ ان لوگوں نے اسے قل کر دیا۔ شخض جنت میں داخل ہوگیا۔' €

اور بندہ بھی منہ سے ایسا کلمہ بول دیتا ہے جس سے وہ جہنم کا ایندھن بن جاتا ہے۔ گاں سال جا ع کر حق ق

گناه گاراور مال ومتاع کی حقیقت

(الله کی نعمتوں کے سلسلہ میں دھوکہ) اور بہت سے فریب خوردہ لوگ مال و دولت اور الله کی نعمتوں کے سلسلہ میں دھوکہ) اور بہت سے فریب خوردہ لوگ مال و دولت اور الله تعالیٰ کے دنیاوی انعامات کے مخالط میں آ جاتے ہیں اور یہ بچھے لگتے ہیں کہ بیسب کچھاس لیے ہے کہ الله تعالیٰ مجھ سے راضی ہے اور مجھے دوست رکھتا ہے۔ اور آخرت میں وہ مجھے اس سے بھی زیادہ انعامات سے نوازے گا۔لیکن بیتمام با تیں محض اوہام اور دھوکہ ہیں۔ چنانچے سیدنا امام احمد بن حنبل مجھنے بیان کرتے ہیں کہ رسول الله مالیٰ ارشاد فرمایا:

((إذا رَاثَيتَ الله عَزَّوجَلَّ يُعُطِى الْعَبُدَ مِنَ الدُّنْيَا عَلَى مَعَاصِيهِ مَا يُحَدُّ فَانَّمَا هُوَ استدراجُ))

<sup>♦</sup> كتاب الزهد للاما احمد (ص: ٢٢) حلية الاولياء لابي نعيم (١/ ٢٠٠٣)

''جبتم دیکھو کہ اللہ تعالیٰ کسی ایسے بندے کو دنیا دیتا ہے جو گناہوں میں ڈوبا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوتا ہے جو گناہوں میں ڈوبا ہوا ہے توسیحھ کو میا استدراج (ڈھیل') ہے۔'' ۞

اس كے بعدرسول الله ظافا نے بيآيت تلاوت فرمائي:

﴿ فَلَمَّا نَسُوْامَا ذُكِرُوْا بِهِ فَتَعْنَا عَلَيْهِمُ آبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوْا مِنَا أُوتُوْا آخَذُ نُهُمْ بَغْنَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ ۞﴾

(العام: ١٠ / ١١)

(العام: ١)

بعض سلف صالحین فرماتے ہیں: اگرتم گناہوں میں ڈوبے ہوئے ہو پھربھی اللہ تعالیٰ اپنی نعمتوں سے تمہیں نواز رہا ہے تو تمہیں اللہ تعالیٰ سے بہت ہی ڈرنا چاہیے کیونکہ یہ استدراج ہے اور اللہ کا امتحان لینا ہے۔اور اللہ تعالیٰ کا بیار شاو ہے:

(خرف: ۱۳۳) اوراگرید بات ند ہوتی کہ سب لوگ ایک ہی طریقے کے ہو جائیں گے تو دنیا کے سازو سامان ہمارے ہاں اس قدر حقیر ہیں کہ جولوگ منکر رحمٰن ہیں ان کے لیے ان کے گھروں کی چھتیں ہم چاندی کی کر دیتے اور زینے بھی کہ جن پر چڑھا کرتے ہیں اوران کے گھروں کے درواز ہے اور تخت بھی کہ ان پر سیکھے ہیں بلکہ سونے کے بھی۔ یہ تمام ای دنیا کی زندگی کے فائدے ہیں اور آخرت تمہارے پروردگار کے ہاں پر ہیزگاروں ہی کے لیے ہے۔''

مسند احمد (٣/ ١٣٥) تفسير ابن جرير (٤/ ١٩٥) الشكر لابن ابي الدنيا (ص:٣٢) المعجم الكبير للطبراني (١٤/ ٣٢٠)

深 (中) 是我是是我们的

اوراس م عنالات كى تروندالله تعالى اس طرح فرماتا ہے: ﴿ فَامَنَا الْإِنْسَانُ إِذَا مِنَا ابْتَلْمَهُ كَنَّهُ فَاكْرُمَهُ وَنَعَهُ هُ فَيَقُولُ رَبِيًّ اَ الْمُعَنِ ۞ وَأَنَّا إِذَا مَنَا ابْتَلْمَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِنْ قَهُ هُ فَيَقُولُ رَبِيًّ آهَانِ ۞ كَلُو ۞ (فجر: ٨٩/ ١٥/٥)

"انسان كابيرهال م كه جب اساس كارب آزماتا م اورعزت ونعت ديتا م تو وه كهنه لكتا م كه مير سارب في ميرى تكريم كى م اور جب وه اس كا امتحان ليتے ہوئے اس كى روزى تنگ كر ديتا ہے تو وہ كهنے لكتا ہے كه مير سارب في ميرى المانت كى اور مجھے ذيل كيا ہے۔ ايسا ہرگز نہيں ہے"۔

یعنی یہ بات ہرگز ہرگز نہیں ہے کہ جن کو میں اپنی تعتوں سے دنیا میں نوازتا ہوں اور رزق کی وسعتیں دیتا ہوں۔ ان کو میں عزت و کرامت سے نوازتا ہوں۔ اور جن کو مصائب و آلام میں مبتلا کرتا ہوں اور رزق میں تگی دیتا ہوں'اس کی میں تو بین و بعز تی کرتا ہوں۔ بلکہ ایک کا انعامات کے ذریعہ امتحان کررہا ہوں اور دوسرے کومصائب میں مبتلا کر کے ای آزمائش سے اسے مکرّم بنارہا ہوں۔ اور جامع ترمذی میں روایت ہے کہ رسول اللہ تائی آئے نے فرمایا:

((انَّ اللَّهَ یُعُطِیُ الدُّنیَا مَنُ یُحِبُّ وَمَنُ لَا یُحِبُّ وَلَا یُعُطِی الْاِیْمَانَ اللَّهَ یَعُدِیُ اللَّهُ یَعُدِیُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الْاِیْمَانَ اللَّهَ یَعُدِیُ اللَّهُ الْمُعَال

''الله تعالیٰ دنیا اے بھی دیتا ہے وہ دوست رکھتا ہے اور اسے بھی جے وہ دوست نہیں رکھتا ہے۔''

بعض سلف کا قول ہے کہ بہت ہوگوں کو اللہ تعالیٰ اپنے انعامات سے نواز تا ہے کین وہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے استدراج اور امتحان ہوا کرتا ہے اور انہیں اس کی خرنہیں ہوتی 'لوگوں کے منہ سے اس کی تعریف بھی کرائی جاتی ہے لیکن حقیقت میں اللہ کی جانب سے آزمائش ہوتی ہے اور ان کو خبر تک نہیں ہوتی۔ بہت سے لوگوں کی پردہ داری کی جاتی ہے جس سے وہ مغالطہ میں پڑجاتے ہیں لیکن ان کے حق میں بیا کی فریب اور دھوکہ ہوتا ہے۔

**\*\*\*** 

مسند احمد (۱/ ۲۸۷) شرح السنة للبغوى (۸/ ۱۰) مستدرك حاكم (۱/ ۳۳) اس كروايت كم مرفوع وموقوف بوخ من اختلاف ب- ديكهن الصحيحه (۲/ ۲۷) ترمذي من بيروايت نيس-



( فَطَيْلِنَ : ١٠

#### انسان، دنیااور آخرت

دنیا میں سب سے بڑا فتنداور سب سے بڑا دھوکہ یہ ہے کہ انسان دنیا کے فوری فوائد کے فریب میں پھنس جاتا ہے اور وہ آخرت کے مقابلہ میں دنیا کے فوری فوائد کو ترجے دے دیتا ہے اور دنیا کے فیری فوائد کو ترجے دے دیتا ہے اور اس کے فریب خوردہ لوگوں کی باتیں بھی دنیا کے فیل سے قبیل فائدے سے خوش ہوجاتا ہے اور اس کے فریب خوردہ لوگوں کی باتیں بھی کھے بچیب وغریب ہوا کرتی ہیں۔ بعض تو یہاں تک کہنے لگتے ہیں کہ دنیا نقذ ہے اور آخرت ادہار اور ادہار کے مقابلہ میں نقذ زیادہ سود مند و نفع بخش ہوا کرتا ہے۔

بعض اس سے بھی چند قدم آگے ہوتے ہیں۔ کہتے نقد ذرہ ادہار موتی سے بہتر (نو نقد نہ تیرہ ادہار) اور پچھ لوگ تو یہاں تک کہہ دیتے ہیں کہ دنیا کی لذتیں بقینی ہیں آخرے مشکوک و مشتبہ چیز کے لیے بقینی چیز نہیں چھوڑ جا سمی۔ لین بیہ تمام ہا تیں شیطان کا مشتبہ اور مشکوک و مشتبہ چیز کے لیے بقینی چیز نہیں چھوڑ جا سمی۔ لین بیہ تمام ہا تیں شیطان کا دھوکہ اور فریب ہے۔ اس تبچھ کے انسانوں سے تو جانور زیادہ عقل مند اور تبچی وہ مضرت مسال چیز سے تو جانور تک دور بھا گتے ہیں اسے مارا پیٹا جائے تب بھی وہ مضرت رسال چیز کی طرف نہیں ہڑھتا' لیکن افسوں ہے جان ہو جھ کے انسان الیی چیزوں کی طرف بھی رسال چیز کی طرف نہیں ہڑھان کے حق میں شخت مضراور نقصان دہ ہوا کرتی ہیں اور ان چیزوں کی طرف بھی اقدام کرتے ہیں جو ان کے حق میں شخت مضراور نقصان دہ ہوا کرتی ہیں اور ان پاتوں کی تصدیق دہ اپنی آئھوں سے دیکھتے ہیں۔ پھر بھی اس کا حال میہ ہوتا ہے کہ وہ نہ تو ان باتوں کی تصدیق کرتا ہے نہ تکذیب اس قتم کے لوگ اگر اللہ اور اللہ کے رسول پر اور بارگاہ اللی میں حاضری اور قیامت کی جزاو سرا پر ایمان رکھتے ہوئے ایس بھی دہ ہو ہو کہ ایس کا کون سختی ہو سکتی ہو تھا تھ کہ باوجود علم وایمان کے وہ برنفیب نہیں ان سے زیادہ حسرت و باس کا کون سختی ہو سکتی ہو تھی کہ باوجود علم وایمان کے وہ کوئی محروم اور برنصیب ہو بی نہیں دائیں تھی نہیں رکھتے تو پھر ان سے زیادہ تو کی کوئی محروم اور برنصیب ہو بی نہیں سکتے تو پھر ان سے زیادہ تو کوئی محروم اور برنصیب ہو بی نہیں سکتے تو پھر ان سے زیادہ تو کہ کہ کوئی محروم اور برنصیب ہو بی نہیں سکتے تو پھر ان سے زیادہ تو کھر ان سے زیادہ تھا کہ کوئی محروم اور برنصیب ہو بی نہیں سکتا ہے کہ کوئی محروم اور برنصیب ہو بی نہیں سکتا ہے کہ کوئی محروم اور برنصیب ہو بی نہیں سکتا ہے کہ کوئی محروم اور برنصیب ہو بی نہیں سکتا ہو تھا کہ کوئی سے کہ کوئی محروم اور برنصیب ہو بی نہیں سکتا ہو کوئی محروم اور برنصیب ہو بی نہیں سکتا ہو کوئی محروم اور برنصیب ہو بی نہیں سکتا ہو کھر ان سے زیادہ کی کھر ان سے زیادہ کی سکتا ہو کی کوئی سکتا ہو کوئی کوئی سکتا ہو کی کوئی سکتا ہو کی کھر ان سے زیادہ کی کھر ان سے زیادہ کی کوئی سکتا ہو کہ کی کوئی سکتا ہو کی کوئی کوئی سکتا ہو کہ کوئی سکتا ہو کی کھر ان سے نور کوئی کوئی کوئی سکتا ہو کی کوئی سکتا ہو کی کوئی کوئی کوئی کی کوئی کوئی سکتا ہو کی ک

جو خض میا کہتا ہے کہ ادہار سے نفذ بہتر ہے۔ اس کا جواب میہ ہے کہ بیاس وقت ہے

深 (中) 是我是是不是

جب کے نقد اور ادہار مساوی اور برابر کی حیثیت رکھتے ہوں لیکن اگر نقد اور ادہار مساوی اور برابر نہیں ہیں بلکہ ادہار زیادہ ہے۔ اور زیادہ نفع بخش ہے تو یقیناً ادہار ہی افضل و بہتر ہے اور جب حقیقت سے ہو تکتی ہے۔ جب کہ ساری کی ساری دنیا از ابتداء تا انتہا آخرت کے مقابلہ میں ایک سائس کے برابر بھی نہیں ہے۔ جیسا کہ مسند احمد اور جامع ترمذی میں سیدنا مستورد بن شداد میان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مسئل ایشاد فرمایا:

((مَا الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ اِلَّا كَمَا يُدُخِلَ اَحَدُّكُمُ اِصْبَعَهُ فِي الْيَمِّ فَلْيَنْظُرُ بِمَ يَرُجِعُ؟)) ۞

"" خرت کے مقابلہ میں دنیا کی حیثیت اتی ہی ہے کہتم میں سے کوئی شخص سمندر

میں اپنی انگلی ڈالے اور پھر دیکھے کہ انگلی کے ساتھ کتنا پانی آتا ہے؟''

اورحقیقت تو بیہ ہے کہ آخرت ہی نقذ ہے اور و نیا ادہار۔ اور اس نقذ کو ایسے ادہار کے عوض بناہ و برباد کر و بنا ایک عظیم ترین خسارہ اور بدترین جہالت و بے وقوئی نہیں تو اور کیا ہے؟ اور جب کہ پوری د نیا کی حیثیت آخرت کے مقابلہ میں بیہ ہو پھر ایک انسان کی عمر کی کیا حیثیت ہو سکتی ہے۔ اب بتاؤ عقل مندوں کے نزدیک دونوں میں سے کوئی چیز افضل و بہتر ہے؟ کیا اس مختصری مدت کی قلیل ترین چیز کو اختیار کرنا' اور آخرت کی وائی خیر و بھلائی کو تھکرا دینا بہتر ہے؟ یا ایک حقیر اور کمتر اور جلد سے جلد ختم ہو جانے والی چیز کو اس لیے ترک کر دینا کہ اس کے عوض وہ بیش بہا' بیش قیمت چیز حاصل کی جائے جس کی قیمت کا کوئی اندازہ ہی نہیں کرسکتا۔ اور جو بھی انسان کے وہم و مگان میں بھی نہیں آ سکتی جس کی بہتات کا کوئی شارنہیں ہو سکتا۔ اور جو بھی انسان کے وہم و مگان میں بھی نہیں آ سکتی جس کی بہتات کا کوئی شارنہیں ہو سکتا۔ اور جس کے ختم ہونے کی کوئی میعاد ہی نہیں ہو۔

دوسر کے خض کا قول کے '' یقینی چیز کو مشکوک و مشتبہ چیز کے مقابلہ میں ترک نہیں کیا جا سکتا'' اس کا جواب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے وعدے اور وعید اور اس کے پیفیبر کی صدافت میں متہیں شک ہے یا یقین؟ اگر تنہیں یقین ہے تو جو پچھ دنیا کا نقد تم چھوڑ رہے ہو۔ اس کی حثیت ادنیٰ ہے ادنیٰ ذرہ سے زیادہ نہیں ہے اور وہ جلدی سے جلدی آنا فانا ختم ہونے والا ہے

صحیح مسلم. کتاب الجنة. باب فنا الدنیا. (حدیث. ۲۸۵۸) سنن ترمذی. کتاب الزهد
 باب (۱۵) (حدیث. ۲۳۳۳) مسند احمد (۳/ ۲۲۹ ۲۲۸)

اور آخرت یقینی چیز ہے جس میں شک کی طخبائش ہی نہیں ہے اور وہ مبھی منقطع ہونے والی بھی نہیں ہے اور اگر تہمیں اس کے اندرشک وشبہ ہے تو تمہیں پروردگار عالم کی آیات اور نشانیوں پر غور کرنا جاہے جواس کے وجودُ اس کی قدرت مشیّت و حدانیت پنجبروں کی حقانیت وصدافت اور پغیبروں کے بیش کردہ صراط متنقیم کی صداقت پر دلالت کرتی ہے۔ پورے پورے تجرّد و يكسوئي كے ساتھ آيات البيه كوسوچواہمت وعزيمت كے ساتھ كھڑے ہو جاؤ'غور و تذبر كرو۔ بحث ومناظرہ کروحتی کہتم پراچھی طرح واضح ہو جائے کہ انبیاءِ کرام نے اللہ کی جانب سے جو کچھ پیش کیا ہے وہ بالکل حق اور صحیح ہے۔اس میں کسی قتم کے شک وشبہ کی گنجائش نہیں۔اس و نیا کا خالق بھی وہی ہے جو آ سانوں اور زمین کا خالق اور پروردگار ہے۔اس کی شان نہایت بلند و بالا ہے۔ ہرفتم کے نقائص سے منزہ اور پاک ہے اور انبیاء کرام نے اس ذاتِ مقدس کے متعلق جوخبریں پہنچائی ہیں وہ بالکل حق ہیں۔اس کے خلاف اگر کوئی شخص ذات البی کے متعلق کہتا ہے تو وہ اللہ کو گالی دے رہا ہے اسے حجٹلا رہا ہے اس کی اُ لوہیت ور بوبیت اس کے ملک ومملکت ' اوراس کی شہنشاہی کا انکار کررہا ہے۔ کیونکہ ہرصاحب فطرت سلیمہ کے نز دیک بیام محال وممتنع ے كەاللەتغالى مالك الملك احكم الحاكمين كى طرح بھى عاجز و بيبس مو- يا وه جابل و بخبر ہے کہ اس کے علم سے کوئی چھوٹی سے چھوٹی چیز بھی چھوٹی ہوئی ہے یا وہ سنتانہیں دیکھتا نہیں' کلام نہیں کرتا' بندوں کا مأمور نہیں کرتا' بری چیزوں کی ممانعت نہیں کرتا' نیکی کا بدلہ ثواب اور بدی کا بدله عذاب نبیں دیتا۔عزت و دولت کا ما لک نبیں کہ جے جاہےعزت دے اور جے جاہے ذکیل کرے۔اپنے ملک ومملکت میں اور مملکت کے اطراف و جوانب میں اپنے پیغیروں کوئبیں بھیج سکتا۔ اپنی مخلوق اور رعایا کی پرواہ نہیں کرتا۔ ان کے حالات واطوار کی خبر نہیں رکھتا۔ ان کو بے کار و لا یعنی چھوڑ دیا ہے۔ ان کومبمل اور آزاد پیدا کیا ہے۔ یہ باتیں تو دنیا کے بادشاہوں کی بھی شان کے خلاف ہے۔ چہ جائیکہ مالک الملک بادشاہ حقیقی محکم الحاکمین کی ذات مقدیں کی طرف ایسی باتیں منسوب کی جائیں۔

انسان اپنی ابتدائی خلقت نطفہ سے لے کر پیدائش شیر خوارگی بچپن جوانی کے حالات پخور کرے تو اسے پوری طرح معلوم ہو جائے گا کہ وہ ذات جس نے انسان کی تخلیق وتربیت کا پیر نظام قائم کیا۔ جس نے اس کو ان مختلف حالات سے گزارتے ہوئے اس منزل تک پہنچایا ' مختلف اخلاق و اُطوار سے اُسے نواز ا' اس کے لیے کیا بیسزا وار ہے کہ انسان کو بالکل مہمل اور

بے کارچھوڑ دے؟ کسی قتم کے حکم ہے اسے ما مور نہ کرے کسی چیز ہے اس کو نہ رو کے اور اسی
پر جوحقوق و فرائف عائد ہوتے ہیں' ان ہے اس کو آشنا نہ کرے' کسی چیز کا اجر و ثواب نہ دے
کسی جرم کی سزا نہ دے۔ اگر بندہ پوری طرح ان چیزوں پرغور کرے تو اس کی آ تکھوں کے
سامنے جو کچھ ہے اور اس کی آ تکھول ہے اوجھل جو کچھ ہے ان سب کو تو حید و رسالت' معاد و
آ خرت کی کامل ترین دلیل پائے گا۔ نیز ہر چیز اس پر بھی دلالت کرے گی کہ قرآ نِ کریم اللہ
تعالیٰ ہی کا کلام ہے' غرض دنیا کی ہر چیز ان امور کی طرف انسان کی راہنمائی کرے گی۔ اور ہم
اپنی کتاب ''ایدمان ال قرآن میں آیت:

﴿ فَلَآ أُقِنْمُ بِهَا تُبْصِرُونَ ۞ وَمَاكَا تُبْصِرُونَ ۞ اِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُوْلٍ كَرِبْهِمِ ۞﴾ (الحافة: ٢٨/١٩)

''پس مجھے قتم ہان چیزوں کی جنہیں تم دیکھتے ہو۔اوران چیزوں کی جنہیں تم نہیں دیکھتے۔ کہ بے شک بیقرآن معزز فرشتے کا لایا ہوا ہے''۔

کی تفسیر کے ضمن میں اس کی وجہ استدلال اور طریقِ دلالت کو پوری ظرح واضح کر چکے۔ پہ

بين نيز آيت:

﴿ وَفِي ٓ اَنْفُسِكُو ۗ اَفَاكَ تُبْصِرُونَ ۞ ﴿ (دَارِيات: ٢١/٥١)

"خود تهارے اندر بہت ی نشانیاں ہیں کیاتم و کھتے نہیں؟"

کی تفییر کے شمن میں بھی ہم نے وجہ استدلال اور صورتِ دلالت پر بہت پچھ روشی ڈالی ہے اگر کامل طور پر غور و تدبر کیا جائے تو خود انسان کا وجود ہی اس امر پر دلالت کرتا ہے کہ اللہ خالق حق سجانہ و تعالیٰ موجود ہے وہ وحدۂ لا شریک ہے رسالت و نبوت حق ہے اور اس کی صفاتِ کمالیہ حق ہیں۔ بہر حال! آخرت کو ضائع کرنے والا ہر دوصورت میں فریب و دھوکہ کا شکار ہے تصدیق ویقین کی صورت میں بھی۔

معادوآ خرت کے متعلق ایک شبہ

اگرتم یہ اعتراض کرو کہ معاد و آخرت جنت و دوزخ کے متعلق تصدیق جازم اور یقین کامل موجود ہوتو تخلف عمل (عمل چھوڑنا) کیونکر ممکن ہے؟ یہ دونوں باتیں ایک جگہ جمع ہو ہی نہیں سکتیں کیا بشری طبائع میں یہ چیز ہے کہ کسی انسان کو بادشاہ وقت بلاتا ہے اور یہ خبر بھیجتا ج کہ کل تم ہمارے دربار میں حاضر ہو جاؤ' تہمارے فرائض واعمال کا جائزہ لیا جائے گا'اگر تم اس میں ناکام ثابت ہوئے تو تمہیں سخت ترین سزا دی جائے گی۔ اور اگر کامیاب رہ بو تہماری پوری پوری عوّ ت افزائی کی جائے گی۔ کیا اس خبر کی اطلاع پانے کے بعد وہ غافل اور بخبر ہوکر سو جائے گاکل حضور شاہی میں حاضری دینی ہاسے فراموش کر جائے گا۔ کل کے لیے نہ وہ کی قتم کی تیاری کرے گا نہ اسے کی کا خوف و ہراس ہوگا؟

اس کا جواب ہیہ ہے کہ بخدا تمہارااعتراض سیجے اور بالکل سیجے ہے۔اوراکٹر و بیشتر تخلوق پر
ہے اعتراض وارد ہوتا ہے اور ان پر دومتضاد امور کا مجتمع ہو جانا نہایت تعجب انگیز بھی ہے۔لیکن
واقعہ ہیہ ہے کہ علم ویقین اور تخلف عمل کے بہت سے اسباب ہیں۔ منجملہ بید کہ علم کی کمزوری اور
یقین کی بھی ایک اہم سبب ہے۔ جو شخص ہی کہتا ہے کہ علم کے مدارج مختلف نہیں ہیں وہ سراسر
غلط کہتا ہے۔غور کرو۔سیدنا ابراہیم علی ایک اس عالم کے بدارج مختلف نہیں ہیں وہ سراسر
ہے۔ باوجود اس کے بارگاہ اللی میں استدعاء کرتے ہیں کہ وہ مردہ زندہ کرکے دکھائے! بیہ
کیوں؟ اس لیے کہ یقین و اطمینان میں استحکام فراوانی حاصل ہو جائے اور جو چیز بطور غیب
معلوم ہے بطور حضور وشہود معلوم ہو جائے۔ (البقرة ۲۲۰) چنا نچے مند احمد میں روایت ہے رسول اللہ منافی ارشاد فر مایا:

((لَيْسَ الْخَبَرُ كَالْمُعَايِنِ)) ۞ ''خبر كي حيثيت معاينه ومشامِره كينبيں ہے۔''

جب ضعف علم ویقین موجود ہو' اور آخرت کے متعلق جو چیزیں بیان کی جاتی ہیں وہ سامنے متحضر (حاضر) نہ ہوں اور جو چیزیں کہ معاد آخرت کے خلاف ہیں قلب اکثر اوقات ان میں مشغول ہو۔ اور اس اشتغال کی وجہ ہے آخرت کی چیزیں قلب ہے مجوب ومستور ہوجائیں۔ نیز ان چیزوں کے ساتھ ساتھ طبعی مقتضیات' خواہشات وشہوات کا استیلاء وغلبہ ہی ہوجائے۔نفس کی فریب کاری' شیطان کا دھو کہ' وعدہ آخرت بدیر پورا ہونے کی امید' طویل امیدین' غفلت کی نیز' موجودہ و حاضر کی قدر' تاویل کی زصتیں' شب و روز کی مالوفات سے دل بستی بیتمام با تیں جب جمع ہو جائیں تو اس وقت قلب انسانی کے اندر ایمان کو وہی ذات قائم اور باقی رکھ سے جس نے زمین اور آسانوں کو باقی اور قائم رکھا ہے۔ اور یہی وہ اسباب ہیں' جن کی بنا پر ایمان و جس نے زمین اور آسانوں کو باقی اور قائم رکھا ہے۔ اور یہی وہ اسباب ہیں' جن کی بنا پر ایمان و

<sup>&</sup>gt; مسند احمد (١/ ٢١٥- ٢٤١) مستدرك حاكم (٢/ ٣٢١) صحيح ابن حبان (٩٢١٣)

عمل میں لوگوں کے مدارج مختلف ہوا کرتے ہیں حتی کہ کمزوری اورضعف کی انتہا یہ ہوتی ہے کہ ایمان بقدر ذرہ بن کررہ جاتا ہے۔ یہ تمام اسباب جب یکجاا کھٹے ہو جاتے ہیں تو صبر واستقلال کی قوت کمزور ہو جاتی ہے۔ اور یہی سبب ہے کہ اللہ تعالی نے اہل صبر (استقلال) ویقین کی مدح و توصیف فرمائی ہے اور صبر ویقین والوں کو''امامت فی الدین'' کا درجہ عطاء فرمایا ہے پنانچہ ارشاد فرمایا ہے:

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ آبِئَةً يَهْدُونَ بِاَمْرِنَا لَتَنَا صَبُرُوْاتُ وَكَانُوْا بِالْمِينَا لَتَنَا صَبُرُوْاتُ وَكَانُوْا

"اور ہم نے بنی اہرائیل میں سے ایسے پیشوا بنائے تھے جو ہمارے تھم سے لوگوں کو ہدایت کرتے تھے کیونکہ انھوں نے صبر کیا تھا اور وہ ہماری آیات پر یقین رکھتے ۔ تھے"۔





ر فَطَيِّلْنَ : ١١

## حُسنِ ظن اورعملِ صالح

حسن ظن کیا ہے؟ حسن ظن وہ ہے جوانسان کوعملِ صالح پر آ مادہ کرے۔حسن ظن وہ نہیں جو انسان کوعصیان و نافر مانی پرابھارے

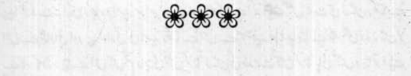
"حسن ظن" اور فريب ومغالطة" كا فرق تم ير يهليه واضح مو چكا ہے كه حسن ظن وه صحح اور حق ہے جو بندے کوعمل صالح کے لیے آ مادہ اور تیار کرے عمل صالح کے لیے مساعد وممد ہوا اعمالِ صالحہ کی طرف تھینچ کر لے جائے۔اوراگر وہ بطالت اور بدعملیٰ انہاکِ معاصی کی طرف لے جاتا تھے تو وہ حسن ظن نہیں بلکہ فریب اور دھو کہ ہے۔ اور حقیقت سے ہے کہ حسن ظن رجاء و امید ہی کا نام ہے اور رجاء و امید وہی سیج اور حق ہے جو انسان کو طاعت البی کی طرف لے جائے۔اورمعاصی بطالت و برعملی پر ابھارے اور بطالت و برعملی اس کوخواہ مخواہ کی رجاء وامید پیدا کر دے۔ایسی رجاء وامیڈ سراسر فریب اور دھوکہ ہے اگر ایک شخص بہت می زمین رکھتا ہے' اس سے شادابی اور پیداواری کی امیدر کھتا ہے اس سے مستفید ہونا جا ہتا ہے چر بھی وہ زمین کو بے کارچھوڑ دیتا ہے اس میں مخم ریزی نہیں کرتا' زمین کی خدمت نہیں کرتا' پانی نہیں دیتا تو ایسے تخص کولوگ احمق اور یا گل ہی کہیں گے۔ بیدسن ظن اور امیدنہیں بلکہ حماقت ہے۔ای طرح اگر کوئی مخص بیصن طن اور امید قائم کرے کہ بغیر ہم بستری کے اس کے گھر بچہ پیدا ہو گا اور بلا طالب علم اور بلا مخصیل علم کی محنت و مشقت کے اپنے ہم عصروں ہے آ گے نکل جائے گا تو لوگ اے احمق اور پاگل ہی کہیں گے۔ وقس علی هذا ای طرح جو محص بغیر طاعت و بندگی اور بلا اعمال صالحه مقربه اور بلا اتمثال اوامر اور اجتناب منهيات ومحرمات كوفوز و فلاح بلندى مدارج اور جنت کی دائی نعمتوں کی امیدیں قائم کرتا ہے اور ایساحسن ظن رکھتا ہے تو وہ احمق اور یا گل سمجھا جائے گا۔ اس بارے میں اللہ رب العزت کا ارشاد تو یہ ہے کہ:

## 深 (中) 是我我我们的

﴿ إِنَّ الْكَذِيْنَ أَمَنُوْا وَالْكِنِيْنَ هَاجَرُوا وَ جُهَدُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُول

غور کرواللہ رب العزت تو اس آیت میں ان لوگوں کو امید ورجاء کا مستحق قرار دیتا ہے جو مذکورہ طاعات کو انجام دیں اور بیفریب خوردہ انسان پیکہتا ہے کہ رحمت الہی کا مستحق وہ ہے جو احکام الٰہی کی خلاف ورزی کرئے حقوق خداوندی کو محکرا دیے بندگان الٰہی پرظلم و جور رَوار کھے' محرّ مات ومنہیات کا بے خوف ارتکاب کرے۔

مئلہ کا اصل راز ایہ ہے کہ "حسن ظن" اور امید ورجاء ای وقت ممکن ہے جب کہ
ان اسباب و وسائل کو عمل میں لایا جائے جن کی حکمت اللی شریعت اللہ یاس کی تقدیر و قضاء اس
کا ثواب و کرامت مفتضی ہے۔ بندہ ان اسباب کو عمل میں لائے اس کے بعد پروردگارِ عالم کی
بارگاہ میں حسن ظن رکھے۔ اور اس کی جناب سے امیدیں وابستہ کرے۔ یہ امید قائم کرے کہ
اللہ تعالی ان اسباب و وسائل کو بے کار نہ کر دے۔ مطلوب و مقصود تک پہنچانے میں اسباب کو
محد گردانے اسباب کا رخ دوسری طرف نہ پھیر دے کہ اسباب ساقط ہو جائیں۔ اسباب کی
تا شیرات معطل و بے کار ہوکررہ جائیں۔





(فَطَيِّلْتُ : ١٢)

#### امیدورجاء کے لیے تین باتیں

ید امرسمجھ لینا بہت ضروری ہے کہ کسی چیز کو امید ورجاء کے لیے تین چیزیں لازم اور ضروری ہیں:

(واف: میکهاس چیز کی محبت لازی ہے۔

ور): ید کهاس کے فوت ہونے کا خوف واندیشہونا جاہے۔

س): یدکداس کے حصول کی حتی الامکان کوشش کی جائے۔

جس امید ورجاء میں بیرتین باتیں نہ ہوں' وہ امید ورجاء نہیں۔ بلکہ بھن امانی یعنی خالی آرزو ہے اور پیچنیں۔ بلکہ بھن امانی یعنی خالی آرزو ہے اور پیز ہے' اور امانی جھوٹی آرزو دوسری چیز کم سرصاحب امید ورجاء اپنی مطلوب چیز کے فوت ہونے سے ڈرتا ہے اور خاکف رہتا ہے۔ ایک مسافر جب سفر کا راستہ طے کرتا ہے تو اسے منزل تک چینچنے کا خوف رہتا ہے۔ اس لیے وہ اپنی رفتار تیز ترکر دیتا ہے۔ چنانچہ جامع تر مذی میں سیدنا ابو ہریرہ بڑا تیز ایک کرتے ہیں کہ رسول اللہ میا تیز نے ارشاد فرمایا:

((مَنُ خَافَ أَدُلَّجَ وَمَنُ أَدُلَجَ بَلَغَ الْمَنْزِلَ الَّا إِنَّ سِلُعَةَ اللَّهِ غَالِيَّةٌ الَّا انَّ سلُعَةَ الله الْجَنَّةُ))

'' بو شخص منزل تک نہ پینچنے ہے ڈرتا ہے وہ پچپلی رات ہی ہے سفر شروع کر دیتا ہے اور جو پچپلی رات سے سفر شروع کرتا ہے منزل تک پہنچ جاتا ہے' آگاہ رہواللہ تعالیٰ کا دیا

ہواسامان بہت قیمتی ہےاوراللہ تعالیٰ کا دیا ہوا سامان''جنت' ہے۔''

اور الله تعالی نے جس طرح اعمال صالحہ والوں کے لیے امید ورجاء ضروری گردانی ہے۔ ای طرح ان کے لیے خوف و ڈربھی ضروری گردانا ہے۔ اور بینخوب واضح ہے کہ خوف و رجاء وہی مفید ہے جس کے ساتھ عمل صالح موجود ہو۔

🔾 سنن ترمذي كتاب صفة القيامة - باب (۱۸) (حديث ـ ۲۷۵۰)



الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ هُـهُ مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ ۞ وَالَّذِيْنَ هُمْ بِالِيتِ رَبِّهِمْ يُوْمِنُونَ ۞ وَالَّذِيْنَ هُـمُ يِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِئُونَ ۞ وَالَّذِيْنَ يُؤْتُونَ مَا ا تَوَا وَقُلُونُهُمُ أَ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ۞ أُولِيِّكَ يُسْمِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُـمْ لَهَا للْمِثْقُونَ ۞ ﴾ (موسون: ١١/٢٣)

''اور جولوگ اپنے پروردگار کے خوف ہے تر سال رہتے ہیں اور جولوگ اپنے پروردگار کی آینوں پریفین رکھتے ہیں' اور جو اپنے پروردگار کے ساتھ کسی کوشر کیے نہیں کرتے اور جتنا کچھ انہیں اللہ دیتا ہے اس میں ہے اللہ کی راہ میں خرچ کر دیتے ہیں اور پھر بھی ان کے دلوں کو اس بات کا کھٹکا لگار ہتا ہے کہ ان کو اپنے پروردگار کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔ یہی لوگ نیک کاموں میں جلدی کرتے ہیں اور ان کے لیے لیکتے ہیں۔''

اور جامع ترمذي ميسيده عائشمديقة والفايان فرماتي بين:

رسول الله تُلَيُّمُ سے میں نے اس آیت کے متعلق پوچھا: یارسول الله! ایسے لوگ کون میں؟ کیا بیدہ لوگ میں جوشراب پیا کریں زنا اور چوری کیا کریں؟ آپ نے جواب دیا: (الاَیاابُنَةَ الصَّدِّیُقِ وَلٰکنَّهُمُ الَّذِیْنَ یَصُوْمَوُنَ وَیُصَلُّونَ وَیَتَصَدَّقُونَ

رد یا به السیمایی و استهم المایی یصومون ویصدون ویصدون ویصدون ویصدون ویسدون ویسدون ویسدون ویسدون ویسدون آن لا یُتَقَبَّلُ مِنهُمُ اُولَئك یُسَارِعُونَ فِی الْخَیْرَاتِ)) ♦ ''اے صدیق کی بینی! نہیں۔ایے لوگ نہیں بلکہ وہ لوگ جوروزے رکھتے ہیں نماز پڑھتے ہیں صدقہ دیتے ہیں اور پھرڈرتے ہیں کہ کہیں ان کے اعمال مقبول نہ ہوں (یعنی دونہ کردیے جائیں) یہی لوگ خیرو بھلائی میں جلدی کیا کرتے ہیں۔''

فیز سیدنا ابو ہریرہ سے بھی بدروایت مروی ہے

آیت مذکورہ بین اللہ تعالی اہل سعادت کی تو صیف وتحریف فرماتا ہے تو ان کے احسان و نیکی اور خوف اللی کا ذکر فرماتا ہے اور شق و بد بخت لوگوں کا ذکر فرماتا ہے تو ان کے گناہ اور ان کی بخوفی کا ذکر فرماتا ہے۔

سنن ترمذی کتاب تفسیر القرآن باب ومن سورة المومنون (حدیث ۳۱۵۵) سنن ابن 
 ماجه کتاب الزهد باب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸) مسند احمد (۱/ ۲۰۵٬۱۵۹)
 دیاب الزهد باب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸) مسند احمد (۱/ ۲۰۵٬۱۵۹)
 دیاب الزهد باب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸) مسند احمد (۱/ ۲۰۵٬۱۵۹)
 دیاب الزهد باب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸) مسند احمد (۱/ ۲۰۵٬۱۵۹)
 دیاب الزهد باب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸) مسند احمد (۱/ ۲۰۵٬۱۵۹)
 دیاب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸) مسند احمد (۱/ ۲۰۵٬۱۵۹)
 دیاب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸) مسند احمد (۱/ ۲۰۵٬۱۵۹)
 دیاب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸) مسند احمد (۱/ ۲۰۵٬۱۵۹)
 دیاب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸) مسند احمد (۱/ ۲۰۵٬۱۵۹)
 دیاب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸) مسند احمد (۱/ ۲۰۵٬۱۵۹)
 دیاب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸) مسند احمد (۱/ ۲۰۵٬۱۵۹)
 دیاب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸) مسند احمد (۱/ ۲۰۵٬۱۵۹)
 دیاب التوفی علی العمل (حدیث ۳۱۹۸)
 دیاب التوفی ۲۰۰۰ (۱/ ۲۰۵۸)
 دیاب التوفی ۲۰۰۰ (۱/ ۲۰۰۸)
 دیاب التوفی ۲۰۰ (۱/ ۲۰۰۸)
 دیاب التوفی ۲۰۰ (۱/ ۲۰۰۸)
 دیاب التوفی ۲۰۰ (۱

<sup>🏵</sup> تفسير ابن جرير (۱۸/ ٣٣) اسناده ضعيف. محد بن حيد ضعف راوي ب\_

اگر کوئی صاحب بصیرت صحابہ کرامؓ کے حالات پرغور کرے تو اے معلوم ہوگا صحابہ کرام کس درجہاا تمال صالحہ سے مزین تھے پھر بھی وہ کس درجہ اللہ سے ڈرتے تھے اور ہم ہیں کہ باوجودانتہا درجہ کی تقفیم دکوتا ہی کے بھی کس قدبے خوف اور نڈر بنے ہوئے ہیں۔ یہ ہماری کس قدر غلاقہی ہے۔

> سيدنا ابو بمرصديق النَّوْاكِ حالات برُحو- آپُّ اكثرا بِي زبان بَكِرْ كَرَبَّ عَے: ((هَذَا الَّذِي اَوُرَدَنِي الْمَوَادِدَ))

"اس نے مجھے ہلاکت کے مواقع میں ڈالا ہے" یہ کہ کرحدے زیادہ روتے۔"

اور فرمات ((اَبَكُوا فَانُ لَمُ تَبُكُوا فَتَبَاكُوا)) \*

''خوب رویا کرو۔اگر نَه روسکو تو تم از کم رَونی شکل تو بناؤ''

جب آپ نماز کے لیے کھڑے ہوتے تو خوف اللی ایسا طاری ہوجا تا کہ کئڑی کی طرح کھڑے ہوجاتے ذرا کھر جنیش نہیں ہونے پاتی تھی۔ ﴿

ایک مرتبدایک پرندہ آپ کے سامنے لایا گیا۔ آپ نے ہاتھ میں پکڑا' اورالٹ پلٹ کر دیکھنے گلے اور فرمانے گلے: اس وقت تک کوئی جانور شکار نہیں بنیا' اور کوئی درخت کاٹانہیں جاتا جب تک کہ وہ شہیج الٰہی کو ترک نہ کر دے۔ ∜

آپؓ کی وفات کا وقت قریب قریب آگیا تو سیدہ عائشہ ڈٹاٹٹؤ صدیقادے خطاب کرتے فرمانا:

"بيني اميرَ عالَ مسلمانوں ك مال ميں سے يہ چيزيں بيں - ايك عباء ايك دودھ الكالئے كا بيآلداور ايك غلام دو الله علا سے جلد خطاب كے جيئے عمر طافئ كے پاس پہنچا دو۔ "

((يَا بُنيَّةُ النّبِيُ النّبِيْ اَصَبُتُ مِنَ مَالِ الْمُسْلِمِيْنَ هٰذِهِ الْعَبَاءَةَ وَهَذَا الْحَالَابَ وَهُذَا الْعَبَدُ فَا الْسَرِعِي بِهِ الله ابْنَ الْحَطَّابِ))

 <sup>♦</sup> موطا إمام مالك (٢/ ٩٨٨) كتاب الكلام. باب ماجاء فيما يخاب من اللسان (١٢) كتاب الزهد للامام احمد (١٣٩ـ ١٣٩١)
 ♦ كتاب الزهد للامام احمد (١٣٩ـ ١٣٥)
 ♦ كتاب الزهد للامام احمد (١٣٥ـ ١٣٩)
 ♦ كتاب الزهد للامام احمد (١٣٥ـ ١٣٩)

深 (中途間的 天教教教教教育)

((لَوَدِدُتُ أَنِّي كُنْتُ هٰذِهِ الشَّجَرَةَ تُؤْكَلُ وَتُعُضَّدُ))

'' کیا اچھا ہوتا میں درخت ہوتا کہ مجھے جانور کھاتے اور پھر کاٹ دیا جاتا۔''

سیدنا قنادۃ ڈی ٹونے فرمایا کہ مجھ تک سیدنا ابو بکرصدیق کے پیکلمات پہنچے ہیں' وہ فرماتے ہیں:

((لَيُتَنِيُ خَضِرِّةٌ تَأْكُلُنِي الدَّوَابُّ)) ۞

"كاش مين سبز گھاس ہوتا تو چو پائے مجھے كھاليتے-"

سیدنا فاروق اعظم ڈاٹنڈ کے حالات پڑھو۔ ایک مرتبہ انہوں نے سورہ طور پڑھنا شروع کی جب آپ ﴿ اِنَّ عَدَابَ دَیْاتَ کِوَاقِیْعٌ ۞﴾ (طور: ۵۲/۷)

" تمہارے پروردگار کا عذاب ضرور نازل ہو کررہے گا"

پر پہنچے تو شد ت ئے رونا شروع کر دیا حق کہ آپ اس قدر بیار ہو گئے کہ لوگ عیادت
کیلئے آنے گئے۔ ﴿ جَس وقت آپ استرِ مرگ پر تھے اپنے بیٹے ہے کہنے لگے: ''تیرا بھلا
ہو۔ میرے رضار زمین پر دھر دے۔ شاید اللہ تعالی مجھ پر رحم فرمائے۔'' پھر فرمانے گئے: وَیُلُ اُمَّی اِنُ لَمُ یَغُفرِ اللَّهُ لِنَی (اگر اللہ تعالی میری مغفرت ندفرمائے تو میں غارت ہی ہوگیا) یہ کلمات آپ نے نین مرتبہ فرمائے۔ اس کے بعد ہی آپ کی روح قبض ہوگئی۔ ﴿

آپ معمولاتِ شب کے مطابق روزانہ قر آن مجید کی تلاوت فرمائے۔ جب وعید کی آئتیں آ جاتیں تو اس قدرروتے کہ پکی بندھ جاتی۔اور دِنوں تک گھر میں پڑے رہتے کہ لوگ بیار سجھ کرعیادت کے لئے دوڑ آتے۔خوفِ الٰہی ہے آپ اس قدر رو دیا کرتے تھے کہ آنسو بہنے کی وجہ سے رضاروں پردوسیاہ خط سے پڑگئے تھے۔ ®

موت سے کچھ پہلے سیدنا ابن عباس بھاٹھڑنے آپ سے کہا: امیر المونین! آپ کے ذریعہ الله تعالیٰ نے ملکی فتوحات عطاء فرمائیں بڑے بڑے شہر آباد کئے اور یہ کیا وہ کیا۔ تمام چزیں گنوائیں۔آپٹے نے فرمایا:

((وَدِدُتُ أَنِّي أَنْجُولًا أَجُرُ وَلَاوَزَرَ))

"ميں چاہتا ہوں كەمىرى نجات ہوجائے۔ نہ مجھے اجر علىٰ نہ بار گناہ مجھ پر لادا جائے۔"

الله والنشاف المراجع ا

سیدنا عثان بن عفان طاق کا کو دیکھو جب وہ کی قبر پر پینچتے تو اتنا روتے کہ آپ کی داڑھی تر ہو جاتی ﴿ اور کہتے کہ اگر مجھے جنت اور دوزخ کے مابین اختیار کا تھم دیا جاتا تو اس سے قبل ہی کہ میں اپنے متعلق یہ بچھ سکوں کہ کس صورت کو میں زیادہ برداشت کرسکتا ہوں را کھ ہوجانے کو بہند کروں گا۔ ﴿

سیدناعلی ڈاٹٹؤ کے حالات پڑھؤ وہ ہمہ وقت روتے رہتے' اور خوف الٰہی سے نڈھال ہو جاتے' خصوصاً دوباتوں سے ان کا خوف حدے زیادہ متجاوز ہوجا تا تھا۔

طول أمل دنیا کی زیست (زندگی) کی بری بری امیدیں۔

خواہشات کی پیروی فرمایا کرتے: طول أمل آخرت سے غافل کر دیتا ہے اور خواہشات کی پیروی حق سے روک دیتی ہے۔

اور فرمایا کرتے:''دنیا پیٹے دیکر بھاگ رہی ہے۔ اور آخرت نہایت تیزی سے قریب آ رہی ہے اور لوگ ان دونوں کے بال بچے ہیں۔ دنیا کے بھی اور آخرت کے بھی۔تم آخرت والے بنو۔ دنیا والے نہیں۔ آج عمل کا دن ہے حساب نہیں' حساب کل ہوگا۔ کل عمل نہیں ہوگا۔''

سیدنا ابوالدرداء ڈٹاٹٹؤ کے حالات پڑھو۔ فرماتے تھے:'' قیامت کے دن سب سے زیادہ مجھے اس امر کا خوف ہے کہ مجھ سے باز پرس ہوگی کہتم نے جو پچھے علم سیکھا تھا اس پرتم نے کس قدر عمل کیا؟''

ادر کہا کرتے تھے: ''مرنے کے بعد جو پچھ پیش آ نیوالا ہے اگر تہمیں معلوم ہو جائے تو تم شوق ہے کھانا بینا چھوڑ دو' ادر گھرول میں نہ رہو۔ بلکہ گھروں نے نکل کر پہاڑوں کی طرف بھا گو'مائم کرو' اور روتے ہی رہو۔اے کاش کہ میں درخت ہوتا۔ کا ٹا جاتا کھالیا جاتا۔''

سیدنا عبد اللہ بن عباس بڑھا کے حالات پڑھو۔ آنسوؤں کی کثرت کی وجہ سے ان کی آنکھوں کے نیچے سیاہ نشان پڑگئے تھے۔

سیدنا ابوذر می فود اکثر فرمایا کرتے تھے۔ "کاش میں درخت ہوتا۔ لوگ مجھے کا ف ڈالتے۔ کاش میں پیدائی نہ ہوا ہوتا۔" ان کی خدمت میں جب کچھ نان ونفقہ پیش کیا جاتا تو

深 (內) 是我我我我我们

جواب دیے ''ہماری بکریاں ہمارے پاس ہیں ہم انہیں دوھ کر پی لیا کرتے ہیں۔گدھے ہیں سواری کی ضروت ہوتو ان پرسواری کرلیا کرتے ہیں۔ آ زاد کردہ غلام ہیں جو ہماری خدمت کر لیا کرتے ہیں۔ آ زاد کردہ غلام ہیں جو ہماری خدمت کر لیا کرتے ہیں۔ مجھے تو ان ہی چیزوں کے حساب و کتاب کا خوف کھائے جاتا ہے اورلیکر کیا کروں گا۔''

سیدناتمیم داری بنانشون ایک مرتبدرات کو سورة جاثیه پڑھنا شروع کی اور جب وہ اس آیت پر پنجے:

﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِيْنَ الْجَتَرَحُوا السَّيِيَّاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَا لَذِيْنَ الْمَنْوُا وَ عَمِلُوا الصّْلِحْتِ ٥٧ ﴾ (جانبه: ٢١/٢٥)

''جولوگ بدکر داریوں' کے مرتکب ہوتے رہتے ہیں۔ کیا انہوں نے یہ خیال کر رکھا ہے کہ ہم ان کوان لوگوں جیسا کر دیں گے جوایمان لائے اور نیک عمل کئے'' تو بار باراے پڑھتے اور روتے حتی کہ ای حالت میں صبح ہوگئی۔

سیدنا ابوعبیدہ بن الجراح رفائق کہا کرتے تھے: کاش! میں بھیٹر ہوتا۔ میرے گھر والے مجھے ذیح کرکے میرا گوشت کھالیتے اور میرا شور بالی جاتے۔

اس بارے میں آثار اس قدر موجود ہیں کہ یہاں پیش کرنا دشوار ہے۔ صحیح البخاری میں ایک متقل باب ہے:

((بَابُ خَوْفِ الْمُؤْمِنِ آنُ يُحْبَطَ عَمَلُهُ وَهُوَ لَا يَشُعُرُا)

"باب: مؤمن كے خوف كا بيان كركبيں اس كے اعمال اس طرح ساقط نہ ہو مائيں كدوه سجي بھى نہ سكے۔"

سیدنا ابراہیم تیمیؓ فرماتے ہیں:''جب بھی میں نے اپنے قول وعمل کا جائزہ لیا تو یمی ڈر ہوا کہ میں جھوٹ تو نہیں بول رہا ہوں۔''

سیدنا ابن ابی ملیکہ کہتے ہیں: میں تمیں صحابہ سے ال چکا ہوں جو کثرتِ خوف الیمی کی وجہ سے اپنے متعلق نفاق سے ڈرتے تھے۔ ان تمام کا حال دیکھو۔ پھر بھی ان میں سے کوئی پیٹمیں کہتا تھا کہ میراایمان جریل ڈائٹواور میکائیل کے ایمان کے برابر ہے۔

سیدناحسن اللفظ فرمایا کرتے تھے: ''مؤمن ہی اللہ تعالیٰ ہے ڈرتا ہے منافق نہیں ڈرتا۔''

سیدنا عمر بن الحظاب رہ النظائی اسیدنا حذیفہ رہا تھا سے کہتے تھے: میں تہمیں اللہ کی قتم دیکر پوچھتا ہوں کیارسول اللہ مٹالین نے منافقوں میں میرانام گنوایا تھا؟ وہ کہتے: نہیں لیکن تمہارے سواکسی اور کی صفائی نہیں پیش کروں گا۔''

اس روایت کے متعلق استاذشخ الاسلام ابن تیمیہ بیسیاسے دریافت کیا گیا' تو فرمانے گئے۔ سیدنا حذیفہ ڈٹائٹ کا یہ مقصد نہیں تھا کہ سیدنا عمر ڈٹائٹ کے سوانفاق ہے کسی اور کی برائت نہیں پیش کروں گا۔ بلکہ یہ مقصد تھا کہ یہ دروازہ تمہارے سوا میں کسی اور کے لئے نہیں کھولوں گا کہ ہر شخص اپنی نبیت دریافت کرتا رہے اور میں اس کی صفائی کر دیا کروں۔ اس روایت کے قریب قریب رسول اللہ کی خدمت میں گزارش کی کہ میرے حق میں دعاء فرمائے کہ سر ہزار آ دمی جو بلا حماب و کتاب جنت میں داخل کئے جائیں ان میں میرا بھی نام ہو' آپ نے فرمایا: عکاشہ تیں۔ بسیقت کر گئے۔ اس سے رسول اللہ کا یہ مقصد نہیں ہے کہ اس کے حقد ارصرف عکاشہ میں۔ بلکہ یہ مقصد ہے کہ اس کے حقد ارصرف عکاشہ میں۔ بلکہ یہ مقصد ہے کہ اگر اس کے لئے دعاء کی جائے گی تو یکے بعد دیگر سے بہت سے لوگ کھڑ ہے ہو جائیں گے اور جب یہ دروازہ کھل جاتا ہے تو ہو سکتا ہے ایے لوگ بھی کھڑ ہے ہو جائیں جو اس کے مشخق نہ ہوں اور کہنے گئیں کہ ہمارے لئے سکتا ہے ایے لوگ بھی کھڑ ہے ہو جائیں جو اس کے مشخق نہ ہوں اور کہنے گئیں کہ ہمارے لئے بھی دعاء فرمائے۔ اور جب یہ دروازہ کھل جاتا ہے تو ہو سکتا ہے ایے لوگ بھی کھڑ ہے ہو جائیں جو اس کے مشخق نہ ہوں اور کہنے گئیں کہ ہمارے لئے بھی دعاء فرمائے۔ اس لئے یہاں اس سلسلہ کوروک دینا ہی اولی اور بہتر تھا۔ و اللہ اعلم بھی دعاء فرمائے۔ اس لئے یہاں اس سلسلہ کوروک دینا ہی اولی اور بہتر تھا۔ و اللہ اعلم





(فَطْیِلْنَ : ۱۳

## شرائع الهبيري خلاف ورزي

ابہم اصل مقصد کی طرف مراجعت کرتے ہیں جس کا ہم نے آغاز کتاب ہیں ذکر کیا ہے بیٹی وہ مرض کہ اگر اس کا سلسلہ جاری رہا تو انسان کی دنیا اور آخرت دونوں تباہ و ہرباد ہو جاتے ہیں۔ بچھ لینا چاہئے کہ گناہ انسان کے جق میں نہایت مضرت رسال چیز ہے اور بی تینی امر ہے۔ اس میں کی شک دشبہ کی گناہ انسان کے ۔ اور یہ بھی تینی امر ہے کہ گناہ کا زہر قلب میں اس طرح سرایت کر جاتا ہے جس طرح انسان کے جسم میں زہر سرایت کر جاتا ہے اور جس درجہ کا زہر ہوتا ہے ای درجہ کی اس کی تا شیر ہوا انسان کے جسم میں زہر سرایت کر جاتا ہے اور جس درجہ کا زہر ہوتا ہے ای درجہ کی اس کی تا شیر ہوا کرتی ہے۔ کیا دنیا اور آخرت کی کوئی مصیبت کوئی خرابی کوئی تابی پُر بادی اور بیاری الی ہے جس کی اصل وجہ اور اصل سبب معاصی نہ ہو؟ سیرنا آدم اور سیدہ خوا کو جنت ہے کس چیز نے ناکا ای اور کس چیز نے ان کو جنت اور جنت کی نعمتوں لذتوں اور جنت کی مسرتوں سے محروم کیا؟ اور کس چیز نے ان کو جنت الحدلد اور دار بحت و سرور سے نکال کر دار محن اور دار مصائب و آلم میں ڈال دیا؟ اور کس چیز نے ان کو جنت الحدلد اور دار بحت و سرور سے نکال کر دار محن اور دار مصائب و آلم میں ڈال دیا؟ اور کس چیز نے ان کو جنت الحدلد اور دار بحت و سرور سے نکال کر دار محن اور دار مصائب و آلم میں ڈال دیا؟ اور کس چیز نے ان کو دنیا کے قید خانہ میں مقید کر دیا؟

ابلیس معلم الملکوت تھا اس کو ملکوت ساوات ہے کس چیز نے ملعون مطرور اور مردود بنا کررکھ دیا؟ اور کس چیز نے اس کا ظاہر وباطن سنے کر کے رکھ دیا؟ اور الیا سنے کر دیا گیا کہ اس کی بدترین صورت کے برابر کوئی صورت نہ رہی اور اس کے بدترین باطن کے برابر کوئی باطن نہ رہا۔ ایک وقت تھا کہ وہ مقریین بارگاہ اللی میں بلند درجہ رکھتا تھا کی سرشی کی وجہ سے وہ سب سے بڑا ملعون اور مردودِ بارگاہ بن کررہ گیا۔ ''رحمت' ''دلعنت' سے تبدیل ہوگئ خوبصورتی بد صورتی ' سے تبدیل ہوگئ خوبصورتی بد صورتی ' سے تبدیل ہوگئ۔ جنت کے بدلہ شعلہ تھان آگ کا ایندھن بن کررہ گیا ' ایمان کفر سے بدل گیا۔ خدائے حمید کا دوست تھا لیکن وہ اس کا سب سے بڑا دشن بن کررہ گیا ' یا تووہ شیح بدل گیا۔ خش ویا وہ گوئی کا ویقد ایس کا بیا وہ گوئی کا وہ تھا ہے گان آگ کا ایندھن بن کر رہ گیا ' یا تو وہ آئی کا وہ تھا ہے گان آگ کا بیند ودردغ ' مخش ویا وہ گوئی کا

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

دول دادہ ہے۔ لباس ایمان کولباس کفر کباس فتق و فجور اور لباس عصیان سے تبدیل کر دیا گیا۔
اور نگاہ النی میں وہ انتہا درجہ ذکیل وخوار بن کررہ گیا۔ رحمت النی کی بلندیوں سے بالکل تحت
اثری میں جاگرا۔ پروردگار عالم کا قمر وغضب اس پر ایبا اُوٹا کہ وہ سب سے یہ جاگرا و فبار فبار نباک بدکاروں اور جراثم پیشہ لوگوں کا بڑے سے بڑا قائد اور سپہ سالار بن کررہ گیا یا تو وہ عبادات وظاعات میں سب سے پیش پیش تھا اور فرشتوں کی سیادت وقیادت کیا کرتا تھا یا اب وہ اللہ کی ساری مخلوق سے برز اور سب سے بڑا منکرو کافر بن کررہ گیا۔ اے اللہ قادر وتوانا! .....

گناه اورقوموں کی نباہی

آہ! وہ کونی چربھی جس نے ساری زمین کے لینے والوں کوطوفان کے ایسے پائی سے غرق کر دیا جس نے پہاڑوں کی چوٹیوں پر رہنے والوں کو بھی نہ چھوڑا؟

وہ کونی چیز ہے جس نے قوم عاد پر باد صوصو مسلط کردی؟ بدلوگ مرکھپ گئے۔
اور زمین پرایسے مرے پڑے رہ گئے گویا درختوں کے بوٹے زمین پر گرے پڑے ہیں۔ بدہوا
ایسی چلی کہ جہاں سے گزری شہروں آ بادیوں باغوں اور کھیتوں چو پایوں جانوروں کو تباہ
وبربادکرتی چلی گئی اور ایسی قیامت برپا کردی کہ دنیا کی قوموں کے لئے عبرت کا سامان
چھوڑ گئی۔

اور وہ کوئی چیز ہے جس نے قوم ثمو د پر بادلوں کی گرج بھیجی کہ جس کی آ واز ہے۔ لوگوں کے دل اور شکم شق ہوکررہ گئے اور تمام کے تمام مرکھپ گئے؟

اور وہ کوئی چیز بھی جس نے قوم لوط کی آبادیوں کو اٹھا کر آسان کے قریب تک پہنچا دیا؟ اور اس قدر آسان کے قریب پہنچا دیا کہ کتوں کے بھو کئے گی آواز فرشتے سننے لگ گئے اور پھر اس طرح اس طبقہ کو بلیٹ ویا کہ اور تلے اور تلے کو اوپر کر دیا۔ اس طرح تمام کو ہلاک کر کے مارا۔ اور پھر ان پر جہنم کے پکائے ہوئے پھر آسان سے گرائے گئے۔ اور انہیں الی سخت سنر ادی گئی کہ دنیا میں ایس سزاکسی قوم کوئییں دی گئی کیا ایسا عذاب ظالموں سے دوررہ سکتا



ہے؟ اور ظالم اس سے نے سکتے ہیں۔

اور وہ کوئی چیزتھی جس نے فرعون کی قوم کو دریا برُد کردیا؟ اور انکی روحوں کو جہنم میں پہنچا دیا؟ حق اور واقعہ میر ہے کہ ان کے جم غرق ہونے ہی کے لئے اور ان کی روحیں جہنم میں جلنے ہی کے لئے تھیں۔

. اور وہ کونی چیزتھی جس نے قارون ' قارون کا گھر' اس کا مال' اور اس کے اہل وعیال کو زمین میں دھنسا دیا؟

اور وہ کونسی چیز بھی جس نے سیدنا نوح ملیکا کے بعد مختلف اوقات میں بے شار قوموں کو انواع واقسام کے عذابوں سے دو چار کر دیا اور قومیں کی قومیں تباہ و ہرباد کر دی گئیں؟

اور وہ کونی چیز تھی جس نے صاحب پاسین کی قوم کو بیلی کی کڑک سے ہلاک کر ماراحتی کہ ایک فر دہھی زندہ نہ چے سکا؟

اور وہ کوئی چیز تھی جس نے بنی اسوائیل پر جابر وظالم لوگوں کو بھیج کر انہیں تاراج و برباد کرا دیا؟ اور ان کے سامان گھڑ مال واسباب سب کا سب لوٹ لیا گیا۔ مرقبل کئے گئے اور عور تیں اسپر کر لی گئیں۔ شہر کے شہر جلا کر خاکشر کر دیئے گئے۔ اور مال و دولت عار گری کئی نزر ہو گئے بار بار جابر ظالم لوگ ان پر بھیج گئے اور بار بار تباہ و برباد کر دیئے گئے کؤی چیز تھی جس نے ان کو انواع واقسام کے عذابوں میں متبلا کر دیا؟ ان پر مصائب وآ لام کے پہاڑ تو گئی جس نے ان کو انواع واقسام کے عذابوں میں متبلا کر دیا؟ ان پر مصائب وآ لام کے پہاڑ تو گئی ۔ اور بندر اور خزیر کی صورتیں سنے کر دی گئیں۔ اور بندر اور خزیر کی صورتیں بنادی گئیں اور آخری انجام بیہ ہوا کہ خود پر وردگاڑ عالم نے فتم کھا کران کی قسمتوں پر مہر لگادی:

﴿ لَيَبْعَثَنَ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ مَنْ يَسُوْمُهُمْ سُوْءَ الْعَدَابِ وَ ﴾ (اعراف: ١٧٤/٤)

''قیامت تک ان لوگوں پرایسے لوگوں کو اللہ مسلط کرتا رہے گا کہ ان کو ہرے عذاب کا مزہ چکھاتے رہیں''

امام احد ی مردی ہے عبدالرحلٰ بن جبیر بن نفیر اپنے والد جبیر سے بیان کرتے ہیں۔

وہ کہتے ہیں: جب قبرص فتح ہوا' قبرص کے باشندے تباہ حال ہوکر تتر ہتر ہو گئے۔ جگہ جگہ سے رونے دھونے 'آ ہ وبکا کی آ وازیں آ رہی تھیں۔ اس وقت میں نے ابوالدروا ڈاٹٹو ا آ ج اللہ علیحدہ ایک جگہ بیٹھے ہوئے رورہے ہیں۔ میں ان کے قریب گیا اور کہا: ابوالدروا ڈاٹٹو ا آ ج اللہ نے اسلام اور مسلمانوں کو فتح ونصرت' عزت وعظمت بخشی ہاور آ پ رورہ ہیں؟ انہوں نے جواب دیا: اے جبیر! اللہ تیرا بھلا کرے۔اللہ کی نافر مانی کی وجہ سے آج اس مخلوق کا کیا حشر ہو رہا ہے؟ یہ لوگ کیسے ذکیل وخوار کر دیئے گئے؟ کل یہ قوم ایک قبار زبردست طاقتور قوم تھی۔ بہت برا ملک ان کے قبضہ میں تھا لیکن اس نے احکام اللی کی خلاف ورزی کی تو آج اس کا حشر رہا ہے۔ اور ایک حدیث میں مردی ہے کہ رسول اللہ کے ارشاد فرمانا:

((لَنُ يُهُلَكَ النَّاسُ حَتٰى يَعُذِرُوُا مِنُ أَنْفُسِهِمُ)) ''لوگ اس وقت تک ہرگز ہلاک نہیں کئے جاتے جب تک کہ وہ اپنے گناہوں کے لے کوئی عذر پیش کر عیس''

سيده امسلمة بيان فرماتي بي كدرسول الله عين في سنا ب:

((إِذَا ظَهَرَتِ الْمَعَاصِي فِي أُمَّتِي عَمَّهُمُ اللَّهُ بِعَذَابٍ مِنُ عِنُدِهِ)) ''جب ميرى امت ميں گناہوں كى كثرت ہوجائے گى تو الله تعالى خواص وعوام سب

راپناعذاب اتارے گا"

سیدہ ام سلمہ ڈاٹٹو فرماتی ہیں کہ بیس کر میں نے رسول اللہ سے پوچھا: یا رسول اللہ! کیا اسوقت صالح اور نیک بند نے نہیں ہول گے؟ آپ نے جواب دیا: کیوں نہیں! ہول گے۔ میں نے کہا: پھران لوگوں کے ساتھ کیا معاملہ ہوگا؟ آپؓ نے فرمایا:

((يُصِينُهُمُ مَا اَصَابَ النَّاسَ ثُمَّ يُصِيرُونَ اللَّي مَغُفِرَةٍ مِنُ دُونِ اللَّهِ وَرَضُوان))

"اور جولوگوں پر اُفتاد آئے گی ان پر بھی آئے گی پھر اللہ تعالیٰ کی جانب سے ان کی

## الله والنشافي المراجعة المراج

مجشش ہوگی اوران کے لئے اللہ تعالیٰ کی رضاء مندی اترے گی"

حن بقريٌ بيان كرتے بين كدرسول الله في ارشاوفر مايا:

((لَا تَزَالُ هَذِهِ الْأُمَّةُ تَحْتَ يَدَاللهِ وَفِي كَنَفِهِ مَالَمُ بِمَالئي قُرَّائُهَا أُمَرَائَهَا وَمَالَمُ بِمَالئي قُرَّائُهَا أُمَرَائَهَا وَمَالَمُ يُهِنُ خِيَارُهَا شِرَارَهَا فَرَائَهَا وَمَالَمُ يُهِنُ خِيَارُهَا شِرَارَهَا فَاذَا فَعَلُوا ذَالِكَ رَفَعَ اللهُ يَدَةً عَنْهُمُ ثُمَّ سَلَّطَ عَلَيْهِمُ جَبَابِرَتَهُمُ فَاذَا فَعَلُوا ذَالِكَ رَفَعَ اللهُ يَدَةً عَنْهُمُ ثُمَّ سَلَّطَ عَلَيْهِمُ جَبَابِرَتَهُمُ

''میری امت ہمیشہ اللہ تعالیٰ کے ہاتھ کے نیچے اور اس کی بغل میں رہے گی۔ جب
تک کہ علا امت اور تعاری امیروں کی بیجا حمایت نہیں کریں گئ نیک لوگ فاسقوں'
فاجروں کی بیجا صفائی نہیں کریں گے اور شریر لوگ نیک لوگوں کی تو ہین و بے عزتی
نہیں کریں گے۔ جب لوگ ایسا کرنے لگیں گے تو اللہ تعالیٰ اپنا ہاتھ ان پر سے اٹھا
لے گا۔ اور جابر ظالم لوگوں کو ان پر مسلّط کر دے گا جو ان پر سخت سے سخت عذاب

ے 6۔ اور جابر طام تونوں نوان پر مسلط سر دیے 6 ہوان پر حت ہے ج کے پہاڑ تو ڑیں گۓ اور پھران کواللہ تعالیٰ فقر و فاقیہ میں مبتلا کر دے گا۔''

سيدنا ثوبان بيان كرت بين كدرسول الله في ارشادفر مايا:

((إِنَّ الرَّجُلَ لَيُحُرِّمُ الرِّزُقَ بِالذَّنْبِ يُصِيبُهُ))

"آ دی ایخ گناہوں کی وجہ سے رزق سے محروم ہو جاتا ہے"

اى مسند احمد مى مروى ب رسول الله تلفظ في ارشاد قرمايا:

((يُوشِكُ أَنُ تَدَاعِيُ عَلَيْكُمُ الْأُمَمُ مِنُ كُلِّ أَفُقٍ ' كَمَا تَدَاعَى الْآكَلَةُ عَلَي عَلَيْكُمُ الأَمَمُ مِنْ كُلِّ أَفُقٍ ' كَمَا تَدَاعَى الْآكَلَةُ عَلَى قَصْعَتَهَا))

'' ذر ہے کہ و نیا کی قومیں تم پر ہر طرف سے ٹوٹ پڑیں گی۔ جس طرح کہ بھوکے کھانے کے پیالے برٹوٹ بڑتے ہیں''

صحابةً فَعُرضَ كَيا: يارسول الله! كيا اس وقت جارى تعدادكم بوكى؟ \_ آ بَّ فِ فرمايا: ((أَنْتُمُ يَوُمَئِذ كَثِيرٌ وَلٰكِنَّكُمُ غَثَاءٌ كَغُثَاءِ السَّيلِ - تُنْزَعُ الْمُهَابَةُ مِنُ قُلُوبِ عَدُوِّكُمُ وَيُجُعَلُ فِي قُلُوبِكُمُ الْوَهَنُ))

"اس وقت تمهاری کثرت ہوگی کین تمهاری حالت اس وقت سالب کے خس و

خاشاک جیسی ہوگی تمہارے دشمنوں کے دلوں سے تمہارا رعب اٹھ جائے گا۔ اور تمہارے دلوں میں بردلی پیدا ہو جائے گئ

"زندگی سے محبت اور موت کا ڈر"

سیدنا انس سے بیان کرتے ہیں کدرسول اللہ نے ارشاد فرمایا:

(اللَمَا عُرِجَ بِيُ مَرَرُتُ بِقَوْمٍ لَهُمُ أَظُفَارٌ مِنُ نُحَاسٍ يَخُمِشُونَ وُجُوهُهُمُ وَصُدُورَهُمُ فَقُلُتُ: مَنُ هُؤُلَاء يَاجِبُرِيلُ؟ فَقَالَ هُؤُلَاء وَجُوهُهُمُ وَصُدُورَهُمُ فَقُلُتُ: مَنُ هُؤُلَاء يَاجِبُرِيلُ؟ فَقَالَ هُؤُلَاء اللّهُ الل

الَّذِينَ يَأْكُلُونَ لُحُومَ النَّاسِ وَيَقَعُونَ فِي أَعْرَاضِهِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

"جُب مجھے معراج کے لئے کے گئے تو مجھے ایسے لوگوں پر سے گزارا گیا جن کے ناخن تاہنے کے تھے جن سے وہ اپنا منداور سینے نوچ رہے تھے۔ میں نے جریل سے پوچھا: یہ کون لوگ ہیں؟ انہوں نے کہا: یہ وہ لوگ ہیں جو انسانوں کا گوشت کھایا کرتے تھے (غیبت کرتے تھے) اوران کی آبروریزی کیا کرتے تھے۔"

سيدنا الوجريره والتُوابيان كرت بي كدرسول الله مَا الله عَ ارشاد فرمايا:

(اَيَخُرُجُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ قَوُمٌ يَخْتَلُونَ الدُّنْيَا بِالدِّيْنِ وَيَلْبَسُونَ لِلنَّاسِ مَسُوكَ الضَّانِ مِنَ اللَّبَنِ ٱلسِّنَّهُمُ ٱخُلِّى مِنَ السُّكَرِ لِلنَّاسِ مَسُوكَ الضَّانِ مِنَ اللَّبَنِ ٱلسِّنَّهُمُ ٱخُلِّى مِنَ السُّكَرِ وَقُلُوبُهُمُ قُلُوبُ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ أَبِي تَغْتَرُونَ آمُ عَلَى تَجْتَرِونَ لَا إِنَّ عَلَى اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ أَبِي تَغْتَرُونَ آمُ عَلَى تَجْتَرِونَ لَا إِنَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنَّاتُ تَدَعُ الْحَلِيمَ مِنْهُمُ حَدُانًا)) ﴿ وَمُدَانًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ

'' آخر زمانہ میں ایسے لوگ نکل کھڑے ہوں گے جو دین کو فریب کا ذریعہ بنا کر دنیا کمائیں گئ لوگوں کو دکھانے کی غرض سے بکریوں کی نرم کھال اوڑھ لیس گے ان کی زبانیں شکر ہے بھی زیادہ شیریں ہوں گی۔لیکن ان کے دل بھیڑیوں کے سے ہوں

 <sup>♦</sup> مسند احمد (۲۵۸/۵) سنن ابی داود. کتاب الملاحم. باب فی تداعی الامم علی الاسلام. (حدیث. ۲۲۹۷) ﴿ مسند احمد (۳۲ / ۲۲۳) سنن ابی داود. کتاب الادب. باب فی الغیبة (حدیث. ۳۸۵۸) ﴿ سنن ترمذی. کتاب الزهد. باب (۵۹) حدیث. ۳۳۰۳) اسناده ضعیف. می ین عبدالله مردک یو یه...

深 (中) 是我是我们们

گ۔اللہ تعالیٰ انہیں کہے گا: کیاتم میرے نام پراکڑے رہے؟ تم نے میرے خلاف جرائت کی؟ میں اپنی ذات کی قتم کھا کر کہتا ہوں ان لوگوں کو ایسے فتنہ اور عذاب میں ڈالونگا کہ برد بارلوگ بھی حیران ہوکررہ جائیں گے''

ابن ابي الدنيا سيرناعلى سيان كرت بين سيدناعلى والثورمات ته:

(ایَاتِی عَلَی النَّاسِ زَمَانُ لَایَبُقٰی مِنَ الْاسُلَامِ الَّا اِسُمُهُ وَلَا مِنَ الْقُرُانِ
الَّارَسُمُهُ مَسَاجِدُهُمُ یَوُمَنْدَ عَامِرَةٌ وَهِی خَرَابٌ مِنَ الْهُدَی عُلَمَاءُهُمُ
الَّارَسُمُهُ مَسَاجِدُهُمُ یَوُمَنْدَ عَامِرَةٌ وَهِی خَرَابٌ مِنَ الْهُدَی عُلَمَاءُهُمُ
الْشَرُّ مِنُ تَحْتِ اَدِیْمِ السَّمَاءُ مِنُهُمُ خَرَجَتِ الْفِنْنَةُ وَفِیهِمُ تَعُودُ) 

''لوگوں پراییا زمانہ آئے گا کہ اسلام کا صرف نام رہ جائے گا۔ اور قرآن کے صرف
حرف رہ جائیں گئ اس وقت مجدیں ان کی بڑی عالی شان ہوں گئ مگر ہدایت
عرف رہ جائیں گئ اس وقت مجدیں ان کی بڑی عالی شان ہوں گئ مگر ہدایت
عول کے ایک ان کے علاء آسان کے فیجے بسے والوں میں سب سے زیادہ بر لوگ
ہوں گے انہی سے فینے کھڑے ہوں گے اور ان ہی میں گھوم کرلوٹ آئیں گئ سیدنا ابن معود ﴿اللَّهُ بِان کرتِ ہِن کہ:

((اذَا أَظُهَرَ الرِّبَا وَالزِّنَا فِي قَرُيَة اَذِنَ اللَّهُ عَزَّوَ جَلَّ بِهَلَاكِهَا)) \*
''جَبِكَى آبادى بين سوداورزنا كِيلٌ جَاتا جِتُو الله تعالى اسے ہلاك كردين كا علم صادر فرماتا ہے'

اور حسن بھری سے مرسل روایت ہے:

((اذَا ظَهَرَ النَّاسُ الْعِلْمَ وَضَيَّعُوا الْعَمَلَ وَتَحَابُّوا بِالْأَلْسِنِ وَتَبَاغَضُوا بِالْقُلُوبِ وَتَقَاطَعُوا بِالْآرُحَامِ لَعَنَهُمُ اللَّهُ عِنْدَ ذَالِكَ فَاصَمَّهُمُ وَاعُمٰى اَبْصَارَهُمُ)) ۞

''جب لوگ علم کا مظاہرہ کرنے لگیں اورعمل کو چھوڑ بیٹھیں اور زبان سے تو محبت کا اظہار کریں اور دلوں میں بغض و کینہ رکھیں' اور رشتہ داریاں توڑ دیں تو اللہ تعالیٰ ان پر لعنت کرتا ہے اور ان کو بہرہ اندھا بنا دیتا ہے''

شعب الایمان (۱۲۲۱) العقوبات لابن ابی الدنیا (۸) اسناده ضعیف جدا۔ عبدالله بن دکین مخت ضعیف راوی ہے۔ ﴿ مسند احمد (۱/ ۲۰۰۳) مسند ابی یعلی (۲۹۸۱) عن ابن مسعود ﷺ اسناده ضعیف مستدرك حاكم (۲/ ۳۵) المعجم الكبير للطبرانی (۱/ ۱۲۵۸) عن ابن عباس ﷺ . ﴿ العقوبات لابن ابی الدنیا (۱۰) اسناده ضعیف مرس سندمرس ہے پیزصائح المریضیف راوی ہے۔

深 (中区部区 光光条张条张条件 211 光

سیدنا عبداللہ بن عمر ر اللہ ایان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ر اللہ اللہ عبداللہ بن عمر وی آ دمیوں کی ایک جماعت بیشی ہوئی تھی ان میں سے ایک میں بھی تھا' رسول اللہ مالیہ اللہ علیہ اس خطاب کر کے فرمایا:

(ايَا مَعُشَرَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَخَمُسُ خِصَالِ اَعُوذُ بِاللهِ اَنُ تُدْرِكُوهُنَّ مَا ظَهَرَتِ الْفَاحِشَةُ فِي قَوْمٍ حَتَى اَعُلَنُوا بِهَا اللهِ الْبَتْلُوا بِالطَّوَاعِيْنَ وَالْاَوْجَاعِ اللهِ أَبْتِلُوا وَلاَ نَقَصَ وَالْاَوْجَاعِ اللهِ أَبْتِلُوا وِالسَّنِينَ وَشِدَّةِ الْمُؤْنَةِ وَجَوْرِ السُّلُطَانِ وَمَا فَوُمٌ الْمُكْتِالَ الله البَّلُطَانِ وَالسَّمَاءِ وَلَوْلاَ البَهَائِمُ لَمُ مَنَعَ قَوْمٌ زَكُوةً اَمُوالهِمُ الله مَنعُوالمَطَرَ مِنَ السَّمَاءِ وَلَوْلاَ البَهَائِمُ لَمُ يُمُطَرُوا وَلاَخَفَرَ قَوْمُ الْعَهُدَ الله سَلَّطَ الله عَلَيْهِم عَدُوا مِن عَيْرِهِم فَا خَيْرِهِم فَا فَي ايَديهِم وَمَا لَمْ تَعْمَلُ اَتَّمَتُهُم بِمَا الله أَنزَلَ الله فِي كَتَابِهِ الله جَعَلَ الله بِأَسَهُم بَيْنَهُمُ ))

''اے گروہ مہاجرین! پانچ چیزوں سے میں تمہارے ق میں بارگاہ اللی سے پناہ مانگا
ہوں: ﴿ جَسِ قوم میں بدکاری کھیل جائے اور اعلانہ بدکاری ہونے گئے تو اللہ
تعالی ان میں طاعون اور دوسری قتم کی بیاریاں بھیج دیتا ہے' جوان سے پہلے والوں
اگلوں (پہلوں) میں نہیں تھیں۔ ﴿ جولوگ ناپ تول میں خیانت کرتے ہیں۔ اللہ
تعالی ان میں قیط سالی اور تنگی' معاش کی مصیبت بھیج دیتا ہے' اور ظالم با دشاہ ان پر
مسلط کر دیتا ہے۔ ﴿ جولوگ مال کی زکوۃ دیتا بند کر دیئے ہیں تو اللہ تعالی آسان
سے بارش روک دیتا ہے اور اگر چوپائے نہ ہوتے تو ان کے لئے پانی بھی نہ برستا۔
﴿ جولوگ عہد تو روسے ہیں اللہ تعالی ان پر باہر کا دخمن مسلط کر دیتا ہے جو ان کی
مملوکہ چیزوں میں سے بعض کو چین لیتا ہے۔ ﴿ ان کے ائمہ اللہ تعالیٰ کے دین اور

سیدنا ابن مسعودٌ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا:''تم سے پہلے لوگ ایسے تھے کہ جب ان میں کوئی گناہ کرتا تو رو کئے والے دوڑ پڑتے۔ اور اسے کہتے: اللہ سے ڈرو۔ لیکن دوسرے ہی دن وہ اس کے ساتھ خلا ملا (دوسی) کر لیتے اور ان کے ساتھ بیٹھ کر کھاتے پیتے۔ گویا گذشتہ کل اس کا گناہ انہوں نے دیکھا ہی نہیں تھا۔ اللہ تعالی نے جب ان کی ہیے

سنن ابن ماجه ـ كتاب الفتن ـ باب العقوبات (حديث ـ ٢٠١٩)

قوائے ساف کے داوں میں باہم عدا وت پیدا کر دی۔ اور پھر ان کے پیغیرسیدنا داور 'اور سیدناعیسیّ کی زبان سے ان پر لعنت کرائی اور بیداس لیے کیا کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کی اور حد سے تجاوز کر گئے تھے۔ قتم اس ذات کی جس کے باتھ میں محمد کی جان ہے! تم امر بالمعروف اور نہی عن الممکر کا فرض انجام دو۔ ظالموں اور حق کے خلاف اقدام کرنے والوں کو روکو وگرنہ اللہ تعالیٰ تمہارے دلوں میں بھی عداوت پیدا کردے گا۔ اور تم ایک دوسرے پر لعنت بھیجے لگو کے جس طرح کہتم ہے اگلے لوگ کیا کرتے تھے۔' ◆

ابن ابی الدنیا نے ایک روایت نقل کی ہے۔" اللہ تعالی نے سیرنا ہوشع بن نون کو بذریعہ وہی ہے جرجیجی تھی کہ بین تیری قوم میں سے چالیس ۴۴ ہزار اچھے لوگوں کو اور ساٹھ ۲۰ ہزار شرید بدکاروں کو ہلاک شریر بدکاروں کو ہلاک کرنے والا ہوں۔ انہوں نے عرض کیا: پروردگار عالم! شریروں کو ہلاک کرنا تو بجا ہے۔ لیکن بھلے لوگوں نے کیا خطاء کی ہے؟ اللہ تعالی نے جواب دیا: بیراس لئے کہ جب میں ان شریروں پرخفا تھا تو بیلوگ ان پر کیوں خفا نہ ہوئے۔ کیوں بیلوگ ان کے ساتھ کھاتے میتے رہے؟ گ

ابن عبدالبرِّ نے اکو هِرِّ ان سے ایک روایت نقل کی ہے کہ''کسی آبادی کیلئے اللہ تعالیٰ نے دوفر شتے بھیجے کہ اس آبادی کو تباہ وہر باد کردو۔ جب بیفر شتے وہاں پنچے تو دیکھا ایک شخص مسجد میں کھڑا نماز پڑھ رہا ہے۔فرشتوں نے عرض کیا: اے پروردگار! اس آبادی میں تیرا فلاں بندہ بھی تو ہے جو نماز پڑھ رہا ہے۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا: آبادی کو اور آبادی کے ساتھ اس کو بھی ہلاک کردو۔ میرے لئے اس کی پیشانی پر بھی بل نہیں پڑے اس نے بھی نافرمانوں پر ناراضی کا اظہار نہیں کیا۔' گ

حمیدی نے سیرنا مسعر کی روایت نقل کی ہے۔ 'اللہ تعالی نے کسی آبادی کو ہلاک کرنے کے لئے ایک فرشتہ بھیجا۔ فرشتہ نے کہا: پروردگار عالم! اس آبادی میں فلال عابد

مسند احمد (۳۹۱) سنن ابی داود. کتاب الملاحم. باب الامر والنهی (حدیث. ۱۳۳۷) سنن ترمذی کتاب تفسیر القرآن. باب ومن سورة المائدة (حدیث ۱۳۳۳) سنن ابن ماجه کتاب الفتن. باب الامر بالمعروف والنهی عن المنکر (حدیث ۱۳۰۹) اسناده ضعیف منز منتقل ب ابویمیده نے ایخ والدعبدالله بن صعود گائل کر گئیس باد الاقوبات لابن ابی الدنیا (۱۳۵) شعب الایمان للبیهقی (۹۳۲۸) ابراهیم بن عمرو مجهول الحال راوی به العقوبات لابن ابی الدنیا (۱۳) شعب الایمان نحوه اسناده ضعیف

روائشافی کے دو گیا اس کو ہلاک کردو۔ پھر آ بادی کو ہلاک کردے کیونکہ

میرے لئے بھی اس کی بیشانی پرشکن نہیں پڑی۔''گ

ابن ابسی الدنیا سیدنا وہب ابن مدبہ سے بیان کرتے ہیں'' جب سیدنا داؤد ملیہ اللہ اسے خطاء ہوگئ تو بارگاہ الله میں التجاء کی: اے پروردگارِ عالم! امیری مغفرت فرما' الله تعالیٰ نے فرمایا: تیرا گناہ میں معاف کرتا ہوں لیکن اس کی عار کا بوجھ نبی اسرائیل پر ڈالٹا ہوں۔انہوں نے عرض کیا: یہ کیسے ہوسکتا ہے' تو حاکم عادل ہے؟ تو کسی پرظلم نہیں کیا کرتا' گناہ میں کروں اور سے متاب سے نشاہ مدئی تو ان لاگوں نے جاری ہوں اور سے متاب سے نشاہ مدئی تو ان لاگوں نے جاری ک

سزا دوسرے بھکتیں۔اللہ تعالیٰ نے وحی بھیجی کہ جبتم سے خطاء ہوئی تو ان لوگوں نے جلد ہی اس سے انکار (مخالفت) کیوں نہ کی۔ ◆ www.Kitabo Sunnat.com

ابن ابسی الدنیا نے سیدنا انس بن مالک سے روایت بیان کی ہے کہ میں اور ایک اور شخص سیدہ عائشہ صدیقہ گی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا: ام المونین! زلزلہ کے بارے میں کوئی حدیث تو بیان فرمائے۔ انہوں نے فرمایا: ''لوگ جب زنا کاری کو جائز قرار دے لیں شراب خواری کرنے گئیں۔ اور گانے بجانے کے آلات استعمال کرنے شروع کر دیتے ہیں تو آسان پر غیرت اللی جوش میں آجاتی ہے پھر وہ زمین کوزلزلہ کا تھم دیتا ہے۔ اگر لوگ جلد سے جلد تو بہ کرلیں گے اور معاصی ترک کردیں گے تو ٹھیک وگر نہ اللہ تعالی ان کی آبادی کو منہدم اور مسمار کر دیتا ہے۔ سیدنا انس نے کہا: ام المونین! کیا بیان کے حق میں عذاب ہوگا؟ انہوں نے فرمایا: نہیں! بیدائی تو اول کے حق میں پندوموعظت اور رحمت ہے اور کا فرول کے حق میں غذاب ہوگا؟ انہوں عذاب اور اللہ کی وفات کے بعد میں نے عذاب اور اللہ کی وفات کے بعد میں نے الی خوش کن فرحت آگین (خوش سے بھری ہوئی) حدیث کوئی نہیں سی ۔ پ

ابن ابی الدنیا ؓ نے ایک مرسل حدیث روایت کی ہے کہ رسول اللہ کے عہد میں زلزلہ آیا تو رسول اللہ عَلَیْمُ نے زمین پر اپنا ہاتھ رکھا اور فرمایا: رک جا' ابھی تیرے لئے اس کا وقت نہیں آیا۔اس کے بعد آپ سحابہ کی طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا:

((انَّ رَبَّكُمُ لِيَسْتَعُتَبِكُم فَاعْتَبُوهُ))

ابن ابی الدنیا فی العقوبات (۱۷) العقوبات لابن ابی الدنیا (۱۵) العقوبات لابن ابی الدنیا (۱۵) استاده ضعیف۔ الدنیا (۱۷) مستدرك حاكم (۳/ ۵۱۲) كتاب الفتن لنعیم بن حماد (ص:۳۲۰) استاده ضعیف۔ بتیرین الولیدمردی ہے۔

'' تمہارا پروردگارتم کو گناہوں سے تائب ہونے کا تھم دیتا ہے' پس تم تو بہ کرو۔'' عہدِ فاروقی میں ایک مرتبہ زلزلہ آیا تو عمر فاروق نے لوگوں کو خطاب کر کے فر مایا: لوگو! یہ زلزلہ تمہاری کسی غلطی اور گناہ کی وجہ سے ہے۔قتم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے۔اگر دوبارہ یہ زلزلہ آیا تو میں تم میں ہرگز ہرگز نہیں رہوں گا۔ ∜

اور ابن ابسی الدنیا یہ مناقبِ فاروتی میں کھا ہے: عہد فاروتی میں زلزلہ آیا تو سیدنا عمر فاروق ٹے نے زمین پر اپنا ہاتھ مارا اور کہا: اے زمین! مجھے کیا ہوا گھے کیا ہوا؟ گھے کیا ہوا؟ اگر قیامت آنے والی ہے تو اپنے احوال بیان کرتی۔ میں نے رسول اللہ کے سنا ہے:

((اِذَا كَانَ يَوُمُ الْقِيَامَةِ فَلَيُسَ فِيُهَا ذِرَاحٌ وَلَا شِبُرٌ إِلَّا وَهُوَ يَنُطِقُ))
"جب قیامت آئے گی تو ایک ہاتھ بھر اور ایک بالشت بھر زمین نہ ہوگی جو بول ندا گھے" ۞
امام احدٌ نے سیدہ صفیہ ؓ سے روایت کی ہے کہ عہد فاروتی میں مدینہ منورہ میں زلزلہ آیا۔

توسیدنا فارون نے فرمایا: لوگو! یہ کیا ہے؟ تم نے اتن جلدی کیا کام کے جو یہ زازلہ آگیا؟اگر اس کے بعد کوئی زازلہ آیا تو مجھے مدینہ میں نہیں یاؤ گے۔"

سیدنا کعب فرماتے ہیں "جب زمین پر گناہ ہونے لگتے ہیں تو زمین خوف البی کے مارے لرزنے لگتی ہیں تو زمین خوف البی کے مارے لرزنے لگتی ہوں اور زلزلد آجا تا ہے اور زمین پر بسنے والوں کو تنیید کی جاتی ہے۔ " شسیدنا عمر بن عبد العزیر ترک عجد میں زلزلد آیا تو انہوں نے ساری قلمرو (ریاست) میں بید فرمان جاری کردیا۔ حمد وصلوۃ کے بعد لکھا۔ امابعد! بیدایک ایسا عذاب ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے ذریعہ این بندوں کو عماب فرما تا ہے۔ میں نے تمام شہروں اور آباد یوں میں بیداعلان کر دیا ہے کہ فلال فلال مہینہ میں فلال فلال دن تم شہروں اور آباد یوں سے باہر نکلؤ اور جس کے پاس کچھ ہے وہ صدقہ خیرات نکالے کو ککہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ قَدُ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَیٰ ۞ وَ ذَكَرُاهُ هَرَ رَنِهِ فَصَلَّى ۞ ﴾ (الاعلی: ٨٥/ ١١١) "تحقیق جو پاک صاف ر هااوراپنے پروردگار کا نام لیتا ر هانماز پڑھتا ر هاوه اپنی مراد کو کپنج گیا۔"

العقوبات لابن ابی الدنیا (۱۸) مصنف ابن ابی شیبة (۲/ ۲۲۱) اسناده ضعیف۔ اس کی سندرسل چ۔ ♦ العقوبات لابن ابی الدنیا (۱۲) اس کی سند میں سعد بن طریق مہتم بالوضح راوی ہے۔ ♦ العقوبات لابن ابی الدنیا (۲۰) مصنف ابن ابی شیبة (۲/ ۲۲۱) ﴿ العقوبات (۲۱)

اوروہ پڑھا کروجوآ وم الیٹا پڑھا کرتے تھے۔ ﴿ رَبَّنَا ظَلَمْنَنَا ۖ اَنْفُسَنَا ﷺ وَ إِنْ لَكُو تَغْفِرْلَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُوْنَنَ مِنَ الْخُسِرِيْنَ ۞﴾ (اعراف:٣/٤)

''اے ہمارے پروردگاد! ہم نے اپنی جانوں پرظلم کیا اور اگر تو ہم کو معاف نہیں کرےگا اور ہم پر رحمنہیں کرے گا تو ہم یقیناً نامرادوں میں سے ہوں گے'' اور وہ پڑھا کر وجوسیدنا نوح ملی<sup>نیم</sup>ا پڑھا کرتے تھے:

﴿ وَإِلاَّ تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمُنِيَ أَكُن مِن الْعَلِيدِيْنِ ۞ ﴾ (هود: ١١/ ٢٥) "اگرتوميراقصورمعاف نبيل كرے گا اور جھ پر رحم نبيل كرے گا تو بيل نامرادول بيل سے ہوجاؤل گا" اور وہ پڑھا كر جوسيدنا يونس پڑھا كرتے تھے: ﴿ لِا ۗ إِلَٰ اَنْكَ سُبْلُحْنَكَ ﴾ إِنِّي كُنْتُ مِن الظّٰلِمِيْنِ ۞ ﴾

(انبیاء: ۱۸۷) "اے اللہ! تیرے سواکوئی معبود نبیں تو پاک ذات ہے میں ہی ظلم کرنے والوں میں سے ہوگیا ہوں''∜

#### گناه اورغلامی

امام احر الله على الك روايت نقل كرتے بيل سيدنا ابن عر كہتے بيل كه يس في رسول الله سے سنا ہے۔ آپ فرمايا كرتے تھے:

((إِذَا ضَنَّ النَّاسُ بِالدِّيُنَارِ وَالدِّرُهَمِ وَتَبَايَعُوا بِالْعَيْنَةِ ﴿ وَاتَبَعُوا اَذْنَابَ الْبَقَرِ ﴿ وَتَرَكُوا الْجِهَادَ فِي سَبِيلِ اللّٰهِ آنْزَلَ اللّٰهُ بِهِمُ بَلاَءٌ فَلَا يَرُفَعُهُ عَنُهُمُ حَثِّى يَرْجِعُوا دِينَهُمُ)

﴿ العقوبات (٢٣) حلية الاولياء (٥/ ٢٠٥٣) ﴿ "بيع عينه" كمعنى يه بين كدكونى چيزمقرره قيت به معاد مقرره كو وحد ب اس شرط كرماته فروخت كى جائ كدمقرره ميعاد كي بعدائ بي كرم قيت بروائين فريد بالا فليم مقرره كو وعد ب اس شرط كرماته وحت بي كالمحتم كاكار وباركيا كرتے تتے اور متعديد قاكم عرات البيكو حياوں كو دريد علال كرايا جائے اور بيسراسر ب ايمانى ب رضاه اللى اور ادادة اللى كے خلاف ب ب ﴿ الله على كورات البيكوركي ورمان كي يعلي كورات كالى اختياركرلين اور ادادة اللى كالى اختياركرلين اور جهاد كاسله بندكروين به بات معيبت كا موجب اور سبب بن جاتى ہے ۔

深 (中区量的 光光卷光卷光光 1711 光

''جب لوگ دینارودرہم میں بخل کرنے میں لگ جائیں گے اور عینہ کے طریقوں پر تیج و فروخت کرنے لگیں گے اور بیلوں کی دموں کے پیچھے ہی گئے رہیں گے۔ اور جہاد ترک کر دیں گے تو اللہ تعالیٰ ان پر بلا ا تارے گا اور جب تک وہ دین کی طرف رجوع نہیں کریں گے یہ بلا ان سے دورنہیں کی جائے گی۔''

امام ابوداؤد نے اس حدیث کو با سنادھن روایت کیا ہے۔ $^{igotheta}$ 

سیدنا حسن کہتے ہیں: اللہ کی قتم! کیتے "عینة" لوگوں کے حق میں اللہ تعالیٰ کا عذاب ہے۔ ﴿ بختِ نفر کے عہد کے بعض پیغیبروں نے جب بخت نفر کا عذاب اورظلم دیکھا تو فرمانے لگے: "اے اللہ! یہ ہمارے ہاتھوں کی کمائی ہے کہ تو نے ایسے فحض کوہم پر مسلط کر دیا ہے جو تجھے پہچانتائیں۔اورہم پر حمنہیں کرتا۔" ﴿

بخت نفرنے ایک مرتبہ سیدنا دانیال نبی سے پوچھا: وہ کوئی چیز ہے جس نے مجھے تہاری قوم پر مسلط کر دیا؟ انہوں نے جواب دیا: ''تیرے بڑے بڑے گناہوں نے اور میری قوم کے ظلم نے 'جوخود انہوں نے اپنی جانوں پر کیا ہے۔''

ابن ابی الدیناً نے سیرنا عمار بن یاس اور سیرنا حدیقہ سے روایت بیان کی ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا:

((إِنَّ اللَّهَ عزوجل إِذَا أَرَاد بِالْعِبَادِ نِقُمَةً أَمَاتَ الْأَطْفَالَ وَأَعُقَمَ اَرُحَامَ النِّسَاء فَتَنَزَّلَ النِّقُمَةُ وَلَيُسَ فِيُهِمُ مَرُحُومٌ)) ۞ "جب الله تعالى بندول يرعذاب بهجنا عابمًا جوتو بجول كوموت در ديتا جاور

جب القد تعالى بندول پر عداب جيجنا عابها ہے ہو بيوں توسوت دے ديتا ہے اور عورتيں بانجھ ہو جاتی ہيں'اس وقت ان پر عذاب اتر تا ہے'ان ميں ايک شخص بھی رحم کے قابل نہيں ہوتا''

مالک بن دینار اُفر ماتے ہیں: میں نے حکمت کی کتابوں میں دیکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: میں تو بادشا ہوں کا بادشاہ ہوں بادشا ہوں کے دل میرے ہاتھ میں ہیں۔ جولوگ میری اطاعت کریں گے ان پر بادشاہوں سے رحم کراؤں گا۔ اور جولوگ میری نافر مانی کریں گے ان

<sup>♦</sup> مسند احمد (٢/ ٢٨) سنن ابي داود. كتاب البيوع. باب في النهي عن العينة (حديث. ٣٣٩٢)

<sup>﴿</sup> العقوبات (٢٥) ﴿ العقوبات (٢٨) ﴿ العقوبات (٢٦) اسناده ضعيف.

یران سے عذاب کراؤ نگا۔ پس تم بادشاہوں کو گالیاں نددیا کرو بلکہ اللہ کی جناب میں تو بہ کرو تا کہ وہ بادشاہوں کوتم پر مہر بان کر دے۔ ◆

حسن بھری ہے مرسل روایت ہے:

((إِذَا اَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمٍ خَيراً جَعَلَ اَمْرَهُمُ إِلَى حُلَمَائِهِمُ وَفَيْتَهُمْ عِنْدَ سُمَحَائِهِمُ وَإِذَا اَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمٍ شَرَّا جَعَلَ اَمُرَهُمُ اِلَى سُفَهَائِهِمُ وَفَيْنَهُمْ عَنْدَ بَخُلَائِهِمُ))

''الله تعالیٰ جب کی قوم کے ساتھ بھلائی چاہتا ہے تو اس کے اختیارات ان کے سمجھداروں کے ہاتھ میں دیدیتا ہے اور مال سخادت کرنے والوں کو دیتا ہے۔ اور جب کسی قوم کے لئے برائی چاہتا ہے تو شریروں' احقوں کوان کا سردار بنا دیتا ہے' اور مال بخیلوں کو دیتا ہے''

امام احمد میشینهٔ وغیرہ سیدنا قنادہ سے بیان بیان کرتے ہیں۔ سیدنا موکی علینا نے بارگاہ الله میں دعاء کی کہ اے پروردگار! تو آسان پر ہے اور ہم زمین پر تیرے غضب اور تیری رضاء مندی کی نشانی کیا ہے؟ الله تعالی نے جواب دیا: اور جب میں تم پراچھے لوگوں کو حاکم اور سردار بناوس تو یہ بناوس تو یہ بناوس تو یہ میری خطکی اور تاراضی کی نشانی ہے۔''گ

ابن ابى الدنيا تفسيل بن عياض عدوايت بيان كى ي:

((اَوُحَى اللّٰهُ اِلَى بَعُضِ الْاَنْبِيَاءِ اِذَا عَصَانِيُ مَنُ يَعُرِفُنِي سَلَّطُتُّ عَلَيْهِ مَنُ لَا يَعُرِفُنِي)) ۞

"دبعض پغیروں پر الله تعالى نے بدوى نازل فرمائى ہے كد مجھے بہيانے والا جب ميرى نافرمانى كرتا ہے تو ميں اس پرايے فض كومسلط كرديتا موں جو مجھے نيس بہيا نتا-"

نیزسیدنا ابن عرر سے ایک مرفوع روایت بھی انہوں نے نقل کی ہے کہ "قتم اس ذات کی جس

العقوبات (٣٠) اسناده ضعيف صالح الموى ضعف رادى بـ يقول مرقوعا مجى مردى بالمحبرو حين لابن حبان (٣/ ٤٧) حلية الاولياء (٣/ ٣٨٨) المعجم الاوسط للطبراني (٢١١١) الى كم تند ش وهب بن راشد متروك راوى ب- ﴿ المراسل لابى داود كما فى الترغيب (٣/ ٣٨٢) العقوبات (٣١) اسناده ضعيف سند مرسل بـ صن يعرى كى مرسل روايتي مرسل روايتي مرضعف ترين ثار بوتى بين - ﴿ كتاب الزهد (٣٣٤) العقوبات (٣٢) ﴿ العقوبات (٣٣) کے ہاتھ میں میری جان ہے قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگی جب تک کہ اللہ تعالیٰ جھوٹے ہے۔

امیروں اور بد کاروزیروں خائن اعوان وانصار واہل کاروں اور قبیلوں 'جماعتوں کے ظالم مرداروں 'چوہدریوں اور فاسق' بدکار قراء وعلاء کوجن کی پیشانیاں راہبوں کی می ہوگی اور دل مردار جانوروں سے زیادہ متعفن و بد ہو وارجس میں ہرقتم کی خواہشات وینا موجزن ہوگی' کو میں جھے نہیں لےگا۔ جب ایسے لوگ پیدا ہو جائیں گے اور ایسے حالات پیدا ہو جائیں گے تو اللہ میں اس کھے خطرناک تاریک فقتے کھڑ ہے کردےگا۔ جن میں بدلوگ ٹاکٹو ئیاں مارتے رہیں کے قتم اس ذات کی جس کے ہاتھ میں مجھ کی جان ہے! اسلام کی زنجیر پارہ پارہ کردی جائے گی بہاں تک کہ کوئی اللہ اللہ کہنے والا بھی باتی نہیں رہے گا۔ لوگو! امر بالمعروف نہی عن المنکر کا فرض یہاں تک کہ کوئی اللہ اللہ کہنے والا بھی باتی نہیں رہے گا۔ لوگو! امر بالمعروف نہی عن المنکر کا فرض انجام دیتے رہؤ ورنہ اللہ اتفالی تم پر اشرار کومسلط کردے گا جو تمہیں بدسے بدتر عذاب میں مبتلا کر دیں گا۔ اس وقت جو اچھے لوگ ہوں گے تمہارے حق میں دعاء کریں گے لیکن وہ مقبول نہ ہو گی۔ دیں گا۔ لوگو! امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کرتے رہو۔ ورنہ وہ تم پر ایسے لوگوں کو بھیجے گا جو تمہارے چھوٹوں پر رحم نہیں کریں گے۔ تمہارے بروں کی تو قیروعزت نہیں کریں گے۔ "کہارے جھوٹوں پر رحم نہیں کریں گے۔ "کہارے بروں کی تو قیروعزت نہیں کریں گے۔ "کہارے بروں کی تو قیروعزت نہیں کریں گے۔ "کھوٹوں کے تھوٹوں کر جس کے بروں کی تو قیروعزت نہیں کریں گے۔ "کھوٹوں کی جھوٹوں کی دورے اسے کھوٹوں کی دورے دیں کھوٹوں کے دورے دیں کھوٹوں کی کھوٹوں کے دیں کھوٹوں کی دورے دیں کھوٹوں کو تھیں کھوٹوں کی دورے دیں کھوٹوں کی دورے دیں کھوٹوں کو تھی کھوٹوں کی دورے دیں کھوٹوں کی کھوٹوں کی دورے دیں کھوٹوں کی دورے دیں کھوٹوں کو تھی کھوٹوں کو تھی کھوٹوں کی دورے دیں کھوٹوں کو دیا کھوٹوں کو تھی کھوٹوں کی دورے دیں کھوٹوں کو تھوٹوں کی کھوٹوں کو تھوٹوں کو تھوٹوں کیورے کھوٹوں کو تھوٹوں کو تھوٹوں کو تھوٹوں کے دورے کھوٹوں کے دی کھوٹوں کو تھوٹوں کو تھوٹوں کو تھوٹوں کو تھوٹوں کو تھوٹوں کھوٹوں کو تھوٹوں کو تھوٹوں کو تو تھوٹوں کے دورے کھوٹوں کو تھوٹوں کو تو تھوٹوں کو تھوٹوں کو تھوٹوں کو تو تھوٹوں کو تھوٹوں کو تو تھوٹوں کو تھوٹوں کو ت

معجم طبرانی میں سیرنا ابن عباس بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ یہ فر مایا: لوگ جب ناپ تول میں کی کرنے گیں گے تو اللہ تعالی بارش روک لے گا جب زنا کی کثرت ہو جائے گی تو موت عام ہو جائے گی۔ جب سودخواری پھیل جائے گی تو ان پر جنون مسلط ہو جائے گا۔ جب قل و غارت گری کی کثرت ہو جائے گی تو اللہ تعالی دشنوں کو ان پر مسلط کر دے گا۔ جب لواطت کی کثرت ہو جائے گی تو لوگ زمین میں دھنسا دیئے جائیں گے۔ جب امر بالمعروف اور نہی عن المنکر ترک کر دیں گے تو ان کے نیک اعمال اوپر کوئیس جائیں گے اور ان کی دعاؤں کی شنوائی نہ ہوگی۔'

سے صدیث ابن ابی الدنیا ؓ نے بھی سیدنا سعیدؓ سے روایت کی ہے۔ ﴿
سیدہ عائشہ صدیقہؓ بیان کرتے ہیں وہ فرماتی ہیں: ایک مرتبہ رسول اللہؓ اس حالت
میں میرے یہاں تشریف لائے کہ آپ کی سانس پھولی ہوئی تھی۔ چہرے سے بیمعلوم ہورہا تھا
کہ آپؓ بہت پریثان ہیں۔ آپؓ نے کسی سے بات چیت نہ کی اور وضوء کر کے فوراً جمرے سے

العقوبات (۳۳) الامالى للشجرى (۲/ ۲۵۳۲۵۷) اسناده ضعیف جدا کثر بن کیم مکر الحدیث راوی ب-

 <sup>♦</sup> المعجم الكبير للطبراني (۱۰۹۹۲) العقوبات (۳۵) اسناده ضعيف ابراهيم بن اشعت عبدالرحمن بن زيد العمي اوراس كا والدينول شعف رادى بين.

روائے شافی کے اور میں جرے کے ایک کونے سے چٹ کر کھڑی ہوگئ آپ مجد میں باہر تشریف لے گئے اور میں جرے کے ایک کونے سے چٹ کر کھڑی ہوگئ آپ مجد میں تشریف لے گئے اور مبر پر کھڑے ہو گئے۔ جمد وثنا کے بعد فر مایا: ''لوگو! اپنے رب سے ڈرؤاللہ تعالیٰ کا حکم ہے کہ تم امر بالمعروف ونہی عن المنکر کیا کرو' قبل اس کے کہ تمہاری دعاء قبول ندکی جائے' تم ماگواور تمہاری دعاء قبول ندکی جائے' تم ماگواور تمہارا سوال ردکر دیا جائے' اور حمیس کچھے نہ دیا جائے۔'' ◆

سیدنا عمری الزاہد کا قول ہے'' تمہاری غفلت اور اللہ سے روگر دانی کی بید دلیل ہے کہ تمہارے سامنے اللہ کی مرضی کے خلاف کام ہور ہا ہواور تم دیکھتے رہو۔ اور چشم پوشی کر جاؤ۔ اور مخلوق کے ڈرسے جو تمہیں کی فتم کا نفع اور نقصان نہیں پہنچا سکتی امر بالمعروف و نہی عن المئر ترک کر دو۔'' ان ہی کا قول ہے'' جو شخص مخلوق کے ڈرسے امر بالمعروف اور نہی عن المئر ترک کر دیتا ہے۔ اس سے طاعت کی قوت سلب کر لی جاتی ہے اور پھر اس کی اولا ڈ اس کے حق پرری اور اس کے غلام اس کے حق آ قائی کا پاس نہیں کرتے۔'' امام احد اپنی مسند میں سیدنا قبی بن ابی حازم کی روایت نقل کرتے ہیں کہ سیدنا ابو بکر صدیق نے فرمایا: اے لوگو! تم ہیں ان بیا حازم کی روایت نقل کرتے ہیں کہ سیدنا ابو بکر صدیق نے فرمایا: اے لوگو! تم ہیں ان بیات تا ہو تک میں تا ہو تک تا ہو تا ہو۔

''ایمان والواتم اپنی خبرر کھو۔ جب تم راہِ راست پر ہوتو کوئی بھی گمراہ ہوا کرے تم کو نقصان نہیں پیچائے گا''

میں نے تو رسول اللہ کی زبان مبارک سے بیا ہے:

((اذَا رَأُوا الظَّالِمَ فَلَمُ يَأْخُدُوا عَلَى يَدَيُهِ وَفِي لَفُظ لَهُ اذَا رَأُوا الْمُنْكَرَ فَلَمُ يُغَيِّرُوهُ أَوْشَكَ أَنُ يَعُمَّهُمُ بِعِقَابٍ مِنْ عِنْده)) اللهَ "جبلوگ ديميس كه ظالم ظلم كرر مائ كريم بقى وه اس كا باته تبيس بكرت ـ" دوسر

مسند احمد (٢/ ١٥٩) سنن ابن ماجه ـ كتاب الفتن ـ باب الامر بالمعروف والنهى عن المنكر احديث ـ م٠٠٠) مختصرا صحيح ابن حبان (٢٩٠) مسند البزار (٣٠٠٥) أ العقوبات (٣٨) حلية الاولياء (٨/ ٢٨٣) أ مسند احمد (١/ ٥٠٢) سنن ابى داود ـ كتاب الملاحم ـ باب الامر والنهى احديث ـ ٢٣٣٨) سنن ترمذى ـ كتاب الفتن ـ باب ماجاء فى نزول العذاب اذا لم يغير المنكر (حديث ـ ٢١٨٨) سنن ابن ماجه ـ كتاب الفتن ـ باب الامر بالمعروف والنهى عن المنكر (حديث ـ ٢٠٠٨)

## 深 (內比量的 聚卷深卷聚卷四)

ے الفاظ یہ ہیں۔''جب لوگ منکر اُمرکو دیکھیں اور اے ندروکیں تو ڈر ہے کہیں اللہ تعالیٰ اپنا عذاب سب پر عام ندکر دے''

امام اوزائ سيدنا ابو بريره الله الله الله عن المرسول الله في ارشاوفر مايا: ((اذَا أُخُفِيتِ الْخَطِيئَةُ فَلَا تَضُرُّ الَّا صَاحِبَهَا وَإِذَا ظَهَرَتُ فَلَمُ تُغَيَّرُ تَضُرُّ الْعَامَّةَ )) أ

'' گناہ جب چھپا رہتا ہے تو گناہ کرنے والے کے سواکسی اور کو نقصان نہیں پہنچاتا اور جب ظاہر ہوجاتا ہے تو عام نقصان پہنچانے سے باز نہیں رہتا''

امام احمد میشین سیونا عمر بن الخطاب سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا: ڈرہے آباد اور معمور بستیاں ویران ہو جائیں گی۔ پھر فر مانے گھے: یہ اس وقت ہوگا جبکہ فاسق وفاجر لوگ نیک لوگوں کے مقابلہ میں اُبھر آئیں گے۔قوم کے سردار منافق لوگ ہوں گے۔'' ﴿

امام اوزائ سیدنا حمان بن عطیہ ہے بیان کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: میری امت کے اشرار اخیار اور بھلے لوگوں کے مقابلہ میں انجریں گے۔ اور ایسے انجریں گے کہ ایمان والے لوگ اس طرح چھیا کریں گے جس طرح آج منافق ہم سے چھیا کرتے ہیں۔'' \*

ابن أبى الدنيا سيرنا ابن عاس ت أيك مرفوع حديث بيان كرتے ہيں۔" أيك زماند اليا آئے گا كر مؤمن كا ول اليا كل كررہ جاتا كا حيسا پانى بيس نمك كل كررہ جاتا ہے۔" صحابة نے عرض كيا: يارسول الله مَا الله عَلَيْم ! اليا كوں بوگا؟ فرمايا: برائى كو د يكھنے پر اس كو روكنے كى طاقت ندر كھے گا"۔ ﴿

امام احمد میشنیسیدنا جریر دانش سے بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرمایا:''جس قوم میں گناہوں کا ارتکاب ہو۔ اور بدکر داروں کے مقابلہ میں دوسر بےلوگ غالب ہوں' اور پھر بھی وہ ان کو نہ روکیس تو اللہ تعالیٰ تمام پراپناعذاب نازل فرمائے گا۔'' ®

﴿ العقوبات (٣٠) المعجم الاوسط للطبراني (٣٤١) اسناده ضعيف. مردان بن سالم الغفارى مروك راوى ب حيان اور بي كريم الغفارى مروك راوى ب حيان اور بي كريم الغفار العقوبات (٣٥) اس كاستدمفعول ب حيان اور بي كريم الغفار ورميان كم ازكم دوراوى ساقط ربي - المحامل ابن عدى (٤/ ٢٩٣٤) مين يدموهوا مروى ب كيان اس من بي بن الجا اليم العقوبات (٣٩) اسناده ضعيف. سند منقطع ب عطاء الخراساني ني ابن عباس المالا عن المن والنهى عن المناد والنهى عن المنكر والنهى عن المنكر (حديث. ٢٣٣٩) سنن ابن ماجه. كتاب الامر بالمعروف والنهى عن المنكر (حديث. ١٩٠٥)



سيدنا اسامه بن زيد وللفئ بيان كرت بي كدرسول الله ي ارشاد فرمايا:

''قیامت کے دن ایک محض کو لایا جائے گا اور اسے جہنم میں ڈال دیا جائے گا' جہنم میں اس کی آئیں تک نکل پڑیں گی۔اور دیوانہ واراس طرح جہنم میں چکر لگائے گا جس طرح چکی کے گرد گدھا چکرلگایا کرتا ہے۔ بیدد کیھ کر دوسرے جہنی اس کے اردگر دجمع ہو جائیں گے۔اوراس سے پوچیں گے: تیرابیحال کیول ہے؟ تو تو ہمیں اچھے کاموں کا حکم دیا کرتا تھا اور برائیول سے رو کتا تھا۔ وہ جواب دے گا: میں تہہیں اچھے کاموں کا تھم دیتا تھالیکن میں خودعمل نہیں کیا کرتا تھا۔ بری چیزوں سے رو کتا تھا لیکن میں بری چیزوں سے خود باز نہیں رہتا تھا۔''<sup>©</sup> اور امام احمد بن طبل میلند سیدنا ما لک بن وینارے بیان کرتے ہیں کہ بنی اسرائیل میں ایک بواز بردست عالم تھا۔اس کے مکان پر ہمیشہ مردول عورتوں کا ہجوم رہا کرتا تھا۔ یہ انہیں وعظ ونصیحت کیا کرتا تھا' عبرت ونقیحت کے لئے تاریخی واقعات پیش کر کے نیگی کے لئے آ مادہ کرتا رہتا تھا۔ ایک مرتبداس نے دیکھا کہ اس کا اثر کا کسی عورت کو آ تکھیں مار رہا ہے۔ وہ بولا: بیٹا یہ کیا ہورہا ہے؟ بیٹا یہ کیا ہور ہاہے؟ اس کے بعد وہ فوراً تخت سے پنچے آگرا۔اور اس کا بھیجا ( د ماغ) پھٹ گیا۔ اس کی بیوی بھی گر پڑی۔ اور اس کے لڑے قتل کر دیے گئے چر اللہ تعالیٰ نے اس وقت کے پنجبر کو وی سے خبر دی کہ فلال عالم کوخبر دیدو کہ تیری پشت میں اب کوئی صدیق پیدائہیں ہوگا۔ میرے لئے تیراغصہ بس صرف اسقدر تھا کہ تونے کہا: اے میرے بیٹے نری ہے۔اے میرے

امام احد سيدنا عبدالله بن معود سيان كرت بين كه رسول الله ي ارشاد فرمايا: چھوٹے سے چھوٹے گناہ سے بھی اپنے کو بچاؤ۔ کیونکہ جب سے گناہ بہت جمع ہو جاتے ہیں تو بندے کو ہلاک کردیتے ہیں۔اس کے بعدرسول اللہ نے اس کی مثال پیش فرمائی کہ لوگوں کا قافلہ جب جنگل میں کسی میدان میں منزل کرتا ہے۔اور جب کھانا پکانے کا وقت آتا ہے تو کوئی ادھرادھرے لکڑی لے آتا ہے کوئی اونٹ کی خشک مینگنیاں لے آتا ہے کوئی کیا اور کوئی کیا حتی کہ ایندھن کا ڈھیرلگ جاتا ہے۔ پھر جب اس میں آگ سلگائی جاتی ہے تو ہرا سوکھا سب اس

يس جل جاتا ہے۔"♥

<sup>♦</sup> صحيح بخارى. كتاب بدء الخلق باب صفة النار (حديث. ٣٢٧٤) صحيح مسلم. كتاب الزهد. باب عقوبة عن يامر بالمعروف ولا يفعله (حديث. ٢٩٨٩) ﴿ كتاب الزهد (١٢٨) ﴿ مسند احمد (١/ ٢٠٢) المعجم الكبير للطبراني (١٠/ ٢١٢) وقد تقدم (ص: ٤٩)

حوائے شافی کے اسلام اسلام کیا کرتے ہو جو تہاری نگاہوں میں بال ہے باریک سیرنا انس بن مالک فرماتے: ''تم ایسے کام کیا کرتے ہو جو تہاری نگاہوں میں بال ہے باریک اور معمولی نظر آتے ہیں لیکن ہم ایسے کاموں کو عہد نبوی میں مہلکات میں شار کرتے تھے۔''گ سیدنا عبداللہ بن عمر الالٹائیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ کے ارشاد فرمایا کہ ایک عورت کو اس لئے عذاب دیا گیا کہ اس نے بلی کو باندھ رکھا تھا۔ نہ تو وہ اسے کھلاتی بلاتی تھی۔ نہ اسے کھولتی تھی تا کہ وہ اوھ اُدھر اُدھر ہے چن کر اپنا پہنے بھر لیتی۔ اس حالت میں وہ بلی مرگئ۔ گ گناہ کفر کے قاصد ہیں

ابو نعیہ یہ نے حلیہ الاولیاء میں سیرنا حذیفہ گی ایک روایت نقل کی ہے کہ سیرنا حذیفہ اسے ایک ون پوچھا گیا: کیا بنی اسرائیل نے اپنا دین ترک کر دیا تھا؟ انہوں نے کہا: نہیں! بلکہ یہ تھا کہ جب ان کوکی باٹ کا حکم دیا جاتا تھا تو وہ اس پر عمل نہیں کرتے تھے۔ کی چیز سے روکا جاتا تھا تو وہ اس پر عمل نہیں کرتے تھے۔ کی چیز سے روکا جاتا تھا تو وہ اس پر عمل نہیں کرتے تھے۔ کی چیز سے روکا جاتا تھا تو وہ اسے ضرور کرتے تھے اور اس طرح انہوں نے اپنے دین کا چولا (پہناوا) اتار پھینکا ہے۔ ابی حصر طرح آ دمی اپنا قبیص اتار پھینکا ہے۔ ابیض سلف کا قول ہے۔ ''معاصی کفر کے قاصد ہیں جس طرح کہ بوسہ جماع کا قاصد ہے اور گانا زنا کا 'نگاہ عشق کا اور بیاری موت کا قاصد ہیں جس طرح کہ بوسہ جماع کا قاصد ہے اور گانا زنا کا 'نگاہ عشق کا اور بیاری موت کا قاصد ہوا ۔ ابی حلیہ الاولیاء میں سیدنا ابن عباس ڈلاٹھ بیان کرتے ہیں: ''اے گناہ کرنے والے! تو نگاہ کے فتنہ اور اس کے انجام بدے بے خوف نہ رہنا کونکہ یہ اس گناہ سے بھی بڑا گناہ ہے اس گناہ سے بھی بڑا گناہ ہے گناہ کرنا اور اس کا اندازہ نہ کرنا کہ اس کے بدلہ تہارے ساتھ کیا معاملہ ہوگا 'یہاں کہی ہے بھی بڑا گناہ ہے گناہ کرنا اور اس کیاہ ہوگا 'اس گناہ سے بھی بڑا گناہ ہے گناہ کرنا اور اس کا ندازہ ہوکہ اللہ تعالی تہہیں دیکھ رہا ہے تو یہ اس گناہ میں مشغول رہو اور دل میں یہ خوف پیدا نہ ہوکہ اللہ تعالی تہہیں دیکھ رہا ہے تو یہ اس گناہ سے بھی بڑا گناہ ہے اللہ تعہارا بھلا کرے ''

سیدنا ابوب نے کیا گناہ کیا تھا جواللہ تعالی نے ان کوایک سخت ترین بیاری میں مبتلا کردیا۔ اور ان کا سارا مال چھین لیا؟ گناہ تو صرف اتنا ہی تھا کہ ایک غریب مسکین نے ایک ظالم کے ہاتھ چھڑانے کی ان سے درخواست کی اور انہوں نے اس کی فریاد نہ تی اور ظِالم کو ندروکا۔

امام احدٌ بيان كرتے بين سيدنا بلال بن سعد كها كرتے تھے" بيند ديكھوكد كناه چھوٹا ہے

<sup>﴿</sup> صحيح بخارى كتاب الرقاق باب مايتقى من محقرات الذنوب (حديث ٢٣٩٢) ﴿ صحيح بخارى . كتاب السلام باب بخارى . كتاب السلام باب (٥٣) (حديث ٣٣٨١) ﴿ حلية الأولياء (١/ ٣٢٩) ﴿ حلية الأولياء (١/ ٢٢٩) ﴾ حلية الأولياء (١/ ٢٢٩)

بلکہ بید دیکھو کہتم کس کی نافر مانی کررہے ہو؟ ∜سیدنافضیل بن عیاضٌ فرماتے ہیں: ''گناہ کوتم جس قدر چھوٹا سمجھو گے اس قدر وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک بڑا ہو جائے گا اور گناہ کوتم جس قدر بڑاسمجھو گے وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک چھوٹا ہو جائیگا''∜

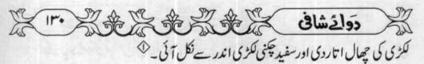
حقیقی مرده

'' ''نہیں بلکہ بات سے کہان کے دلوں پرانہی کے اعمال کے زنگ بیٹھ گئے ہیں'' امام تر ندیؒ اس حدیث کے متعلق لکھتے ہیں: حدیث بھچ ( بیٹیج حدیث ہے ) <sup>۞</sup> سیدنا حذیفہ ڈٹائٹؤ فرماتے ہیں'' جب بندہ گناہ کرتا ہے تو اس کے دل پر سیاہ نقطہ پڑجا تا ہے اور گناہ کرتے کرتے اس کا سارا دل گرد آلودہ بکری کی مانند ہوجا تا ہے۔'' <sup>۞</sup>

امام احمد مونینی سیدنا عبدالله بن مسعود دلاتینیان کرتے ہیں رسول الله یہ ارشاد فرمایا:

د اما بعد! اے قریش! اس حکومت کے حقدارتم ہی ہو کیکن اس وقت تک کہتم الله تعالی کی نافر مانی نہیں کرو گے وہ وہتم پر ایسے لوگوں کو مسلط کر دے گا جو تہمیں چھیل ڈالیس گے۔ اور اس طرح تمہاری کھال اتاریں گے جس طرح بید کلڑی چھیل دی گئے۔ یہ کہ کر آپ نے اس کلڑی کی طرف اشارہ فرمایا جو آپ کے ہاتھ میں تھی۔ اور آپ نے گئے۔ یہ کہ کر آپ نے اس کلڑی کی طرف اشارہ فرمایا جو آپ کے ہاتھ میں تھی۔ اور آپ نے

<sup>♦</sup> كتاب الزهد (٣٢٠) ♦ شعب الايمان (١٥٢٠) ♦ مسند احمد (٢٩٤/٢) سنن ترمذي كتاب تفسير القرآن. باب ومن سورة المطففين (حديث ٣٣٣٣) سنن ابم ماجه كتاب الزهد. باب ذكر الذنوب (حديث ٢٢٣٣) ♦ شعب الايمان (٢٠٥٥) حلية الاولياء (١/ ٢٢٣)



امام احد سیدنا وہب سے بیان کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں:''بنی اسرئیل کو اللہ رب العالمین نے فرمایا تھا: میری اطاعت و پیروی کی جاتی ہے تو میں خوش ہوتا ہوں ۔ اور جب میں خوش ہوتا ہوں تو برکت دیتا ہوں ساز کر ہوتا ہوں اور جب میری نافر مانی کی جاتی ہے تو میرا غضب نازل ہوتا ہے تو میری لعنت نافر مانی کرنے والے کی ساتویں اولاد تک پینچی ہے۔'' ۞

نیز امام احمدٌ بیان کرتے ہیں کہ سیدہ عا کشہ صدیقۂ نے سیدنا معاویہ ڈٹاٹٹڑ کوایک مراسلہ بھیجااس میں انہوں نے لکھا:

((اَمَّا بَعُدُ اَفَانَّ الْعُبُدَ إِذَا عَمِلَ بِمَعُصِيَةِ اللهِ عَادَ حَامِدُهُ ذَامَّا)) ♦ "اما بعد! جب بنده الله كي نافر ماني كرتا بَ تو اس كي تعريف كرنے والے بھي اس كي ندمت كرنے لگتے ہيں"

ابوقعیمٌ سیدنا ابولدرداءٌ سے بیان کرتے ہیں فرماتے ہیں: ''آ دمی کو جاہے کہ ایمان والوں کی لعنت سے اپنے کو بچالے۔ کیونکہ وہ اس طرح نازل ہوتی ہے کہ اس کا پیۃ بھی نہیں چلتا۔ اس کے بعد فرمایا: جانتے ہو یہ کس طرح؟ میں نے کہا: نہیں۔ فرمایا: جب بندہ گناہ کرتا ہے تو اللہ تعالی ایمان والوں کے دلوں میں اس کی جانب سے اس طرح نفرت پیدا کر دیتا ہے کہاں کی سجھ میں نہیں آتا۔'' ©

إِذَا لَمُ يُغْبَرُّ حَاثِطٌ فِي وُقُوعِهِ فَلَيْسَ لَهُ بَعُدَ الْوُقُوعِ غُبَارُ

"جب دیوارے گرتے وقت غبار نداڑی تو گر جانے کے بعد کیا غبار اٹھے گ'

الله الله! اس دقیق تکت سے بخبری کی وجہ سے الله کی کتنی مخلوق ہلاک وہر باد ہوگئ اور الله کی بڑی بڑی نعمتوں سے الله کے بندے محروم ہو گئے؟ اور کیے کیے عذاب اپنے سرول پر

张 《中刊》 张泰宗泰兴泰宗》

اٹھالئے۔ بڑے بڑے علا وفضلاء دھو کہ کھاگئے۔ جہاں اور احمقوں کا تو پوچھنا ہی کیا۔ بیفریب خوردہ لوگ بینہیں جانتے کہ عرصہ کے بعد بھی گنا ہوں کا پھوڑا پھوٹے بغیر نہیں رہے گا' تلوار اور نیزے کا زخم بھر جاتا ہے مگر معمولی تی بے اعتدالی اور بدیر ہیزی اسے تازہ کر دیتی ہے۔ ۞

اور امام احمد مینینی سیدنا ابوالدرداء خاتین سیدنا کرتے ہیں' اللہ تعالیٰ کی عبادت تم اس طرح کرو کہ گویا تم اللہ تعالیٰ کو اپنے سامنے دیکھ رہے ہو۔ اور اپنے کو مردہ سمجھواور یہ سمجھ لوکہ تھوڑا ساجو تمہیں کافی ہو جائے' غفلت میں ڈالنے والے کثیر سے بہتر ہے۔ اور سمجھ لونیکی پرانی نہیں ہوتی' اور گناہ کو بھی بھولنانہیں جاہے۔'' ﴿

ایک بزرگ نے ایک خوبصورت لڑکے کو دیکھا اور اس کی خوبصورتی پر پچھ دیر غور
کرتے رہے۔ جب رات کو وہ سوگئے تو خواب میں وہ لڑکا ان کے سامنے آیا۔ اور کہنے لگا: اس
کا انجام تم چالیس ۴۰ سال کے بعد دیکھو گے۔'' گنا ہوں کا اثر بدیر ظاہر ہوتا ہے لیکن اس کا پچھ
نہ پچھا اثر فوری طور پر ضرور ہوتا ہے۔ چنا نچے سیدنا سلیمان تیمی کہتے ہیں ''انسان رات کو مخفی طور پر
گناہ کرتا ہے۔لیکن صبح کو وہ اس حالت میں اٹھتا ہے کہ اس کی ذِلت اس کے سر پر سوار ہوتی
ہے۔'' گ

سیدنا یجیٰ بن معاذ الرازی کہتے ہیں: مجھے اس عقل مند پر تعجب ہوتا ہے جو یہ دعاء مانگاتا

((اللهُمَّ لاَ تُشُمِتُ بِيَ الْأَعُدَاءَ)) "اعالله! وشمنول كوجه يرنه بساء"

کیکن افسوس وہ خود دشمنوں کو اپنے اوپر ہنسا تا ہے۔ کسی نے پوچھا: یہ کیونکر؟ فرمایا: اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کرتا ہے جس سے قیامت کے دن یقیناً اس کی ہنمی اڑائی جائے گی۔ ∜ سیدنا ذوالنون فرماتے ہیں: جو شخص حجیب چھپا کر اللہ تعالیٰ کے ساتھ خیانت کرے گا۔ اللہ تعالیٰ اس کی مخفی چیز کو ظاہر کر دے گا اور اس کا راز فاش کر دے گا۔

<sup>♦</sup> الزهد (٢/ ٢٤٢) حلية الاولياء (٢/ ٢٤١) ذم الهوى لابن الجوزي (٢١٣)

کتاب الزهد للامام احمد (۱۲۸) والزهد لابی داود (ص ۲۳۰)

الايمان (۲۳۳) شعب الايمان

اليمان (٣٢٩٣) المعب الايمان



## گناہ کے مذموم اثرات

گناہوں کے بے شارفتیج و ہذموم اثرات ہیں' جوقلب وجسم' دنیا وآخرت دونوں کے حق میں نقصان دہ ہیں' جس کی تفصیلات کاعلم اللہ تعالیٰ ہی کو ہے

علم سے محروی

گناہوں کے بے شار اثرات ہیں ، چنانچہ گناہوں کے اثرات میں سے ایک سے ہے کہ گنہگار علم سے محروم ہو جاتا ہے۔ کیونکہ علم ایک نور الہی ہے ، جے اللہ تعالی انسانوں کے قلوب میں القا فرماتا ہے ، اور گئاہوں کی خصوصیت سے ہے کہ وہ اس نور کو بجھا دیتے ہیں۔ چنانچہ جب سیدنا امام شافعی میشید نے امام مالک میشید کے سامنے زانوے تلمذ (شاگردی) بچھایا۔ اور ان سے درس لینے گئے تو ان کی فطانت ، فہانت فہم وبصیرت کی بے پناہ کثرت و فراوانی نے امام مالک کے گئائی کے انہوں کی اللہ تعالی نے امام مالک کو انتہائی جرت میں وال دیا اور فرمانے گئے 'میں دیکھ رہا ہوں کہ اللہ تعالی نے تہمارے قلب میں نور القافر ما دیا ہے' کہیں تم اس نور کو گناہوں کی ظلمت سے بجھانہ دینا۔'' اور اس معنی میں سیدنا امام شافعی میں اس کے شعر ہیں:

شَكَوُتُ اللي وَكِيْعِ سُوْءَ حِفُظِي فَارُشَدَنِي اللي تَرُكِ الْمَعَاصِي ''امام وَكِيُّ بنَ جُراح كَ سامِنے مِين نے اپنے حافظ كى كرورى كى شكايت كى تو

انہوں نے مجھے گناہوں سے بیخے کی ہدایت فرمائی۔''

فَانَّ الْعِلْمَ فَضُلٌ مِن الله فَاللهِ وَفَضُلُ اللَّهِ لَا يُوْتَا الْعَاصِي ﴿
''أُورِ فَرِمَا يَا سِجِهِ لُو كَهُمُ اللهِ تَعَالَىٰ كَافْضُلُ وانعام بِ- اور الله تعالَىٰ كافضل وانعام نافر مانوں كونبيں ملاكرتا۔'' ﴿
نافر مانوں كونبيں ملاكرتا۔'' ﴿

رزق میں تنگی

♦ ایک اثر یہ بھی ہے کہ انسان کی روزی اور رزق میں تنگی ہوجاتی ہے اور وہ فتق ومعاصی میں مبتلا ہوجاتا ہے۔ مسند احمد میں مروی ہے:
 ((انَّ الْعَبُدَ لَیْحُرَمُ الرِّزْقَ بِالذَّنْبِ یُصِیبُهُ ))

﴿ ديوان الشافعي (٥٣) شرح ثلاثيات المسند (١/ ٤١٩) ﴿ الم شافِيٌّ (بتيماثيفل كَآخْرِ ويكسير)

♦ مسند اجمد (٥/ ٢٤٤) سنن ابن ماجه المقدمة باب في القدر (حديث - ٢٠٢٠ ٤٩٠)

# الله والنشافي المنظمة المنظمة

''بندہ اپنے ارتکابِ گناہ ہے روزی ورزق ہے محروم ہوجاتا ہے۔'' ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ جس طرح تقو کی و پر ہیز گاری روزی کو پینچق ہے' انحراف واعراض فقر وافلاس کو جلب کرتا ہے۔حصول رزق اور فراخی معاش کیلئے ترک گناہ سے بہتر کوئی چیز نہیں۔ '''

وحشت قلبي كالبيدا مونا

♣ گناہوں کا''ایک اثر یہ بھی ہے کہ گنہگار کے قلب اور اللہ کے درمیان ایک خطرناک مانوسیت پیدا ہو جاتی ہے اور یہ وحشت اس قدر خطرناک ہوتی ہے کہ دنیا و مافیہا کی ساری لذتیں بھی اسے میسر آ جائیں تو وہ بے کیف ہی رہتا ہے۔ اس وحشت کی وجہ سے کوئی لذت و سرور اسے مسرور نہیں کرسکتا ۔ لیکن یہ حقیقت اللہ کا بندہ ہی سمجھ سکتا ہے جو زندہ دل ہو۔ اور اس کا قلب بیدار ہو۔ مردے کو تو کوئی سا بھی زخم لگایا جائے اسے تکلیف نہیں پہنچتی۔ پس اگر اس وحشت ( گھراہ ب ) سے بہنچ کے لیے اور وحشت کے گڑھے سے محفوظ رہنے کیلئے ہی گناہوں کا ترک کرنا مفید اور اثر انداز ہے۔ تو صاحب عقل وبھیرت کے لیے گناہوں سے بہنچ کیلئے صرف بیرایک سبب کافی وافی ہے۔

صرف بیرایک سبب کافی وافی ہے۔

...

\*\*The state of the state

کی شخص نے بعض عارفین کے سامنے اپنی وحشت قلبی کی شکایت کی تو انہوں نے کہا: ''جب گناہوں کی وجہ سے تم وحشت میں مبتلا ہوتو تم گناہ کیوں ترک نہیں کر دیتے ؟ گناہ ترک کر دو گے تو تنہیں اللہ تعالی سے اُنس پیدا ہوجائے گا' اور تنہیں سکون واطمینان حاصل ہوجائے گا۔'' خوب سمجھ لینا چاہیے کہ بے در بے گناہ کرنے سے قلب پروحشت کا بوجھ بڑھتا چلاجا تا ہے اور بیالیا خطرناک بار ہوتا ہے کہ اس سے بدتر اور خطرناک بارکوئی دوسرا ہوئی نہیں سکتا۔ واللہ المستعان

لوگول سے وحشت

ایک اثر گنا ہوں کا یہ بھی ہے کہ گنہگار کولوگوں سے وحشت ہوجاتی ہے خصوصاً ارباب خیر وصلاح سے اس کو پچھالی نفرت ہوجاتی ہے کہ وہ ان سے دور بھا گنا ہے۔اورجس قدر سیہ وحشت اس کے اندر بر تی کرتی جاتی ہے ای قدر وہ ایسے لوگوں سے دور بھا گنا رہتا ہے۔اور ان کے ساتھ اٹھنے بیٹھنے سے گریز کرتا ہے۔جس کا بتیجہ سیہوتا ہے کہ وہ ایسے لوگوں سے استفادہ کرنے سے ہی محروم ہوجاتا ہے۔اور اس طرح وہ جس قدر رحمانی گروہ سے دور ہوتا جاتا ہے۔ شیطانی گروہ سے قریب تر ہوتا جاتا ہے۔اور سیہ وحشت شدہ (رفتہ رفتہ رفتہ) اس قدر ترقی کرجاتی ہے کہ اس کو اپنی بیوی بچوں اُقرباء اُعربہ بلکہ اپنی جان تک سے وحشت ونفرت ہونے گئی

جے۔ چنانچے سلف صالحین میں سے بعض کا قول ہے کہ ''جب بھی جھے سے اللہ کی نافر مانی ہو جاتی ہے۔ چنانچے سلف صالحین میں سے بعض کا قول ہے کہ ''جب بھی جھے سے اللہ کی نافر مانی ہو جاتی ہے تو اس کا اثر میں اپنی سواری کے جانور اور اپنی بیوی کے برتاؤ میں بھی محسوں کرتا ہوں \_'' ﴿

 Ф گناہ کا اثر بیڈ بھی ہے کہ نافر مان آ دی اپنے قلب کے اندر ایک خطرناک ظلمت و
 تاریکی دیکھتا ہے اور وہ اس ظلمت و تاریکی کو انٹی طرح محسوں کرتا ہے جس طرح آ دمی تاریک
 رات کی ظلمت راور تاریکی کو این آئے تھے دیں ہے۔ بکتابہ یہ
 رات کی ظلمت راور تاریکی کو این آئے تھے دیں ہے۔ بکتابہ یہ
 رات کی تظلمت راور تاریکی کو این آئے تھے دیں۔
 رات کی تھا ہے۔
 در تاریکی کو این آئے تھے دیں۔
 در تاریکی کو این آئے تھے دیں۔
 در تاریکی کے دیائی تاریکی کے دو تاریکی کو تاریکی تاریکی کے دو تاریکی ت

رات کی ظلمت اور تاریکی کواپنی آنکھوں ہے دیکھتا ہے۔ حقیقت میرہے کہ طاعت وعبادت ایک نورہے اور معصیت تاریکی ہے جب معصیت

بڑھ جاتی ہے تو گنبگار کی جرانی و پریشانی بھی بڑھ جاتی ہے۔ اور رفتہ رفتہ وہ ہمہ قتم کی بدعات اور گراہیوں میں جتال ہو جاتا ہے مہلک اور خطرناک امور میں پھنس کراس کی جان وبال میں پڑھ جاتی ہے۔ اور پھر طرفہ تماشہ یہ کہا ہے اپنی اس حالت کا شعور واحساس تک نہیں ہوتا اور اس کی حالت ایک ایسے اندھے کی تی ہو جاتی ہے جو اندھیری رات میں نکل کھڑا ہو۔ اور اندھیرے مالت ایک ایسے اندھے کی تی ہو جاتی ہے جو اندھیری رات میں نکل کھڑا ہو۔ اور اندھیر میں ٹا مک ٹوئیاں مارتا پھرے۔ اور پھر یظمت و تاریکی رفتہ رفتہ اس قدر ترتی کر جاتی ہے کہ اس کی آئھوں سے ظاہر ہونے لگتی ہے۔ اور پھر مؤدہ کھڑہ فحدہ (آہتہ آہتہ) اس کے منہ اور چرے پر بھی چھا جاتی ہے اور بیریابی ایسی نمودار ہو جاتی ہے کہ ہرشخص اسے دیکھتا اور محسوس کرتا ہے۔ چنانچہ سیدنا عبداللہ بن عباس ناٹھ فرماتے ہیں:

((انَّ لِلْحَسَنَة ضِيَاءٌ فِي الْوَجُهِ وَنُوُرٌ فِي الْقَلْبِ وَسَعَةٌ فِي الرِّزُقِ وَقُوَّةٌ لِلْبَدُنِ وَمُحَبَّةٌ فِي قُلُوبِ الْخَلْقِ. وَانَّ لِلسَّيِّمَةِ شُوادًا فِي الْوَجُهِ وَظُلْمَةٌ فِي الْقَبْرِ وَالْقَلْبِ وَوَهُنَا فِي الْبَدُنِ وَنَقَصًا فِي الرِّزُقِ وَبُغُضَةٌ فِي قُلُوبِ الْخَلْقِ)) ۞

<sup>♦</sup> حلية الاولياء (٨/ ١٠٩) ﴿ شعب الأيمان (١٨٢٨) من قول ابراهيم بن آدم بنحوه

وَوَلَيْشَافِي كِيْكُوكُوكُ وَمِالَكُمُ الْمُؤْمِدُ اللَّهِ الْمُؤْمِدُ اللَّهِ الْمُؤْمِدُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْمِدُ اللَّهِ الْمُؤْمِدُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْمِدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْمِدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْمِدُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْمِدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّالِي اللَّهِ الْمُؤْمِلِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْمِلِي اللَّالِي اللَّهِ الْمِلْمُ اللَّهِ الْمُل

" نیکی سے چرہ پر روشی ہوتی ہے۔قلب میں نور پیدا ہوتا ہے رزق سے فراخی ہوتی ہے برن سے چرہ پر روشی ہوتی ہے برن میں قوت پیدا ہوتی ہے۔ اور گناہ سے چرہ پر سیابی آ جاتی ہے قبر اور دل میں ظلمت اور تاریکی پیدا ہوتی ہے جس میں کمزوری پیدا ہو جاتی ہے روزی میں تنگی ہوجاتی ہے اور مخلوق کے دلوں میں بغض ونفرت پیدا ہوجاتی ہے۔"

ول اور بدن کی کمزوری

گناہوں کا ایک آثر یہ بھی ہے کہ معاصی سے قلب اور بدن کمزور اور بزول ہو جاتا ہے۔ قلب کی کمزوری تو بالکل ظاہر ہے قلب کی کمزوری بڑھتے بہاں تک بڑھ جاتی ہے لہ بالآخر اس کی زندگی ختم ہو جاتی ہے۔ جسم اور کمزوری کی حقیقت بیہ ہے کہ مؤمن کی قوت کا دارو مداراس کے قلب کی قوت پر ہے۔ جب مؤمن کا قلب قوی اور مضبوط ہے تو اس کا جسم خواہ مؤاہ بھی قوی اور مضبوط ہوتا ہے۔ بخلاف فاسق و فاجر کے کہ اس کا حال بالکل اس کے بھس ہوتا ہے آگر چہ وہ جسم و بدن کے لحاظ سے کتنا ہی قوی اور مضبوط کیوں نہ ہولیکن بزول و کمزور ہوتا ہے۔ اور وقت ضرورت اس کی جسمانی طاقت بالکل ہے کار ثابت ہوتی ہے اور جان بچانے کے موقع پر اس کی ساری قوتیں اس سے بے وفائی کر جاتی ہیں۔ چنانچے اہل فارس و روم کے بہادروں پر غور کرو کہ بیلوگ کس قدر قوی اور مضبوط تھے لین عین شحفظ و دفاع کے موقع پر ان کی بہادروں پر غور کرو کہ بیلوگ کس قدر قوی اور مضبوط تھے لین عین شحفظ و دفاع کے موقع پر ان کی ایمانی قوت اور جسم وقلب کی طاقت سے ان پر کس طرح غالب اور مسلط ہو گئے؟

اطاعت البي ہے محروي

♣ گناہوں کا ایک اثر یہ بھی ہوتا ہے کہ بیانان کواطاعت الہیہ سے روک دیتے ہیں اور صرف ہیں ایک سزا ہوتی تو محض یہی ایک عقوبت و سزا بندے کیلئے بہت ہی سخت تھی۔ بیسزا اس کیلئے طاعت و عبادت کا دوسرارستہ بند کر دیتی ہے اور پھر اس سے اس کیلئے تیسرا راستہ بھی منقطع ہوجاتا ہے۔ اور پھر اس سے چوتھا اور اس طرح بیسلملہ کے بعد دیگر ہوتا جاتا ہے۔ اس طرح بندہ کیلئے بہت می طاعتوں کی راہیں بند ہوجاتی ہیں حالانکہ اس کے حق میں ہر طاعت و عبادت دنیا و ما فیہا ہے بہتر اور قیمتی اور موجب خیر و برکت تھی ۔ اور اس کی مثال یوں سمجھلو کہ ایک آدی کی ایک چیز کیا تھے کہ اللہ الدینے خواج موجاتا ہے جن کا ہر لقمہ کہیں ذیادہ لذیذ اور بہتر تھا۔ و اللہ الدیستعان کے لذیذ فذاؤں ہے موجوباتا ہے جن کا ہر لقمہ کہیں ذیادہ لذیذ اور بہتر تھا۔ و اللہ الدیستعان

#### عمر میں بے برکتی اور اس کامفہوم

گناہوں کی ایک تا ثیر میہ ہے کہ گناہ عمر کو تباہ کر دیتے ہیں۔ اور عمر کی ساری برکتیں اس ہے چھن جاتی ہیں اور بیدلازی امر ہے کہ نیکی جس طرح عمر کو بڑھاتی ہے' فسق و فجور ہے عمر

کوتاہ ہوتی ہے۔ اس مقام پر علاء کرام میں کچھ اختلاف پیدا ہوگیا ہے۔ ایک گروہ کا یہ خیال ہے کہ گناہ سے عمر کی کوتا ہی کا مطلب ہے کہ عمر کی برکتیں کم ہو جاتی ہیں۔اور عمر اس کے حق میں

موجبِ زحمت و وہال بن جاتی ہے۔ اور ہمارے نز دیک یہی معنی حق اور سیح ہیں۔ کیونکہ یہ یقینی

امر ہے کہ گناہوں کی تاثیر یہ ہے کہ اس سے عمر کی برکتیں سلب ہو جاتی ہیں۔ دوسرا گروہ یہ کہتا

ہے کہ نہیں ' بلکہ گناہ حقیقتا عمر کو کم کر دیتے ہیں جس طرح کدروزی کم ہو جاتی ہے۔ حق سجانہ

وتعالی نے رزق وروزی میں خرو برکت عطاء کرنے کے بہت سے اسباب رکھے ہیں جن کے

ذر بعدرزق وروزی میں برکت وفراوانی عطاء کرتا ہے۔ ای طرح اس نے عمر میں برکت عطاء

كرنے كيليے بھى بہت سے اسباب ركھ ہيں جن كے ذريعة عمر بردھتى ہے۔ ان علاء كايد كہنا ہے كه

جارے اس مسلک پر کہ اسباب کے ذریع عمر برھتی ہے اور گھٹی ہے۔ کوئی اعتراض اور استحالہ (حالت

تبديل مونا) لازمنبين آتا۔ جب كدروزي عمر اجل سعادت شقاوت صحت ومرض عنا وفقر،

وغیرہ تمام امور قضاء اللی سے وابستہ ہیں' باوجودداس کے حق سجانہ وتعالیٰ ان اسباب کے ذریعہ جو

ایے مسبات کے مقتضی ہیں اپنی مثبت وارادہ ہی سے فیصلہ اور تھم فرماتا ہے (ای پرعمر کے مسللہ

كوبھى قياس كر ليچي) ايك تيسرا گروہ يہ كہتا ہے كه عمر كم ہونے كے بيمعنى بيں كه گناہوں كى وجه

ے حقیقی عمر فوت ہو جاتی ہے کیونکہ حقیقی اور اصلی زندگی ہیہے کہ انسان کا قلب زندہ ہو چنانچہ

ای معنی کی رُوسے اللہ تعالی نے کافر کو''مردہ'' کہاہے جبیبا کہ سورہ کی کے اندرارشاد ہے:

﴿ آمُوَاتُ عَنْدُ أَخْبَالًا، ٥ ﴾ (نحل: ١٦/١١) "كافرمرد ين زنده نيس"

پی حقیقی زندگی قلب کی زندگی ہے اور انسان کی عمر اس کی ای زندگی کے زمانہ کا نام ہے۔انسان کی عمراس کے وہی اوقات زندگی ہیں جواللہ تعالیٰ کے ساتھ گزاریں اوریہی اوقات اس کی عمر کی حقیقی ساعتیں ہیں۔ ظاہر ہے کہ تقویٰ و پر ہیزگاری طاقت وعبادات إن اوقات میں اضافہ کرتی ہیں اور خیرو برکت پیدا کرتی ہیں جوانسان کی حقیقی عمر ہے۔جس کے بغیر عمر کی

كوئى حقيقت نبيى - حاصل كلام يد ب كه بنده جب الله تعالى كى جناب سے كريز كرتا ہے اور معاصی کا ارتکاب کرتا ہے تو اس کی وہ حقیقی زندگی فنا ہو جاتی ہے جس کے فنا ہو جانے کا افسوس

## 深 (內公司的 光光表表表表 2711 光

اس کواس دن ہوگا جس دن اس کی زبان سے بے ساختہ نکلنے لگے گا: ﴿ یٰلَیُ تَنْنَیْ قَلَامْتُ لِیَسَیْلَقِیؒ ۞ (فجر: ۸۹/ ۲۳)

''کاش! میں اپنی آخرت کی اس زندگی کے لیے پہلے ہے ہی پھے سامان بھیج چکا ہوتا۔'
یہاں یہ سمجھ لینا چاہیے کہ بندے کی کئی حالتیں ہیں۔ یا تو بندہ اپنی دنیوی اور اخروی
مصالح ہے بے خبر ہے یا باخبر۔اگراس ہے بالکل بے خبر ہے تو اس کی ساری عمر رائیگال گئی اور اگر
وہ ان مصالح ہے بے خبر ہے اور پھر بھی وہ معاصی میں گرفتار ہے تو سمجھ لینا چاہیے کہ راہ کے
عوائق ومشکلات کی وجہ ہے اصل راہ اس کیلئے طول وطویل ہوگئی اور خبر وصلاح کے اسباب اس کیلئے
در در شوار ہو گئے۔ اور اس فدر دشوار ہو گئے جس فدر خبر وصلاح کی اضداد اور مخالف امور میں اس کی
مشخولیت رہی۔ اور بندے کی بیہ حالت بھی اس کی حقیقی عمر کاعظیم الثان نقصان ہے۔ خلاصہ
مشخولیت رہی۔ اور بندے کی بیہ حالت بھی اس کی حقیقی عمر کاعظیم الثان نقصان ہے۔ خلاصہ
کلام بیہ ہے کہ مسئلہ کاحقیقی راز بیہ ہے کہ حقیقتا انسان کی عمر اس کی زندگی کی مدت کا نام ہے۔ اور
بیہ بالکل واضح ہے کہ انسان کی زندگی یہی ہے کہ وہ اپنے پروردگار کی طرف رجوع کرے اس کی
حبت و ذکر سے لذت اندوز ہو۔ اور اس کی رضاء مندی و رضاء جوئی کوسب سے مقدم سمجھ۔

(صفی ۱۳۳ کا حاشیہ) اور وکی ہے متعلق ہے واقعہ سی نہیں ہے بلکہ من گفرت اور جھوٹا ہے۔ اس کے متعلق مولانا عبد الرؤف الرحائی اپنے رسالہ صوت التی و برسر ۱۹۹۳ء میں وقطراز ہیں: اس واقعہ کے جوٹا ہونے کی شہادت ہے ہے کہ ایک مرتبہ امام مالگ نے امام شافعی ہے کہا کہ اللہ افغات ہے کہا کہ اللہ تعلیم کر دیا ہے کہیں اس وقتی کو گنا ہوں کی ظلمت سے بجائے دیا۔ جب امام مالگ نے امام شافعی کی ذہانت و فطانت و کھی کر حمیہ کر دی تو پھر امام شافعی نے امام مالگ کی ذہانت و فطانت و کھی کر حمیہ کر دی تو پھر امام شافعی نے امام مالک کے شاگرد امام وکی ہے کہ اور کس وقت اپنے سوچ حفظ کی شکایت کر دی ؟ اور امام وکی سے شکایت کرنے کا بیہ مطلب ہوا کہ امام شافعی امام شافعی کا میں ملک کے نام امرائی نام والکہ امام شافعی امام شافعی کی تنقیم کرنے کے لیے ان کے ساتھ چہاں کر دیا ہے۔ امام شافعی گام وکی ہے تا اور امام وکی سے اور امام وکی ہے تی اور امام وکی سے دن اور امام وکی ہے تھا کہ وقت ہوئی ہے تھا کہ وہی ہے تھا کہ وہی ہی تھا تھا کہ امام شافعی کا سے تھا کہ وہی ہی تا ہے دیا تھا میں گاروں ہیں۔ امام شافعی کی تعلیم کرتے ہیں کہ یہ میں گارتے ہیں۔ امام شافعی کی تنقیمیں کے لیے ان کی طرف منسوب کر دیا ہے۔ امام شافعی کی تنقیمی کے لیے ان کی طرف منسوب کر دیا ہے۔ امام شافعی کی تنقیمیں کے لیے ان کی طرف منسوب کر دیا ہے۔

اصل حقیقت کیا ہے؟ واقعہ ہے ہے کم علی بن خشرم نے است استاد امام دکیج سے دواءِ حفظ کا سوال کیا تھا جیسا کہ تہذیب المتہذیب جلد نمبر الصفی نمبر ۱۲۹ میں امام دکیج کے ترجمہ کے آخر میں بید عبارت موجود ہے: ترجمہ: علی بن خشرم نے امام دکیج سے ان کے دواج حفظ کیا جائے ہیں امام دکیج کے ترجمہ کا بادوقوی الحافظ ہونے کی دواج چھی تو انھوں نے فریا کہ معاصی چھوڑ دو۔ حفظ کسلنے ال سے بہتر عمل کا جھیے کوئی تجرید نہیں۔ یہ وہ بات ہے جس کو کسی ناعاقب اندیش نے کچھو کا کچھ بنا دیا اور ساتھ تی بعض النے سید ھے اشعار بھی بنا کر امام شافع کی نام سے نتمی کر دیے۔ یعنی ایک ساتھ تین گنا ہوں کا ارتکاب کیا۔ واقعہ میں سوءِ حفظ کا ذکر نہیں کیا نہیں اس میں میں میں خشرم سے سے لیکن اس کو امام شافعی کے جوڑ دیا۔ واقعہ میں مطوم ان اشعار کا تعلی علی بن خشرم سے بے لینین ایک دواج حفظ کا سوال ہے۔ لین اس شعار کا تعلق علی بن خشرم سے بے اپنیں بلکہ واقعہ کا پہلو متعلق بن خشرم سے بے اپنیں بلکہ واقعہ کا پہلو متعلق بن خشرم سے بے یا نہیں بلکہ واقعہ کا پہلو سے کہ بیا تاہد میں ان شعار کا تعلق علی بن خشرم سے بے یا نہیں بلکہ واقعہ کا پہلو یہ بیتار ہے کہ بیا شعار کا بھا ہے۔ بیتار ہا ہے کہ بیدا شعار بالکل الحاق بی بین خشرم سے اشعار تبدیں۔ والند اللہ کا دیتار ہا ہے۔ یہ بیتار ہا ہے کہ بیدا شعار کا تعلی علی بن خشرم سے انداز میں۔



فَظَيْلُن : ١٥

#### گناه درگناه

● گناہوں کا خاصہ یہ ہے کہ ایک گناہ دوسرے گناہ کے لیے نیج کا کام کرتا ہے اور ایک سے دوسرا اور دوسرے سے تیسرا گناہ پیدا ہوتا رہتا ہے 'یہاں تک کہ آ دی کے لیے گناہ کو چھوڑنا اور اس بھنور سے نکلنا مشکل ہو جاتا ہے۔ جیسا کہ بعض سلف صالحین کا ارشاد ہے۔ '' گناہ کی سزا دوسرے گناہ کی شکل میں ملتی ہے اور نیکی کا صلہ مابعد کی نیک کے صلہ میں ہوتا ہے۔ جب ایک بندہ کوئی نیکی کرتا ہے تو دوسری نیکی جواس کے قریب ہوتی ہے کہتی ہے کہ'' مجھے بھی انجام دیتے چلو۔'' جب وہ اس کو انجام دیتے نیکی اسے یہی دعوت دیتی ہے اور اس طرح نیکیوں کا بیسلسلہ بڑھتا ہی چلا جاتا ہے' جس سے بندے کو بے حساب نفع حاصل ہوتا ہے اور نیکی اسے بھی دعوتی ہی چلی جاتی ہیں۔ اور جوشکل نیکیوں کی ہے۔ وہی گناہوں کی بھی ہے۔' طاعات نیکیاں بڑھتی ہی جلی جاتی ہیں۔ اور جوشکل نیکیوں کی ہے۔ وہی گناہوں کی بھی ہے۔' طاعات دار ملکہ نیکن حیث میں ہوتی ہیں۔ جس وقت کی نیکو کار آ دی سے کوئی نیکن حیث جاتی ہوجاتی ہے اور وہ اپنے لیے تیکی اور تکلیف محصول کرتا ہے اور اس غفلت کی وجہ سے اس پر زمین شک ہوجاتی ہے۔ اور وہ اپنے کے لیے تاب اور تکلیف محصول کرتا ہے اور اس غفلت کی وجہ سے اس پر زمین شک ہوجاتی ہے۔ اور وہ اپنے کے لیے بتاب اس مجھلی کی طرح پاتا ہے جو پانی سے الگ کر لی گئی ہواور وہ پانی میں جانے کے لیے بتاب اس مجھلی کو اس وقت سکون ملتا ہے جب کہ وہ پھر پانی میں جاگرے' پانی ہیں جاس کی آ تکھیں اس محصول کو اس وقت سکون ملتا ہے جب کہ وہ پھر پانی میں جاگرے' پانی ہیں جاگرے' پانی ہیں۔ اس کی آ تکھیں ہو۔ چھلی کو اس وقت سکون ملتا ہے جب کہ وہ پھر پانی میں جاگرے' پانی ہیں۔ اس کی آ تکھیں۔ محمود کھری ہو جاتی ہیں۔

ای طرح جب ایک عاصی گنبگار کمی معصیت و گناه کو چھوڑتا ہے اور نیکی کی طرف توجہ کرتا ہے تو اس پر بھی زمین شک ہو جاتی ہے اور سینہ میں شکی پیدا ہوتی ہے۔ اور جب تک کہ وہ دوبارہ یہ گناہ نہ کر لے۔ زندگی کی ساری راہیں اس پر شک ہو جاتی ہیں 'حتی کہ بعض فاسق فاجر لوگوں کا تو یہ حال ہوتا ہے کہ بلا کسی لذت' بلا کسی لطف' بلا کسی داعیہ اور خواہش کے بھی ارتکاب گناہ کرتے رہتے ہیں۔ اور بات صرف یہی ہوتی ہے کہ گناہوں کی مفارقت سے ان کو تکلیف ہوا کرتی ہے واکرتی ہے؛ چنانچہ اس گروہ کے شخ حسن بن ہانی (مشہور شاعر اُبونواس) کا شعر ہے:

اور کی دوسرے شاعرنے کہا ہے:

جب الله تعالیٰ کا کوئی بندہ طاعت اللی کا اہتمام والتزام کرتا ہے اور طاعت وعبادت سے اس کو خاص فتم کا اُنس اور اُلفت و محبت ہو جاتی ہے تو اس کو ہر چیز سے مقدم سجھتا ہے۔ جب اس بندے کی حالت یہ ہو جاتی ہے تو حق سجانہ وتعالیٰ اس کے لیے اپنی رحمت کے فر شتے ہیں۔ بھیجتا ہے جو ہر طرح اس کی امداد کرتے ہیں اسے اطاعت اللی اور عبادت کا شوق دلاتے ہیں۔ اس کے جذبات ایمانی کو ابھارتے ہیں بستر تک چھڑا دیتے ہیں کیسی حالت اور کیسی ہی مجلس میں ہی ہا ہوا ہوا ہے اُنٹیا کر طاعت وعبادت میں لگا دیتے ہیں۔

ای طرح جب کوئی بندہ معاصی اور گنا ہوں سے الفت کرئے لگتا ہے گنا ہوں کو محبوب رکھتا ہے اور خیر و نیکی کے مقابلہ میں گنا ہوں کوتر جیج دیتا ہے تو اللہ تعالی شیاطین کو اس پر مسلط کر دیتا ہے جو معاصی اور گنا ہوں میں اس کی امداد ومعاونت کرتے ہیں۔ اور اس کے جذباتِ شیطانی ونفسانی کو ابھارتے ہیں۔

پس پہلا بندہ وہ ہے جس کی اعانت وامداد کے لیے طاعت وعبادت کا پورالشکر موجود ہوتا ہے جو اس کی بیشت پر رہ کراس کی پوری امداد کرتا ہے اور اس لشکر کی امداد سے بندہ نہایت تو کی اور مضبوط ہو جاتا ہے۔ اور دوسرا بندہ وہ ہے جس کی بیشت پر معصیت و گناہوں کالشکر ہوتا ہے جو معصیت و گناہوں میں اس کی اعانت وامداد کرتا ہے اور میشیطانی لشکر اسے معصیت و گناہ میں تو کی اور مضبوط بنا دیتا ہے۔



(فَطْتِكَ : ١٦

### توبه سے انحراف

گناہ قلب کو کمزور بنا کر بندے کو توبہ سے دور کر دیتے ہیں۔

↑ ثار معاصی ہیں ہے ایک خطرناک اور مہلک امریہ بھی ہے کہ گناہ بندے کے قلب کو کمزور اور پست ہمت بنا دیتے ہیں توبہ کے ارادہ کو آ ہستہ آ ہستہ کمزور کرتے رہتے ہیں اور معصیت و گناہ کے جذبات و ارادے کو توی و متحکم کر دیتے ہیں۔ جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ رفتہ رفتہ بندے سے توبہ و انابت کی توفیق ہی مفقود ہوجاتی ہے۔ اور شکدہ شکدہ اس کے قلب سے توبہ و انابت کا مقصد وارادہ کلیتًا ختم ہوجاتا ہے۔ پس جس بندے کا آ دھا قلب مرچکا ہے تو اگر وہ اللہ تعالیٰ کی جناب میں توبہ استغفار کے لیے جھکتا بھی ہے تو اس کی توبہ اور استغفار جھوئی ہوتی ہے۔ زبان سے بہت کچھ کہتا ہے لیکن قلب معصیت سے آ لودہ ہوتا ہے۔ اور باوجود توبہ و استغفار کی رئابوں کے مواقع کی تلاش میں رہتا ہے۔ اس کا عزم وارادہ گناہوں کے مواقع کی تلاش میں رہتا ہے۔ اور حقیقت یہ ہے کہ بیہ حالت انسان کے لیے بڑا ہی شدید مرض ہے اور ہلاکت سے قریب تر ہونے کی حالت ہے۔





فَطَيِّلْنَ : 14

## گناه پرفخر

باربار گناہ کرنے سے اس کی برائی کا تصور ختم ہوجاتا ہے اور انسان گناہوں پر فخر کرنے لگتا ہے۔ آ ٹار معاصی میں سے ایک یہ بھی ہے کہ انسان گناہ کرتے کرتے اس کا عادی بن جاتا ہے۔ اور جب عادی ہو جاتا ہے تو دل سے گناہ کی قباحت و برائی فتم ہو جاتی ہے جس کا · تیجہ بیزنکاتا ہے کہ وہ گناہوں کو برا ہی نہیں سمجھتا اور بے مہار' نڈر ہوکر بر ملا لوگوں کی موجودگی میں گناہ کرتا چلا جاتا ہے کمی کی پروانہیں کرتا۔ ارباب فسق و فجور کے نزدیک توبیہ بات ایک دل بہلانے کی دلچیپ چیز ہوتی ہے۔اس میں ان کو انتہا درجہ کی لذت محسوں ہوتی ہے بلکہ اس قتم کے لوگ تو معصیت پر فخر کیا کرتے ہیں اور لوگوں میں بیٹھ کر اپنے گناہوں کو بڑے فخر وغرور کے ساتھ جھوم جھوم کر بیان کرتے ہیں۔ اور جنہیں ان کے اعمال اور کردار بد کی خبر تک نہیں ہوتی 'انہیں انتہائی دلچپ طریقے سے سناتے ہیں کدارے او فلاں! میں نے تو سے بیاورا لیے ا سے کام کے بیں کچھتہیں خربھی ہے؟ جولوگ اس درجہ کے جرائم پیشہ بن جاتے ہیں ان کے لیے عافیت وخیر کے دروازے بالکل مسدود ہو جاتے ہیں۔ توبہ و انابت اور استغفار کی راہیں قطعاً منقطع ہو جاتی ہیں۔اور سمجھ لینا چاہیے کہ اس قتم کے لوگوں کے لیے اکثر و بیشتر تو ہدوانا بت كے درازے ہميشہ كے ليے بند ہو جاتے ہيں۔جيسا كەرسول الله مُلَافِيْلُ كاارشاد ہے: ((كُلُّ أُمَّتِي مَعَافِيٌ الَّا الْمُجَاهِرُونَ وَإِنَّ مِنَ الْاَجْهَارِ اَنُ يَسُتُرَ اللَّهُ عَلَى الْعَبُدِ ثُمَّ يُصُبِحُ يَفُضَحُ نَفُسَةً وَيَقُولُ: يَا فُلاَنُ عَمِلُتُ يَوُمَ كَذَا

عَلَى الْعَبُدِ ثُمَّ يُصُبِحُ يَفْضِحُ نَفْسَهُ وَيَقُولُ: يَا فَلَانَ عَمِلَتَ يُومُ كَذَا وَكَذَا كَذَا وَكَذَا فَيَهُمَّكُ نَفْسَهُ وَقَدُ بَاتَ يَسُتُرُ رَبُّهُ)) 

''میری ساری امت کو معافی حاصل ہے مگر خود رسوا ہونے والوں کے لیے معافی نہیں۔اور بیرسوائی ہے کہ اللہ تعالی تو ستر پوشی فرما تا ہے لیکن خود بندہ صبح ہوتے ہی ایٹ آپ کو رسوا اور ذلیل کر لیتا ہے۔لوگوں سے کہتا ہے کہ اے فلاں! میں نے

صحیح بخاری کتاب الادب باب ستر المؤمن علی نفسه (حدیث ۲۰۲۹) صحیح
 مسلم کتاب الزهد باب النهی عن هتك الانسان ستر نفسه (حدیث ۲۹۹۰)

فلاں فلاں اور بیہ بیہ اور ایسا ایسا کیا ہے۔اس طرح وہ اپنے کو ذکیل ورسوا کر لیتا ہے' حالا تک پروردگارنے اس کی ستر پوشی فرمائی تھی۔''

#### معصیت ہلاک شدہ قوموں کی میراث

➡ آ ثارِ معاصی میں سے بی بھی ہے کہ دنیا کے سارے گناہ دنیا کی اگلی امتوں میں سے بین کو اللہ تعالیٰ نے ہلاک کیا ہے کی نہ کی امت کا ترکہ اور میراث ہے۔ چنانچہ لواطت وقع ہے کہ لوط کا ترکہ ہے۔ لین دین میں لیتے وقت حق سے زیادہ لینا اور تو لنا اور دیتے وقت حق سے کم دینا اور تو لنا اور و لنا اور و نیا دور تو ن و قوم فرعون کا ترکہ ہے۔ زمین پر اکڑنا اور فساد کرنا فرعون اور قوم فرعون کا ترکہ ہے۔ تکبر وغرور جروزیادتی قوم ہود کا ترکہ ہے۔ پس گنہگار و نافر مان آ دی ان میں سے جس است کا گناہ کرے گا ای میں اس کا شار ہوگا عالانکہ یہ استیں اللہ تعالیٰ کی وشن تھیں۔ چنانچہ عبداللہ بن احمد اپنی تصنیف کتاب الز ھد میں اپنے والدسے اور وہ مالک بن وینار سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا:

کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا:

(اَوُحَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَنِي مِنُ انْبِياء بَنِي اِسُرَائِيلَ اَنُ قُلُ لِقَوْمِكَ: لَا تَدُخُلُوا مَذَاخِلَ اَعُدَائِي وَلَا تَلْبَسُوا مَلَابِسَ اَعُدَائِي وَلَا تُرْكَبُوا مَرَاكِبَ اَعُدَائِي وَلاَ تَطُعَمُوا مَطَاعِمَ اُعَدائِي فَتَكُونُوا اَعُدَائِي كَمَاهُمُ اَعُدَائِي)

''انبياءِ بَى اسرائِل مِيں ہے کی پنیم پر اللہ تعالیٰ نے یہ وجی نازل فر مائی کہتم اپنی قوم ہے کہہ دو کہ میرے وغمن جہاں داخل ہوں وہاں تم داخل نہ ہونا' میرے دشمنوں نے جولباس پہنا تھا تم نہ پہننا۔ میرے دشمن جس سواری پر سوار ہوئے تھے تم سوار نہ ہونا۔ میرے دشمن جو کھانا کھاتے تھے تم نہ کھانا۔ اگر تم ایسا کرو گو جیسے وہ میرے دشمن ہیں تم بھی میرے دشمن ہو۔''

اورمنداح مين سيدنا عبدالله بن عمر التَّوْنيان كرت بين كدرسول الله مَنْ الْمِنْ فَ ارشاد فرمايا: ((بُعِشُتُ بِالسَّيُف بَيْنَ يَدَي السَّاعَةِ حَتَّى يُعْبَدَ اللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيُكَ لَهُ وَجُعِلَ دِزُقِیُ تَحُتَ ظِلَّ رُمُحِی وَجُعِلَ الذِّلَّةُ وَالصِّغَارُ عَلَی مَنُ خَالَفَ اَمُرِی وَمَنُ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُو مِنْهُمُ)

 <sup>♦</sup> كتاب الوهد (٢/ ١٨٠) ♦ مسند احمد (٢/ ٩٢٬٥٠) للفظ له ـ سنن ابي داود ـ كتاب اللباس ـ باب
 في لبس الشهرة (حديث ـ ٣٠٣١)

# 

''میں قیامت کے قریب تلوار کے ساتھ بھیجا گیا ہوں تا کہ دنیا میں صرف اللہ وحدہ لا شریک کی پرستش کی جائے۔ میرا رزق اللہ تعالی نے میرے نیزے کے سامیہ تلے کر رکھا ہے۔ اور میری مخالفت کرنے والوں کے لیے اللہ تعالی نے ذات ورسوائی لازم کر دی ہے۔ اور جو شخص بہ تکلف کسی دوسری قوم سے تھیہ اختیار کرے گا وہ ان ہی میں سے شار ہوگا۔''





#### ذلت معاصى

بندے کو پروردگار کی نظر میں ذلیل کرنے کا سبب معصیت ہے۔

معاصی کا ایک اثر یہ بھی ہے کہ بندہ گناہ کرنے سے پرورگار عالم کے نزدیک بے وقعت ہو جاتا ہے۔ اس کی نگاہ سے گرجاتا ہے چنا نچہ حسن بھری میں فیڈ فرماتے ہیں: جولوگ اللہ تعالی کے نزدیک باعزت ہوتے ہیں اللہ تعالی ان کو گناہوں سے بچالیتا ہے اور جواللہ تعالی کے نزدیک ذلیل ہوتا ہے تو پھر دنیا ہیں کوئی بھی اس کی عزت نہیں کرتا۔ ' چنا نچہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ﴿ صَنْ يُنْهِنِ اللّٰهُ فَهُمَا لَهُ صِنْ مُنْکُومِ ﴿ ۞ ﴾ (الحج: ٢٢/ ١٨)

''جس کواللہ ذکیل کرے اے کوئی عزت دینے والانہیں۔''

اگر چہلوگ اس قتم کے لوگوں کی ان کے خوف وڈر کے مارے اور ان کے شر سے بیجنے کے لیے بظاہر عزت کرتے ہیں لیکن واقعہ میہ ہے کہ ان کے دلوں میں وہ انتہائی ذکیل اور حقیر ہوا کرتے ہیں۔

#### بڑے گنا ہوں کو چھوٹا سمجھنا

ک سیبھی معاصی کا اثر ہے کہ جب بندہ بکثرت پے در پے گناہ کرنے لگ جاتا ہے تو پھر بڑے سے بڑا گناہ بھی اس کی نگاہ میں چھوٹا ہو جاتا ہے اور یہی اس کی ہلاکت کی علامت ہے کیونکہ بندے کی نگاہ میں جو گناہ چھوٹا ہوتا ہے اللہ کے نزدیک بہت بڑا بن جاتا ہے۔ امام بخاری میشنہ اپنی کتاب سیح بخاری میں سیدنا ابن مسعود ڈاٹٹو سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا:

((اَنَّ الْمُوْمِنَ يَرَى ذُنُوبَةً كَانَّهَا فِي اَصُلِ الْجَبَلِ يَخَافُ اَنُ يَقَعَ عَلَيْهِ وَإِنَّ الْفَاجِرَ يَرَى ذُنُوبَةً كَانَّهَا فِي اَصُلِ الْجَبَلِ يَخَافُ اَنُ يَقَعَ عَلَيْهِ وَإِنَّ الْفَاجِرَ يَرَى ذُنُوبَةً كَذُبَابٍ وَقَعَ عَلَى اَنْفِهِ فَقَالَ بِهِ هُكَذَا فَطَارَ)) ۞

''صاحب ايمان گناموں کو پُهار سجھتا ہے اور ڈرتا ہے کہ کمیں بیر پہاڑاس کے سر پر نہ آگرے۔ اور فاجرآ دمی ایٹ گناموں کو ایسا سجھتا ہے گویا ناک پر کھی بیٹھی ہے۔ ہاتھ اٹھایا اور کھی اڑگئے۔''

صحيح بخارى ـ كتاب الدعوات ـ باب القوبة (حديث ـ ١٣٠٨)



(فَطَيْلَنّ : ١٩

### گنا ہوں کی نحوست گنہگار پر جانور'چو پائے' پرندے' کیڑے مکوڑے بھی لعنت بھیجتے ہیں۔

• پہمی معاصی کے اثرات میں ہے ہے کہ گناہ گار کے گناہوں کی نحوست ہے گناہ انسانوں اور جانوروں تک کو تباہ کر دیتی ہے۔ اس کے ظلم و گناہ کی وجہ ہے خود وہ تو جل مرتا ہی ہے۔ لیکن دوسرے ہے گناہ انسان اور جانور بھی جل مرتے ہیں۔ چنانچے سیدنا ابو ہریرہ ڈاٹٹؤ فرماتے ہیں'' ظالم کے ظلم کی وجہ ہے چڑیاں اپنے گھونسلوں میں مرجاتی ہیں۔'' ∜ امام مجاہدٌ کا قول ہے'' جب قحط سالی ہو جاتی ہے تو جانور'چو پائے ظالم انسانوں پر لعنت ہیں کہ ان کی وجہ ہے برسات رک گئی ہے۔'' ∜
امام عکرمدٌ فرماتے ہیں'' زمین کے جانور' کیڑے مکوڑے' چھپکلیاں اور بچھو تک چلا اٹھتے ہیں کہ بی آ دم کے گناہوں کی وجہ ہے ہم پر برسات رک گئی۔''

پس گنہگارکوصرف اس کے گناہوں کی سزاہی بس نہیں کرتی۔ بلکہ بے گناہوں کی لعنت و پھٹکاربھی اس پرمسلط ہو جاتی ہے۔

العقو باب لأبن ابي الدنيا (٢٦٩)

 <sup>(</sup>۲۷۱) العقوبات (۲۷۱)



### معصیت باعث تذلیل ہے

معصیت سے انسان ذلیل ہو جاتا ہے اور طاعت سے عزت بڑھتی ہے آ ٹارمعاصی میں ہے ایک بیجھی ہے کہ معصیت انسان کوذلیل وحقیر کردیق ہے اور بید یفینی حقیقت ہے کیونکہ دنیا جہال کی ساری عزتیں طاعت البی سے وابستہ ہیں اور اللہ تعالیٰ کا ارشادہ:

﴿ مَنْ كَانَ يُبِرِيْكُ الْعِزَّةَ فَلِلْهِ الْعِزَّةُ جَمِيْهِا ۗ ٥٠ (فاطر ١٠/٣٥) '' جو خض عزت حاصل کرنا جا ہتا ہوتو اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہرقتم کی عزت ہے''۔ پس بندے کو جاہیے کہ وہ طاعت الہی کے ذریعہ خوانتگار عزت ہو۔عزت صرف طاعت اللي ميسرآ على إوربس - چنانچ بعض صالحين سلف كي بيدعا بھي:

((اَللَّهُمَّ الْعِزُّنِيُ بِطَاعَتِكَ وَلاَ تُذِلِّنيُ بِمَعُصِيَتكَ))

''اےاللہ! اپنی طاعت ہے مجھےعزت عطاء قرما۔ نا فرمانی ہے مجھے ذلیل نہ کر۔'' حسن بصری بیشید کا ارشاد ہے'' بیاوگ اگر چہ قوی وخوبصورت فچروں پر سوار ہو کر دوڑتے پھریں اور کھر بجاتے پھریں۔اوران کی تیز رفتاری پرفخر ونخوت کے ڈھول پیٹتے رہیں' کیکن گناہوں کی ذات جوان کے لیے لازم ہو چکی ہے وہ بھی دورنہیں ہوسکتی۔''◆

عبدالله بن مبارك ميليك يداشعارمشهور بين:

رَأَيْتُ الذُّنُوْبَ تُمينتُ الْقُلُوبَ وَقَدْ يُورِثُ الذُّلَّ ادْمَانُهَا " میں نے دیکھا کہ گناہ دلول کومردہ کر دیتے ہیں اور گناہوں کی مداومت ذلت کا

موجب ہوتی ہے۔"

وَتَرُكُ الذُّنُوبِ حَيَاتُ الْقُلُوبِ وَخَيْرٌ لِنَفُسِكَ عَصْبَانُهَا ''گناہ سے بچنا دلوں کی زندگی ہے اور تمہارے لیے خیریہ ہے کہتم گناہوں کی مخالفت کرو۔'' وَهَلُ أَفْسَدَ الدِّينَ الَّا الْمُلُوكُ وَأَحْبَارُ سُوء وَرُهُبَانُهَا؟ ''اور دین کو بادشاہوں اُورمشاکخ سوءاور برے تارک الدنیا کے سواکس ٹے خراب نہیں کیا۔''



(فَطْیِّلٰنّ : ۲۱

## عقل اورمعصيت

آ ٹارِ معاصی میں سے یہ بھی ہے کہ معاصی سے عقل مندکی عقل خراب ہو جاتی ہے۔
عقل ایک ''نور'' ہے۔ چنانچے بعض صالحین سلف کا مقولہ ہے کہ ''جو آ دمی اللہ تعالیٰ کی
نافر مانی کرتا ہے اس کی عقل غائب ہو جاتی ہے۔'' عقل کا غائب ہونا بالکل واضح
ہے۔ اگر عقل موجود ہوتی تو اسے معصیت سے کیوں باز نہ رکھتی ؟ وہ کیوں نہ سجھتا کہ
اس کی جان اللہ تعالیٰ کے قبضہ قدرت میں ہے؟ اور اس کے قبر وغلبہ کے ماتحت ہواراس کے کروار سے اللہ ہر طرح باخبر ہے۔ اللہ ہی کے گھر میں اس کے فرش پر بیٹھا اور اس کے کروار سے اللہ ہر طرح باخبر ہے۔ اللہ ہی کے گھر میں اس کے فرش پر بیٹھا رہے۔ نیز اللہ تعالیٰ کے فرش تے اس کے ساتھ گئے ہوئے ہیں جو پچھ کرتا ہے وہ دیکھ رہے ہیں۔ قرآن مجید کا واعظ گناہوں سے احتر از کرنے کی اسے ہدایت کر رہا ہے۔
ایمان کا واعظ گناہ سے روکتا ہے۔ موت کا واعظ اور جہنم کا واعظ اسے معصیت سے منع کر رہے ہیں۔ نیز یہ کہ معصیت سے اس کی دنیا و آخر ہے کی خیر وفلاح جو ضائع ہو رہی ہے وہ اس کے اس عارضی سرور اور ناپائیدار وقتی لذت سے بدر جہا قبتی ہے۔ تو رہی ہے وہ اس کے اس عارضی سرور اور ناپائیدار وقتی لذت سے بدر جہا قبتی ہے۔ تو کیا کوئی صاحب عقل و بصیرت ان تمام امور کی نا قدری کر سکتا ہے؟ اور کیا کوئی عقل سلیم اسے گوارا کر سکتی ہے؟





(فَطَيِّلْنَ : ۲۲

### کثرتِ گناہ سے دل کی کیفیت

آ ٹار معاصی میں سے ایک میہ بھی ہے کہ جب گناہوں کی کثرت ہو جاتی ہے تو گنہگار کے قلب پر مہرلگ جاتی ہے اور وہ غافل اور بے خبر ہو کررہ جاتا ہے جبیا کہ بعض سلف صالحین نے آیت:

﴿ گَلَا بَكَ عَلَى عَلَى قُلُوبِهِ مِنْ مَنْ كَانُونَا كَيْدِ بُوْنَ ۞ ﴿ (مطفيفن: ١٣/٨٣)

"نيول نهيں بلكه ان كے دلول پر ان كے اعمال كى وجہ سے زنگ چڑھ گيا ہوگا"۔
كى تفيير ميں كہا ہے كه اس كے معنى بي در بي گناہ كرنے كے ہيں۔
حسن بھرى بينية فرماتے ہيں: "اس كا مطلب يہ ہے كہ وہ بي در بي گناہ كرتا رہاحتى كہ قلب اندھا ہوكررہ گيا۔" ۞

بعض دوسرے علاء یہ کہتے ہیں کہ''جب گناہوں کی کشرت ہو جاتی ہوتو وہ دلوں کو گھر لیتے ہیں۔'' اور اس بارے میں اصل بات یہ ہے کہ معاصی سے قلب زنگ آلود ہو جاتا ہے۔ اور معاصی کی کشرت ہو جاتی ہے۔ زنگ غالب آ جاتا ہے تی کہ دل کا بڑا حصہ زنگ آلود ہو جاتا ہے۔ پھر جب معاصی اور بڑھ جاتے ہیں تو یہ انسان کی طبیعت بن جاتی ہے' ہر قلب پر قفل لگ جاتا ہے۔ اور پھر مہر لگ جاتی ہے اور رفتہ رفتہ اس کا قلب غلافوں اور پر دوں میں مستور ہو جاتا ہے اور اگر معصیت و گناہوں کی یہ کیفیت ہدایت و بصیرت کے بعد ہوئی ہے تو معاملہ بالکل ہی ہے اور اگر معصیت و گناہوں کی یہ کیفیت ہدایت و بصیرت کے بعد ہوئی ہے تو معاملہ بالکل ہی درہم برہم ہو جاتا ہے۔ قلب کا بالائی حصہ نیچ ہو جاتا ہے اور نیچ کا اور 'اور پھر اس کا دشن پوری قوت سے اس پر غالب آ جاتا ہے اور یہ دشن جہاں چاہتا ہے اسے ہنکائے پھرتا ہے۔

\*\*\*

تفسير ابن جرير (۱۵/ ۹۸) تفسير درمنشور (۸/ ۳۳۷)



معاصى پرلعنت

آ ٹار معاصی میں سے بیبھی ہے کہ بندہ رسول الله مُلَّقِظِ کی لعنت کی زد میں آ جا تا 0 ہے رسول اللہ مُنْ ﷺ نے بہت ہے گناہوں پرلعنت بھیجی ہے۔ پس جو شخص ان معاصی کا ارتکاب كرے گاوہ بدرجہاولی اس لعنت كامستحق ہوگا۔ چنانچہ رسول الله مَثَافِیْم نے ان عورتوں پر لعنت بھیجی ہے جو بدن کو کھدوا کراس میں رنگ بھریں' اور بالوں کے ساتھ دوسرے بال جوڑ کر بالوں کو لمبے کریں اور جوابیا کرنے کا پیشداختیار کریں <sup>©</sup> اور چہرے سے بال اُکھاڑیں <sup>©</sup> اوراپنے دانتوں کو گھس کر تیز کریں اور اس کا پیشہ کریں۔ ۞ آپؑ نے سود لینے والے دینے والے اس کے لکھنے والے اور اس کے گواہوں پرلغنت بھیجی ہے۔ ۞ آپؓ نے حلالہ کرنے والے اور جس کے لیے حلالہ کیا جائے دونوں پر لعنت کی ہے۔ ﴿ آپؑ نے چور ﴿ پرُ شراب پینے والے پرُ پلانے والے پڑبنانے والے پراوراس پرجس کے لیے بنائی جائے اور اس کے بیچے والے پڑ خریدنے والے پڑاس کی قیت لینے والے پر اور اس کے اٹھانے والے پر اور جس کے لیے اٹھائی جائے اس پرلعنت بھیجی ہے۔ <sup>©</sup> اور ان پرلعنت بھیجی ہے جو حد بندی کے نشانات ادھر ادھر ہٹا دیں' والدین پر لعنت تصبیخ والوں پڑ ﴿ غیرِ اللّٰہ کے لیے ذیح کرنے والوں پڑ ﴿ تخت پُ اور ان عورتوں پر جو مرد کی وضع بنا کیں لعنت بھیجی ہے۔ <sup>®</sup> دین میں بدعت جاری کرنے والے پر اور اس برعمل کرنے والے پر۔ © تصویر بنانے والے پر ® اواطت کرنے والے پر۔ اس باپ کو گالی دینے والے پڑ اندھے کدراستہ سے بھٹکا دینے والے پر ا اور کی چویائے کے ساتھ بدفعلی کرنے اور اس پر جو کی جانور کے چبرے پر داغ دے یا اس ♦ صحیح بخاری (۱۵۹۳٬۵۹۳۰) صحیح مسلم (۲۱۲۳ ٬۲۱۲۲) ﴿ سنن ابی داود (۱۳۷۰) ﴿ مسند عمر بن عبدالعزيز (٢٩) من حديث معاوية ﴿ الله السناده ضعيف وفي مسند احمد (١/ ٣١٥) من حديث ابن مسعود الله "نهى ..... عن الواشرة واسناده حسن ٥ صحيح مسلم (١٥٩٨) ﴿ سنن ترمذي (١١٢٠) سنن نسائي (٣٣٥٥) وغيرهما ﴿ صحيح بخاري (١٧٩٩) صحيح مسلم (١٦٨١)﴿ مسند احمد (۱/ ۳۱۲) سنن ترمذی (۱۲۹۵) سنن ابن ماجه (۳۳۸۱٬۳۳۸۰) ۵ صحیح مسلم (۱۹۷۸) ♦ صحيح مسلم (١٩٤٨) ﴿ صحيح مسلم (١٩٤٨) ﴿ صحيح بخارى (٥٨٨١) ﴿ صحيح بخارى (۱۸۷۰) صحیح مسلم (۱۳۷۰) ﴿ صحیح بخاری (۵۳۳۷) ﴿ مسند احمد (۱/ ۴۰۹) مستلرك حاکم (٣/ ٢٠٥) ﴿ مسند احمد (١/ ٣٠٩) مستلوك حاكم (٣/ ٣٠٥) ﴿ مسند احمد (١/ ٣٠٩) مستلوك حاكم (١/ ٣٠٥) ا مسند احمد (١/ ٣٠٩) مستدرك حاكم (١/ ٣٠٥)

深 ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) کی شکل بگاڑے ﷺ مسلمانوں کو ضرر پہنچانے والے اور ان کو دھوکہ دینے والے پڑ ۞ قبروں کی زیارت کرنے والی عورتوں پڑ انج قبروں کو مجدہ گاہ بنانے والوں پڑ اور قبروں پر چراغ جلانے والوں پڑ @عورت کواس کے شوہر کے خلاف اور غلام کواس کے آتا کے خلاف ورغلانے والے پر۔ ﴿ بیوی کے ساتھ وُبر میں جماع کرنے والے پر اِن سب پر آپ نے لعنت بھیجی ہے۔ ﴿ رسول الله منافق نے میکھی فرمایا ہے کہ جوعورت اپنے شوہر سے سرکش ہو کر علیحدہ سوئے گی صح تک فرشتے اس پرلعنت بھیجے ہیں۔ جو مخض اپنے آپ کو اپنے باپ کے سوا دوسرے کا بیٹا گردانے اس پرلعنت بھیجی ہے۔ رسول الله علی نے بیاسی فرمایا ہے کہ جوآ دمی کسی مسلمان بھائی کو کسی ہتھیار ہے ڈرائے گا اس پر فرشتے لعنت بھیجتے ہیں 'صحابہ ڈٹاٹٹڑ کو گالی دینے والے پر بھی آ پ نے لعنت بھیجی ہے۔ ﴿ اور الله تعالیٰ نے بھی اپنی کتاب قرآن مجید میں کئی لوگوں پر لعنت کی ہے مثلاً لوگوں میں فساد کرنے والے پر قطع رحی کرنے والے پر ﴿ الله اور الله کے رسول کو ایذاء پہنچانے والے پڑ 🏵 اللہ تعالیٰ کی آیات و ہدایت کو چھپانے والوں پر۔ 🏶 باایمان و پا کدامن عورتوں پر تبہت لگانے والوں پر۔ الله اوراس آ دمی پر جو کافروں کی راہ کومسلمانوں کی راہ سے بہتر کہیں لعنت بھیجی ہے۔ ﴿جوم دعورت کے کیڑے پہنے اور جوعورت مرد کے کیڑے يہنے۔ اور رشوت لينے والے دينے والے اور درمياني دلالي اس پر بھي رسول الله تھانے لعنت بھیجی ہے۔ ان امور کے علاوہ دوسرے بہت سے امور پر رسول الله طافی نے لعنت بھیجی ہے۔اگر کوئی مختص صرف یہی سمجھ لے کہ بیا گناہ ایسے ہیں کہ اللہ اور اس کا رسول عظام اور اس كے فرشتے اس برلعن سيميج بيں تو اس كى تنيبه كے ليے كافى ہے۔ اس كا صرف يہ سجھنا ہى اس کوانِ معاصی سے بیخے کا تقاضہ کرے گا۔

﴿ صحیح مسلم - (۲۱۱۷) ﴿ سنن ترمذی (۱۹۳۱) اسناده ضعیف منقطع - سنن ابن ماجه (۱۵۷۱) سنن نسائی (۲۰۳۸) و هو متفق علیه بلفظ آخر ﴿ سنن ابی داود (۳۲۳۷) سنن ترمذی (۳۲۰) اسناده ضعیف ﴿ الموضوعات لابن الجوزی (۲/ ۲۸۰) والحدیث موضوع و فی سنن ابی داود (۲۱۵۵) بلفظ مختلف - سنن ابی داود (۲۱۲۱) الکامل لابن عدی (۳/ ۲۸۱۱) المعجم الاوسط للطبرانی (۱۹۵۳) ﴿ صحیح مسلم ﴿ ۵۲۱۱) ﴿ صحیح مسلم ﴿ ۱۳۲۱) ﴿ صحیح مسلم ﴿ ۲۲۱۱) ﴿ صحیح مسلم ﴿ ۲۲۱۱) ﴿ صحیح مسلم ﴿ ۲۲۱۱) ﴿ صورة الرعد ۱۲/ ۲۱۱) ﴿ سورة الاحراب: ۲۳/ ۵۵ ﴿ سورة النور: ۲۲٬۲۲۲ ﴿ سورة النساء ۳/ ۵۲ ﴾ سنن ابی داود (۲۹۸۰) ﴿ مسند احمد (۵/ ۲۵۹) مستدرك حاكم (۳/ ۱۰۰۱) اسناده ضعیف - درمیانی دلائل "الراش کے اضاف کے بخر بردایت می کے درکیک سنن ابی داود (۳۵۸۰) سنن ترمذی (۱۳۳۲) سنن ابی داود (۳۵۸۰)



( فَطَيْلُنْ : ۲۳

### معصیت کا مرتکب، دعا سے محروم ہے

﴿ آ ٹارِ معاصی میں سے بی بھی ہے کہ معصیت کرنے والا رسول اللہ اور فرشتوں کی دعاء سے محروم ہو جاتا ہے۔ اللہ تعالی نے رسول اللہ کو بی حکم فرمایا ہے کہ ''ایمان والے مردوں اور عور توں کے حق میں آپ استغفار کرتے رہیں۔ ﴿ چنا نچہ سورہ غافر میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: www.KitaboSunnat.com

﴿ اَلَذِينَ يَعْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيِّحُوْنَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ 
بِهِ وَيَشَغُفِرُونَ لِلَذِينَ امَنُوا وَتَبَنَّا وَسِغْتَ كُلَّ شَيْ تَحْمَةً وَعِلْمًا 
كَاغُفِرُ لِلَّذَيْنَ تَابُوا وَالنَّبُعُوا سَبِيْلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَيْمِ ٥ رَتَبَنَا 
وَامْخِلْهُمْ جَلْتِ عَدُودٍ اللَّيْ وَعَدْلَهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ البَآيِهِمْ 
وَاذْخِلْهُمْ جَلْتِ عَدُودٍ اللَّيْ وَعَدْلَهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ البَآيِهِمْ 
وَازْوَاجِهِمْ وَدُولِيُّتِهِمْ إِنَّكَ آنْتَ الْعَرْبِيْرِ الْتَكِلْيُمُ ٥ وَقِهِمُ السَّيِّاتِ ٥ ﴾ وَأَوْجِهِمْ وَدُولِيَّتِهِمْ إِنَّكَ آنْتَ الْعَرْبِيْرِ الْتَكْلِيْمُ ٥ وَقِهِمُ السَّيِّاتِ ٥ ﴾ (سوره عاده ١٠/٤)

''جوفر شے عرش کو اٹھائے ہوئے ہیں اور جوعرش کے اردگرد ہیں' اپنے پروردگار کی تحریف کے ساتھ اس کی تنبیج و تقدیس کرتے رہتے ہیں۔ اور اس پر ایمان رکھتے ہیں اور ایمان والوں کے لیے استغفار کرتے ہیں' کہتے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار تو نے ہر چیز کو اپنی رحمت اور علم سے گھیرر کھا ہے پس تو اٹھیں بخش دے جو تو بہ کریں اور تیری راہ کی پیروی کریں اور تو انہیں دوزخ کے عذاب سے بھی بچا لے۔ اور اے ہمارے پروردگار! ان کو ہمیشہ رہنے والے باغوں میں داخل کر۔ جن کا تو نے ان مارے پروردگار! ان کو ہمیشہ رہنے والے باغوں میں داخل کر۔ جن کا تو نے ان سے وعدہ کیا ہے اور ان کی اولاد میں

١٩/٣٤ مورة محمد ٢٩/١٩



سے جو نیک ہوں ان کو بھی۔ بیشک تو ہی زبردست ہے حکمت والا ہے اور ان کو ہر طرح کی خرابیوں (برائیوں) سے محفوظ رکھ'۔

فرشتوں کی بید دعاءان ایمان والوں کے لئے ہے جو مذکورہ صفات سے متصف ہوں اور کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کی اتباع کریں۔ پس جولوگ مذکورہ صفات سے متصف نہیں ہیں اس دعاء میں شمولیت کی ہرگز ہرگز تو قع نہ رکھیں۔



Service and the service of the servi



فَطْتِلْنَ : ٢٥

# عذابِ البي كي لرزه خيز مثاليس

معاصی کی پھے سزائیں وہ ہیں جوامام بخاریؒ نے اپنی سیح بخاری ہیں سیدنا سمرہ بن جندب اسے روایت ہیں بیان کی ہیں۔ وہ کہتے ہیں: رسول اللہ طاقیۃ صبح کی نماز کے بعد صحابہ اسے کوریافت فرماتے کہ آج رات تم ہیں ہے کی نے کوئی خواب دیکھا ہے؟ صحابہ طاقیۃ ہیں ہے جن جن لوگوں نے خواب دیکھا ہوتا وہ اپنا اپنا خواب بیان کرتے۔ ایک دن صبح کوخود رسول اللہ طاقی خواب نیان فرمایا '' آج میر ہے پاس دو آ دی آئے اور جھے اٹھایا اور کہا: آپ ہمارے ہمراہ تشریف لے چلیس۔ ہیں ایکے ہمراہ ہولیا۔ جب ہم آگے چلیتو دیکھا کہ ایک آ دی چت لیٹا ہوا ہے۔ اور اس کے پاس ایک خص پھر لیکر کھڑا ہے۔ اور اس کے سر پر زور زرو سے مار رہا ہے۔ اور اس کے پاس ایک خص پھر لیکر کھڑا ہے۔ اور اس کے سر پر زور زرو سے مار رہا ہے۔ جس سے اسکا بھیجا (دماغ) نکل پڑتا ہے۔ وہ ہر چندا ہے سرکو بچا تا ہے لیکن بچانہیں سکتا۔ پھر وہ آ دی پھر کو اٹھا تا ہے۔ اسے عرصہ ہیں اس کا سر (کچلے جانے کے بعد دوبارہ) اصلی حالت میں آ جاتا ہے۔ پھروہ اسے مارتا ہے اور اسکا وہی حال ہو جاتا ہے جو پہلی مرتبہ ہوا تھا۔ یہ سلسلہ میں آ جاری رہتا ہے۔ یہ دکھوں ہیں؟ انہوں نے کہا: آگے تشریف لے چلے۔

ہم آ گے بڑھے تو دیکھا کہ ایک آ دی اوندھے منہ لیٹا ہوا ہے۔ اور ایک آ دی اس کے پاس کے پاس نے کا نے لے کر کھڑا ہے اور سوئے ہوئے کے گالوں میں اور منہ پروہ اس طرح مارتا ہے کہ اس کے گال اور باچیس چیری جاتی ہیں۔ گال آ تکھیں ٹاک گردن کی طرف تھنچ آتے ہیں۔ پھر وہ دوسری طرف مارتا ہے۔ اس سے بھی اس کا وہی حال ہو جاتا ہے۔ اتن دیر میں اس کی دوسری جانب (چرنے کے بعد) اپنی اصلی حالت پر آ جاتی ہے۔ پھر اس کا وہی حال ہوتا ہے جو پہلے ہوا تھا اور بیسلسلہ برابر جاری رہتا ہے۔ میں نے کہا: سجان اللہ! بیکون لوگ ہیں؟ انہوں نے کہا: آ گے تشریف لے چلئے۔ ہم آ گے بڑھے۔ ایک بہت بڑا تنور دیکھا جس ہیں؟ انہوں نے کہا: آ گے تشریف لے چلئے۔ ہم آ گے بڑھے۔ ایک بہت بڑا تنور دیکھا جس



کے اندر سے چیخ و پکار کی آوازیں آر بی تھیں۔

ہم نے جاکر دیکھا' تو اس کے اندر نظے مرد' ننگی عورتیں جلتی ہوئی نظر آئیں جن کے پنچ شعلے بھڑک رہے تھے اور وہ لوگ چیخ چیخ کرروتے چلاتے تھے اور اس آگ سے پناہ مانگ رہے تھے۔ میں نے یو چھا: یہ کون لوگ ہیں؟ انہوں نے کہا: آ گے تشریف لے چلئے۔

ہم آگے بڑھے اور ایک نہر پر پہنچ جس کا پانی خون کی طرح سرخ تھا۔ ایک آ دمی اس کے اندر تیر رہا تھا۔ نہر کے کنارے ایک آ دمی ہے شار پھروں کا ڈفیر لگائے کھڑا تھا۔ تیرنے والا تیرتے تیرتے تھک کرنہر کے کنارے آیا۔ اور کنارے پر کھڑے ہوئے آ دمی کے سامنے آ کر اپنا منہ کھولا۔ اس نے اس کے منہ میں ایک پھر ڈالدیا۔ وہ پھر پانی میں تیرنے لگا۔ یہ حالت اس کی جاری رہی۔ میں ئے اس کے متعلق پوچھا تو کہنے لگے: آگے تشریف لے چلئے۔

ہم آ گے بڑھے تو ایک وحشت ناک کر بہدالمنظر آ دمی دیکھا جو آگ کے کنارے کھڑا ہوا گ کے کنارے کھڑا ہے اور آگ کے کنارے کھڑا ہے اور آگ کے گزاد چکر لگارہا ہے۔ میں نے کہا: بیکون ہے؟ انہوں نے کہا: آ گے تشریف لے چلئے۔

ہم آگے بڑھے اور ایک خوبصورت عمدہ وسیع خیمہ دیکھا۔ جو پوری طرح سجایا گیا ہے۔ اس کے پنچے ایک طویل لمباتز نگا آ دی کھڑا تھا۔ جس کی لمبائی اس قدرتھی کہ اس کا سرآسان کے ساتھ لگا ہوا تھا۔ اس کے اردگرد بے شارخوبصورت لڑکے کھڑے ہوئے تھے۔ میں نے پوچھا: یہ کون ہے؟ انہوں نے کہا: آگے تشریف لے چلئے :

ہم آ گے بڑھے تو ہم نے ایک عظیم الثان خوبصورت درخت دیکھا۔ ایسا کہ اس قتم کا درخت ہم نے بھی۔ ایسا کہ اس قتم کا درخت ہم نے بھی نہیں دیکھا تھا۔ انہوں نے کہا: اس پر چڑھ جائے! ہم اُس پر چڑھ گئے تو ایک ایسے شہر میں پہنچ گئے جس کی عمارتیں سونے اور چا ندی کی اینٹوں سے بنی ہوئی تھیں۔ ہم شہر کے دروازے پر پہنچ اور دروازہ کھلوایا۔ اور اُندر گئے۔ یہاں ہمیں بے شار آ دمی ملے جن کا دھا جس نہایت خوبصورت تھا اور آ دھا بدصورت۔ میر بے ساتھیوں نے ان سے کہا: جاؤ! اس نہر میں غوط لگاؤ۔ بینہر نہایت عمدہ اور چوڑی تھی اور اس کا پانی دودھ جیسا سفید وشفاف تھا۔ بید لوگ نہر میں نہا کر ہمارے پاس آ ئے۔ ائی ساری سابی دھل چی تھی اور بدصورتی، خوبصوتی سے تبدیل ہوگئ تھی، میر بے ساتھیوں نے جھے سے کہا: یہ 'جنت عدن' ہے۔ اور بیہ آ پکا مقام ہے۔ میں نے بیچ سے اور بیہ آ پکا مقام ہے۔ میں نے بیچ سے اور بیہ آ پکا مقام ہے۔ میں نے بیچ سے اور بیہ آ پکا مقام ہے۔ میں نے بیچ سے اور بیہ آ پکا مقام ہے۔ میں نے بیچ سے اور بیہ آ پکا مقام ہے۔ میں نے بیچ سے اور بیہ آ بیہ ایک تھی۔ میں نہا کر جا در بیہ آ پکا مقام ہے۔ میں نے بیچ سے اور بیہ آ بیا کہ میں دیا ہوگئ تھی۔ اور بیہ آ پکا مقام ہے۔ میں نے بیچ سے اور بیہ آ بیکا مقام ہے۔ میں نے بیچ سے اور بیک اس میں دیا ہوگئ تھی۔ اور بیک انہا بیت خوبصورت اور سفید تھا۔

انہوں نے کہا: بدآ یہ بی کا مقام ہے۔ میں نے ان سے کہا: بارک الله! مجھے اندر جانے دو۔ انہوں نے کہا: ابھی نہیں! آ پ تو اس کے اندر جائیں گے ہی۔ میں نے ان ساتھوں سے کہا: آج رات كوعجيب وغريب چيزين ميل نے ديكھى جيں۔ بدكيا ہے؟ انہوں نے كہا: ہم آپ كومطلع کئے دیتے ہیں۔ وہ آ دی جس کا سر کیلا جارہا تھا۔ وہ آ دی ہے جس نے قرآن یاد کیا تھا۔ لیکن پھر بھول گیا تھا۔اور فرض نماز ترک کر کے سوجایا کرتا تھا اور وہ آ دمی جس کا منداور یا چھیں لوہے کے کانٹوں سے چیری جاتی تھیں۔ وہ آ دی ہے جوایئے گھر سے نکل کرلوگوں کی غیبت کیا کرتا تھا اورلوگوں کی جھوٹی با تیں اڑایا کرتا تھا۔اورتنور میں جو ننگے مرد اورعورتیں جل رہی تھیں' وہ زنا کار مرد اورعورتیں تھیں ۔ اور نہر کے اندر جو آ دمی تیرر ہا تھا اور پھرنگل رہا تھا وہ سودخور آ دمی تھا۔ اور آگ کے کنارے جودہشت ناک کر یہدالمنظر آ دمی کھڑا تھا۔اور آگ دھونک رہا تھا۔وہ خازن جہنم تھا۔ اور وہ آ دی جس کا سرآ سان سے لگا ہوا تھا وہ سیدنا ابراہیم تھے۔ اور ایکے گرد جولڑ کے جمع تھے وہ لڑکے تھے جو فطرت برمُ سے تھے۔ اور البرقانی کی روایت میں ہے کہ جو فطرت بر پیدا ہوئے تھے۔ کچھ لوگوں نے اس موقع پر رسول اللہ سے دریافت کیا: یارسول الله کیا یہ مشرکوں کی اولا دھنی؟ آ یے نے فرمایا: ہاں۔ بیمشرکوں کی اولا دھنی۔ اور وہ لوگ جن کے آ دھے جم خوبصورت اور آ دھے برصورت تھے یہ وہ لوگ تھے جن لوگوں نے دنیا میں نیک اعمال کیے تھے لیکن ساتھ ہی ساتھ گناہ بھی کئے تھے اللہ تعالی ان سے درگز رفر مائے۔





(فَطْتِلْنَ : ۲۲

### گ**ناہ اور دینوی آفات** گناہوں کے بسبب پانی' ہوا' زراعت' پھلوں ادرگھروں پرآ نٹ کا نزول

زمین کی پیداوارکم ہوجاتی ہے انسانوں کی پیدائش اور عرمیں کی ہوجاتی ہے انسانوں کی پیدائش اور عرمیں کی ہوجاتی ہے ۔

\*\* آ ٹارِ معاصی میں ئے یہ بھی ہے کہ زمین پر مختلف ہم کی آ فتیں نازل ہوتی ہیں۔ پانی ' ہوا' زراعت' بھلوں اور گھروں پر تاہیاں آ جاتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ ظَهْرَ الْفَسَادُ فِی الْبَتِ وَالْبَحْدِ رَمّا گَسَبَتُ اَیْدِی النّماسِ لِیُندِیْفَھُمُ بَیْوِجِعُون ۞ ﴿ (دوم: ١/٣٠) 

بغض الّذِی عَلِمُوا لَعَلَّھُمُ یَرْجِعُون ۞ ﴿ (دوم: ١/٣٠) 

ان کے بعض کرتو توں کی بدا عمالیوں کے باعث فساد کھیل گیا اس لیے کہ انھیں ان کے بعض کرتو توں کا بھل اللہ تعالیٰ چھادے بہت مکن ہے کہ وہ باز آ جائیں''۔

ام مجاہد فرماتے ہیں: '' ظالم حاکم جبظم و فساد شروع کر دیتا ہے تو برسات روک دی جاتی ہے۔ کھیتیاں اور سلیس برباد ہو جاتی ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کوظم و فساد پیند نہیں۔'' استدلال میں انہوں نے یہی فدکورہ بالا آ یت پڑھی۔ اس کے بعد فرمایا: آ یت کے اندر لفظ ''بہر'' وارد ہے' اس سے یہ دریا مراد نہیں' بلکہ ہروہ آ بادی مراد ہے جو جاری اور بہنے والے یانی کے کناروں ہے' اس سے یہ دریا مراد نہیں' بلکہ ہروہ آ بادی مراد ہے جو جاری اور بہنے والے یانی کے کناروں ہے' اس سے یہ دریا مراد نہیں' بلکہ ہروہ آ بادی مراد ہے جو جاری اور بہنے والے یانی کے کناروں ہے' اس سے یہ دریا مراد نہیں' بلکہ ہروہ آ بادی مراد ہے جو جاری اور بہنے والے یانی کے کناروں ہے' اس سے یہ دریا مراد نہیں' بلکہ ہروہ آ بادی مراد ہے جو جاری اور بہنے والے یانی کے کناروں

ائن زید کہتے ہیں "ظَهَرَ الْفَسَادُ فِی الْبَرِّ وَالْبَحْرِ" کے اثدر جو فساد کا لفظ ہے اس سے مراد "گناہ" ہیں۔ میں کہتا ہوں: اس کا مطلب یہ ہے کہ گناہ فساد و بربادی کا سبب ہیں۔ اور اگر فساد سے مراد "عین معصیت" ہے۔ تولیدنیقَهُم بَعُضَ الَّذِی عَمِلُوا میں جو لام وارد ہے وہ لام تعلیل ہوگا۔ پہلے معنی کی روسے فساد سے مراد نقصان خرابیاں مصائب وآلام ہیں۔ جو بندول کے گناہوں کی وجہ سے اللہ تعالی زمین پر بھیجتا ہے۔ جب بندے گناہ کرتے ہیں تو اللہ تعالی مصائب وآلام اور آفتیں بھیج ویتا ہے۔ جب بندے گناہ کرتے ہیں تو اللہ تعالی مصائب وآلام اور آفتیں بھیج ویتا ہے۔ جبیا کہ بعض سلف کا

پر واقع ہو۔ای پانی کو"بحر"کہا گیا ہے۔

قول ہے'' تم جب گناہ کرتے ہواللہ تعالی اپنی فرمازوائی میں عقوبتیں اور سزائیں بھی بھیج دیتا ہے۔ اور ظاہر یہی ہے کہ ''فساد'' سے مراد گناہ اور گناہ کے موجبات ہیں۔ اور اس معنی پر آیت کا بیرحصہ دلالت کرتا ہے:

﴿ لِيُندِيْقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَلِمُوا ۞ (روم:٣٠/٣٠)

"تا كەاللەن كے بعض اعمال كان كومزە چكھائے"

غرض بیرتو دنیا کے عذاب کا حال ہے جو بندوں کے گناہوں اور بداعمالیوں کے مقابلہ میں بہت ہی کم ہے۔ اگر تمام اعمال و گناہوں کی سزا دی جائے تو زمین پر کوئی جاندار چیز زندہ باقی نہیں رہ عتی۔

#### زمين كالجشنا

#### عدل وانصاف کی برکت

امام احمد بن طبل ایک حدیث کے ممن میں فرماتے ہیں: ''بنی امید کے خزانے میں میں فرماتے ہیں: ''بنی امید کے خزانے میں میں نے ایک تھیل دیکھی جس کے اندر کھجور کی مسلم کے برابر گیہوں کے دانے بھرے ہوئے

صحیح بخاری کتاب احادیث الانبیاء باب قول الله تعالیٰ (والی ثمود اخاهم هودا)
 (حدیث ۳۳۸۱٬۳۳۷۸ صحیح مسلم کتاب الزهد باب النهی عن الدفول علی اهل
 الحجز (حدیث ۲۹۸۱٬۲۹۸۰)

تے۔ اور تھیلی پر بیدالفاظ لکھے ہوئے تھے" عدل وانصاف کے زمانے میں ایے گیہوں
پیدا ہوا کرتے تھے۔" کی بیتمام آفتیں اللہ تعالیٰ نے بندوں کے گناہ اور نافر مانیوں کی
وجہ سے بھیجی ہیں۔ نیز بعض بدوئی اور دیہا تیوں نے مجھ سے بیان کیا کہ آج کل جو
کھل یہاں پیدا ہورہے ہیں۔ اس سے بہت بڑے کھل یہاں پیدا ہوتے تھے۔ جو
آفتیں آج کل آرہی ہیں۔ پہلے نہ تھیں۔ کچھ تھوڑے ہی زمانہ سے بیرآفتیں آرہی
ہیں۔

### شكلول اورخلقت مين تبديلي

صورتوں اورخلقتوں پر بھی گناہوں کا اثر پڑتا ہے۔ جامع ترمذی میں وارد ہے۔ رسول الله ﷺ نے ارشاد فرمایا ''اللہ تعالی نے جس وقت آ وم کو پیدا کیا۔ انسان کا قد ساٹھ ذراع (ہاتھ) کا تھا۔ بیقد کم ہوتے ہوتے وہ رہ گیا جوتم آج دیکھتے ہو۔ ﴿

جب اللہ تعالیٰ ظلم و جور 'خیانت 'فسق و فجور سے زمین کو پاک کرنے کا ارادہ فرما لے گا تو اہل بیت نبوت میں سے اپنے ایک بندے کو بھیجے گا۔ یہ آ کر زمین کو عدل وانصاف سے پُر کر دے گا۔ جس طرح آج یہ زمین ظلم وجور سے پُر ہوگئ ہے۔ اس وقت پھر سے عدل وانصاف سے پر ہو جائے گا۔ یہ آ کر یہودونصار کی کوئل کرے گا اور وہ دین جے لے کر اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کو بھیجا ہے پھر قائم اور مضبوط ہو جائے گا۔ زمین اپنی برکتیں اگلنے لگے گی جس طرح کہ وہ پہلے اگلتی تھی۔ اور اس قدر برکت ہوگی کہ ایک ''انار'' سے ایک پوری جماعت سیر ہو جائے گی۔ اناراس قدر برا ہوگا کہ اس کے چھکے تلے ایک جماعت سایہ لے سکے گی۔ ''انگور'' کا ایک خوشہ اس قدر برا ہوگا کہ وہ ایک اونٹ کے بوجھ کے برابر ہوگا۔ اور ایک بکری کا دودھ ایک جماعت کو سے کو سے کو سے کو سے اس کے دورہ ایک کو دورہ ایک ایک جماعت کو سے کو

مسند احمد (۲/ ۲۹۲) من قول ابی قحذم و هو ضعیف

صحیح بخاری کتاب احادیث الانبیاء باب خلق آدم و فریته (حدیث ۳۳۲۱) صحیح
 مسلم کتاب الجنه باب یدخل الجنة اقوام افتدتهم ..... (حدیث ۲۸۲۱) من تفرقی ش یه روایت نین ملی ـ
 روایت نین لی ـ

صحیح مسلم- کتاب الفتن- باب ذکر الدجال (حدیث- ۲۹۳۷)

دوائشافی کی کی ان اللہ تعالی کی ان ہوجائے گی تو اللہ تعالی کی ان ہے ہوگ کہ زمین جب گناہوں سے پاک ہوجائے گی تو اللہ تعالی کی ان

یہ برات اس سے ہوئی کہ زمین جب کنا ہوں سے پاک ہوجائے کی تو اللہ تعالی کی ان برکتوں کے آثار نمایاں ہوں گے۔ جو گنا ہوں کی وجہ سے سلب کر لی گئی تھیں۔ اس میں شک کی گئو گئی تھیں۔ اس میں شک کی گئو گئی تغییں کہ جوعقو بتیں اور سزائیں کہ اگلی امتوں پر نازل ہوئی تھی۔ ان کے اثر ات آج بھی موجود ہیں۔ اس فتم کے گناہ ان اثر ات کو باقی رکھتے ہیں اور جس طرح یہ معاصی اور گناہ اگلی سزایافتہ امتوں کے آثار معاصی ہیں۔ ان کی سزاؤں کے آثار بھی موجود ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے احکام اور عالم کون وفساد اور اس کے فیصلہ سے یہ بات اولاً و آخراً متناسب ہے۔ جس قتم کا گناہ ہوتا ہے اس فتم کی سزا ہوتی ہے برے گناہ کی جھوئی۔ اور ہوتا ہے اس فتم کی سزا ہوتی ہے اور چھوٹے گناہ کی جھوئی۔ اور اس طریقہ پر اللہ تعالیٰ عالم برزخ میں بھی لوگوں کے فیصلے کرے گا اور دار الجزاء میں بھی۔ اس طریقہ پر اللہ تعالیٰ عالم برزخ میں بھی لوگوں کے فیصلے کرے گا اور دار الجزاء میں بھی۔

غور کرو کہ شیطان سے رشتہ جوڑنے اور بندوں پراس کے مسلط ہونے سے عمر عمل قول و فعل روزی اور رزق کی برکتیں سلب ہو جاتی ہیں اور جب زمین پر شیطان کی اتباع و پیروی عام ہو جاتی ہیں۔ تو پھر آخرت میں بھی تو یہی ہونا ہو جاتی ہیں۔ تو پھر آخرت میں بھی تو یہی ہونا چاہئے چنا نچار باب معاصی کے لیے آخرت میں بھی کوئی سکون واطمینان کا ٹھکانہ نہیں ہوگا۔ جہنم کے اندر روح 'رحت' برکت' سکون واطمینان کا نام تک نہیں ہوگا۔





(نَظْیِلْنَ : ۲۷

### غيرت محموده اورغيرت مذمومه

معاصی سے غیرت کا نور بھھ جاتا ہے۔ اللہ اور اللہ کے رسول سب سے زیادہ غیور ہیں۔

معاصی کی سزاہیہ بھی ہے کہ انسان کے دل سے وہ غیرت فنا ہو جاتی ہے جس سے قلب کی حیات واصلاح وابسۃ ہے۔ قلب کی زندگی کے لیے غیرت وہی تھم رکھتی ہے۔ جو جسم کی زندگی کے لیے حرارت غریز ہے رکھتی ہے جس طرح جسم بغیر حرارت غریز ہے کہ زندہ نہیں رہ سکتا۔ غیرت کی حرارت ہی قلب کی خباشت اور ناپا کی ندموم صفات و لیل و خسیس اوصاف کو جلا دیتی ہے۔ اور و نیا ہیں سب سے زیادہ شریف بلندر تبہ عالی قدر عالی ہمت شخص وہ ہوتا ہے جو اپنے اندرائے لیے اپنے خواص کے لیے اور بندگانی اللی کے لیے انتہا درجہ کی غیرت رکھتا ہو۔ اور یہی وجہ ہے جو محمد رسول اللہ من ایک است کے حق میں ساری و نیا سے زیادہ غیور شے اور اللہ حق میں مروی تعیالی رسول اللہ من ایک اس کے خواص کے ایک اس کے ایک اس کے ایک انہوں اللہ من ایک اس کے ایک میں ساری و نیا سے زیادہ غیور سے اور اللہ حق میں مروی تعیالی رسول اللہ من ایک انہ نا میں ایک ایک میں مروی سے زیادہ غیور کے اور اللہ حق میں ایک سے بھی زیادہ غیور ہے جیسا کہ صحیح بعندادی میں مروی ہے: رسول اللہ من ایک نیادہ غیور ہے خوا بیا:

((أَتَعُجُبُونَ مِنْ غَيْرَة سَعُدَ؟ لَأَ نَا أَغْيَرُ مِنْهُ ـ وَاللَّهُ أَغْيَرُ مِنْيُ))

﴿ سیدنا سعد بن عبادہ ٹائٹ ہے لوگوں نے ایک دن کہا: یا اہا ثابت! اب تو اللہ تعالی نے حدود کا تھم فرمایا گریہ تو فرمایئے کہ اگرتم کی کو اپنی بی بی کے ساتھ حرام کاری کرتے دیکھوتو کیا کرو گے؟ سیدنا سعد ٹائٹ نے جواب دیا: میں تو ای وقت دونوں کو تی کر دوں گا۔ کیا میں اس حالت میں دکھ کر چارگواہ تلاش کرنے کو نکلوں گا؟ اتنی دیر میں تو وہ اپنا کام کرکے چاتا ہے گا۔ سیدنا کا یہ قصہ صحابہ ٹائٹ نے رسول اللہ تا ٹائٹ کے حضور میں چیش کیا تو آپ تا ٹائٹ نے وہ کلمات فرمائے جو صحیح بخاری کی روایت میں مروی ہے۔

صحیح بخاری. کتاب الحدود. باب من رای مع امراته وجلا فقتله (حدیث. ۱۸۳۲) صحیح مسلم. کتاب الایمان (حدیث. ۱۳۹۹) الله والنشافي المنظمة المنظم

''کیا سعد بن عبادہؓ کی غیرت پرتمہیں تعجب ہور ہا ہے؟ یقین کرو میں ان سے زیادہ غیور ہول اور اللہ تعالی مجھ سے بھی زیادہ غیور ہے۔''

اور صحیح بخاری میں مروی ہے کہ رسول اللہ مالی نے ایک مرتبہ سورج گربن

كے موقع پر فرمایا:

نیزای صحیح بخاری مین مروی ب:

((لَا اَحَدُّ اَغُيَرَ مِنَ اللهِ مِنُ اَجُلِ ذَالِكَ حَرَّمَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنُهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا اَحَدُ اَحَبُّ اللهِ مِنُ اَجُلِ ذَالِكَ اَرُسَلَ وَمَا بَطَنَ وَلَا اَحَدٌ اَحَبُ اللهِ مِنُ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِلْ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ ال

''الله سے زیادہ کوئی غیرت مند تنہیں' اور اسی وجہ سے اس نے ظاہری' باطنی فواحش کو حرام قرار دیا ہے۔ اور اللہ سے زیادہ کوئی معذرت کو پسند کرنے والا نہیں' اور اسی لیے اس نے اپنے پیغیر کو جنت کی بشارت اور دوزخ سے ڈرانے والا بنا کر بھیجا ہے۔ اور الله سے زیادہ مدح وتعریف کا پسند کرنے والا کوئی نہیں۔ اور اسی لیے اس نے خود این تعریف کی ہے۔''

اس حدیث میں رسول اللہ طاقیۃ نے غیر کو کہ جس کی اصل قبائے ' ذمائم اور جرائم سے کراہت و بغض اور معذرت کو کہ جس کی اصل کمال رحمت اور کمال احسان ہے ایک جا جمع فرما دیا۔ حق سجانہ وتعالی انتہا درجہ کا غیور ہے۔ لیکن پھر بھی وہ اس بات کومحبوب رکھتا ہے کہ بندہ اس کی بارگاہ میں معذرت خواہ ہو کر آئے۔ اور بیاس کی معذرت قبول فرمائے۔ نیز بید کہ جن امور سے غیرت وحمیت بھڑک اٹھتی ہے 'ان کے ارتکاب پر اللہ فوراً موّا خذہ اور بازیرس

<sup>♦</sup> صحیح بخاری. کتاب النکاح. باب الغیره و (حدیث. ۱۰۳۳،۵۲۲۱)

صحیح بخاری کتاب التوحید باب قول النبی تلفی الشخص اغیر من الله (حدیث ۲۳۱۹)
 ۵۳۱۲) صحیح مسلم کتاب اللعان (حدیث ۱۳۹۹)

深 (中国温地 张春深春然春秋 111 张 نہیں کرتا۔ تا کہ بندہ اس کی بارگاہ میں معذرت (معافی) پیش کرے۔اس غرض ہے اس نے پیغمبروں کو بھیجا۔اور بندوں کی طرف اپنی کتابیں جھیجیں تا کہ پیغمبر اُن کو بارگاہ الٰہی میں معذرت خواہی' اور اس سے ڈرنے کی تلقین فر ما کیں۔ اللہ کا بیرانعام و احسان اس کی انتہائی عظمت و جلالت کی اورانتہائی احسان اورانتہائی کمال کی دلیل ہے۔ کیونکہ عموماً دیکھا گیا ہے کہ جن لوگوں میں بافراط غیرت ہوا کرتی ہے۔ وہ شدت غیرت کی وجہ سے بہت جلد مشتعل ہو جاتے ہیں اور فوراً عقوبت وسزا کا ہاتھ بڑھا دیتے ہیں۔ نہ ملزم کومعذرت کا موقع دیتے ہیں نہ ہی اس کی معذرت قبول کرتے ہیں۔ بلکہ بسا اوقات ایسا ہوتا ہے کہ بات فی الواقع معذرت کی ہوتی ہے۔ اور نفس الامر میں وہاں جرم نہیں پایا جاتا' اور بات عذر پذیری کی ہوتی ہے لیکن شدت غیرت کی وجہ سے عذر قطعاً قبول نہیں کیا جا تا۔ بہت سے لوگ ایسے بھی ہوتے ہیں جن کے اندر غیرت کامادہ ہی سرے ہے کم ہوتا ہے۔اور وہ معذرت قبول کرنے اور عذریذ ری ری ہی کو بہترین کام بچھتے ہیں۔ حتی کہ اس قتم کے لوگوں کے پہال معذرتوں اور عذر پذیرائیوں کی راہیں بہت وسیع اور کشادہ ہو جاتی ہیں۔ اور ان امور کو بھی عذر شمجھا جاتا ہے جو فی الواقع عذر نہیں ہوا کرتے۔اور بے ثیار انسانوں کو بلا عذرخواہی کے معذور قرار دے کر درگز کر دیتے ہیں۔اور پیہ بات بالكل واضح ہے كەغيرت اورمعذرت على الاطلاق پسنديده نہيں ہے۔ بلكه قابل تعريف اور قابل ستائش ہیہ ہے کہ ہر دواپنے اپنے درجہ اور مرتبہ میں نمایاں ہوں۔ افراط وتفریط کسی طرح بھی قابل ستائش نہیں ہے۔ چنانچہ حدیث سیج میں وارد ہے کہ رسول اللہ مُنافِقاً نے ارشاد فرمایا: ((إِنَّ مِنَ الْغَيْرَةِ مَا يُحِبُّهَا اللَّهُ وَمِنْهَا مَا يُبْغِضُهَا اللَّهُ فَالَّتِي يُبْغِضُهَا

اللَّهُ الْغَيْرَةُ مِنُ عَيْرِ رِيْبَةِ)) ۞ ''غيرت كى بعض صورتين الله تعالى كو پسنديده بين اور بعض ناپسنديده ـ ناپسنديده غيرت وه ٢ جوخواه مخواه شک وشبه كى بناير كى جائے۔''

حقیقت امر قابل ستائش یہ ہے کہ غیرت اور معذرت پذیری دونوں ہمدوش وہم رکاب رہیں ۔ غیرت کی جگہ غیرت سے کام لیا جائے اور عذر پذیری کی جگہ عذر پذیری سے کام لیا جائے اور ہروہ مخض جوان دونوں کے مواقع اور مواقع کی رعایت کواچھی طرح سمجے وہ مدح وثنا'

سنن ابى داود كتاب الجهاد. باب فى الخيلا وفى الرحب (حديث ٢٦٥٩) سنن نسائى
 كتاب الزكاة. باب الاختيال فى الصدقة (حديث. ٢٥٥٧)

الله دَوَالْمُشَافِي اللهِ اللهِ اللهُ ا

تعریف وستائش کا زیادہ مستحق ہے اور چونکہ حق سبحانہ وتعالیٰ کے اندر تمام صفاتِ کمالیہ بدرجہ اُتم موجود اور مجتمع ہیں۔ اس لیے وہ سب سے زیادہ مستحق مدح وستائش ہے۔ اللہ تعالیٰ اسی مدح و ستائش کامستحق وسزاوار ہے جو اس نے خود اپنے لیے کی ہے۔ اور جس مدح وستائش کا وہ مستحق ہے۔ کوئی دوسرااتیٰ مدح وستائش نہیں کرسکتا۔

پی اللہ تعالیٰ کا کوئی غیور بندہ اللہ تعالیٰ کی صفات کمالیہ میں ہے کی ایک صفت میں بھی اس کی موافقت کر لیتا ہے تو بیصفت اس کی قیادت وراہبری کرتی ہے اور اس کی باگ پگڑ کراسے بارگاہ رب العالمین میں پہنچا دیتی ہے۔ اور پروردگار کی رحمت کے قریب لا کراسے کھڑا کر دیتی ہے۔ اور بالآخراسے اللہ تعالیٰ کا محبوب ترین بندہ بنا دیتی ہے۔ چنا نچہ اللہ تعالیٰ رحیم ہے۔ کرم کرنے والوں کو محبوب رکھتا ہے علیم ہے۔ علم علیاء کو مجبوب رکھتا ہے۔ قوی ہے مؤمن قوی الایمان کو محبوب رکھتا ہے۔ ضعیف الایمان مؤمن کے مقابلہ میں قوی الایمان مؤمن اللہ کو زیادہ محبوب ہے۔ اللہ تعالیٰ "حیی" ہے اہل حیاء کو ور وطاق کو زیادہ محبوب رکھتا ہے۔ و تر یعنی طاق ہے۔ ارباب و تر وطاق کو زیادہ محبوب رکھتا ہے۔ و تر یعنی طاق ہے۔ ارباب

پس اگر گناہ کا کوئی دوسرا اثر نہ بھی ہوتو صرف یہی بہت بڑی سزا ہے کہ گنہگار انسان ان مقدس اور پاکیزہ صفات کی اضداد سے متصف ہو جاتا ہے اور سیاضداد اس کوان مقدس صفات سے متصف ہو جاتا ہے اور بیاضداد اس کوان مقدس صفات سے متصف ہونے سے روک دیتی ہے۔ کیوں کہ قلب کے اندر جو خطرہ پیدا ہوتا ہے وہ بالآخر وسوسہ کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ اور اور چر بیدوسوسہ ارادہ کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ اور ارادہ عمل کی شکل میں نمودار ہوتا ہے۔ اس کے بعد بید چیز ایک صفت لازمہ ٹابتہ اور ہمیئیت را سخہ بن کر رہ جاتی ہے۔ اور جب نوبت اس درجہ تک پہنچ جاتی ہے تو بندے کے لیے اس سے رستگاری (رہائی) اور نجات مشکل ہوجاتی ہے۔ جس طرح کہ صفات کا ملہ سے عاری ہونا اور ان کوترک کرنا مشکل اور معجد رہوجاتا ہے۔

مقصودیہ ہے کہ انسان کے اندرجس قدر گناہوں کی شدت اور کثرت ہوتی چلی جائے گی ای قدراس کے قلب سے غیرت وحمیت کا جو ہر کم ہوتا چلا جائے گا۔اور پھراسے نہاپنے حق میں غیرت آئے گی نہاپنے اہل وعیال کے حق میں نہ عام لوگوں کے حق میں۔غیرت کا مادہ کیسرختم ہو جائے گا۔انجام یہ ہوگا کہ وہ کسی قباحت و گناہ کو قباحت و گناہ ہی نہیں سمجھے گا۔ جب انسان اس درجہ تک پہنچ جاتا ہے تو سمجھ لو وہ ہلا کت و تباہی کے دروازے میں داخل ہو گیا۔اس فتم کے لوگوں میں اکثر کا بیرحال ہو جاتا ہے کہ کسی قباحت و گناہ کو قباحت و گناہ ہی نہیں سجھتے۔ بلكه كنابول اورظلم وجوز فتق و فجوركوايك ببنديده مشغله بناليت بين ـ اور دوسرول كوبهي ظلم کرنے کی ترغیب دیتے ہیں اورظلم کوشتحن کام بنا کرلوگوں کواس پر آ مادہ اور برا پیجختہ کرتے ہیں اورظالموں کی امداد کرتے ہیں۔اور یہی وہ راز ہےجس کی وجہ سے دیوث کوخبیث ترین مخلوق کہا گیا ہے۔غور کروغیرت کی کمی نے دیو ٹ کوئس درجہ تک پہنچا دیا۔اس سے تہہیں معلوم ہو جائے گا کہ غیرت اصل دین ہے جس کے اندر غیرت نہیں اس کے اندر دین نہیں ہے۔غیرت قلب کے اندر حرارت اور گری پیدا کرتی ہے۔ جب قلب گرم ہوتا ہے تو سارے جم میں گری پیدا ہوتی ہے اور ای حرارت وگری کے زور سے وہ برائیوں اور فسق و فجور کی مدافعت کرتا ہے۔ جب غیرت نہیں ہوتی تو قلب مرجاتا ہے۔اور جب قلب مرجاتا ہے توجہم اور اعضاء بھی مر جاتے ہیں اور پھر اس کے اندر جرائم کی مدافعت کی طاقت ہی باتی نہیں رہتی۔ قلب کے اندر غیرت کا ہونا ایما ہی ہے جیسا انسان کے اندر امراض کی مدافعت کے لیے قوت کا ہونا کہ جس قوت کی وجہ سے وہ ہمیشہ مرض کی مدافعت اور مقابلہ کرتا رہتا ہے۔ جب قوت ختم ہو جاتی ہے تو مرض پوری شدت سے اس پر قابو یا لیتا ہے۔ اور آخری انجام یہ ہوتا ہے کہ مرض اس کوموت کے گھاٹ اتار دیتا ہے۔غیرت انسان کے لیے وہی درجہ رکھتی ہے جو بھینس اور بیل وغیرہ کے



لیے سینگ کا درجہ ہے۔ان ہی سینگوں کے زور سے وہ اپنی اور بچوں کی جفاظت کرتے ہیں اور

دشمن سے بچاؤ کرتے ہیں۔ جب سینگ ٹوٹ گئے تو پھر ہر دشمن اس پر حملہ آور ہونے لگتا ہے۔



(فَطْتِلْنَ : ٢٨

### حيا: قلب كاجو هرحيات

معاصی کی ایک سزایہ بھی ہے کہ حیاء جو قلب کا اصلی جو ہر حیات ہے فنا ہو جاتی ہے حالا نکہ ہر خیر وفلاح کی اصل جڑ شرم وحیاء ہی ہے۔ جب یکی فنا ہو جائے تو خیر وفلاح کی امید ہی نہیں قائم کی جا کتی۔ صحیح بخاری میں رسول اللہ منافظ بیان کرتے

((ٱلْحَيَاءُ خَيْرٌ كُلُّهُ))

"حیاءسراسرخیرو بھلائی ہے۔"

اوررسول الله من كارشاد ع:

((إِنَّ مِمَّا آدُرَكَ النَّاسُ مِنُ كَلَامِ النُّبُوَةِ الْأُولِي إِذَا لَمُ تَسُتَحِ فَاصُنَعُ مَا شُقِّتَ)) \*

''لوگوں نے پچپلی نبوت کے کلام میں سے جو کچھ پایا ہے ان میں سے ایک میہ ہے کہ جبتم حیاء نہ کروتو پھر جو بھی جی چاہے کر گزرو۔''

اس كلام كى دوتفيرين كى كئي بين:

ایک یہ کہ یہ تنبیداور وعید کے طور پر کہا گیا ہے۔ اور معنی یہ ہیں کہ جب تم نے شرم وحیاء چھوڑ دی تو پھر جو چاہو کرو۔ جو برائیاں بھی چاہو کر گزرو۔ کیونکہ برائیوں سے باز رکھنے والی چیز صرف شرم وحیاء ہی ہے۔ اور جب یجی ختم ہوگئی تو پھرکونی چیز برائیوں سے انسان کوروک سکتی ہے۔ اس کلام کی یقفیر سیدنا ابوعبیدہ میں نے کی ہے۔

دوسری تغییر یہ ہے کہ جس کام کے کرنے میں تہیں اللہ تعالی سے حیاء دامنگیر نہ ہوسکے

♦ صحيح مسلم- كتاب الايمان- باب بيان عدد شعب الايمان (حديث- ٣٧)

🗇 صحیح بخاری - کتاب الادب - باب اذا لم تُستَح فاصنع ماششت (حدیث - ۱۱۲۰)

وہ تم كر كتے ہو \_ كونكه جس كام بين اس سے حياء دامنكير ہووہ قابل ترك ہے ـ يتفير بروايت امام ابن بانى مُناسَدُ امام احمد مُناسَدُ نے كى ہے ـ پہلى تفيركى روسے بدكلام وعيد تهديد اور سفيد ہے ـ جيسا كه سورة "حم سجده" بين وارد ہے:

﴿ إِغْمَلُوا مَا شِئْتُهُ ﴿ ٥﴾ (حم سجده: ٢٠٠/١٠١)

"جوچاہوعمل کرو (اللہ تم کودیکھ رہاہے)"

دوسری تغییر کی رو سے بید کلام ایک فتم کی رخصت واباحت پیش کرر ہاہے۔ یعنی جس کام میں تنہیں اللہ تعالیٰ سے حیاء دامنگیر نہ ہواس کے کرنے میں کوئی حرج نہیں۔

اگر کہا جائے کہ کیا اس کلام کو ہر دومعنی پر ایک ساتھ محمول کر سکتے ہیں؟ تو میں کہوں گا: ہر گرنہیں۔ اس خض کے قول کے مطابق کہ ''لفظ''مشترک اپنے تمام معانی پر مستعمل ہوسکتا ہے۔ یہ کلام اپنے ہر دو معانی پر محمول نہیں ہوسکتا۔ کیوں کہ ایک معنی کی رو سے یہ ایک وعید تہدید اور تنہیہ ہے۔ اور دوسرے معنی کی رو سے اباحت ورخصت۔ اور ظاہر ہے کہ وعید و تہدید اور اباحت ورخصت میں منافات ہے۔ ہاں بیضرور ہے کہ جب ایک معنی کا اعتبار کیا جائے تو دوسرے معنی کا بھی اعتبار لازم وضروری ہے۔

''مقصود' یہ ہے گناہوں سے جوہر حیاء ضعیف و کمزور ہو جاتا ہے۔ بلکہ بسااوقات ختم ہو جاتا ہے۔ جنگ کہ وہ اس قدر بے حیاء اور بے شرم بن جاتا ہے کہ لوگوں کے دیکھنے' سننے سے بھی وہ متاثر نہیں ہوتا۔ بلکہ لوگ جب اس کے برے حالات کی طرف اسے متوجہ کرتے ہیں اور اسے اس کی برائیوں اور اعمال بد کے برے نتائج سے باخبر کرتے ہیں پھر بھی اس پر کوئی اثر نہیں ہوتا ہے۔ اور بیصرف اس لیے ہوتا ہے کہ حیاء کا اصل جوہر اس کے اندر سے بالکل فنا ہو جاتا ہے۔ جب کی انسان کی حالت اس درجہ تک پہنچ جاتی ہے تو پھر اس کی اصلاح ناممکن ہو جاتی ہے۔ جب کی انسان کی حالت اس درجہ تک پہنچ جاتی ہے تو پھر اس کی اصلاح ناممکن ہو جاتی ہے۔ ایے خض کی حالت ابلیں دیکھتا ہے تو بہت خوش ہوتا ہے اور اسے شاباش دیتا ہے اور کہتا ہے۔ ایے فلاح و خیر سے محروم! میں تجھ پر قربان تو میراسچا رفیق ہے۔

لفظ "حیاء" "حیات" سے مشتق ہے۔ برسات کو "حیات" کہا جاتا ہے۔ کیونکہ زمین کی روئیدگی درختوں کھیتوں گھاس اور ہر جاندار کی زندگی اس سے وابسۃ ہے اس طرح "حیاء" کو بھی دنیا اور آخرت کی حیات کہا گیا ہے۔ جس آ دمی کے اندر حیاء نہ ہو وہ ایک مردہ انسان ہے۔ اور ایبا انسان "آخرت" میں سب سے براشقی و بد بخت ہوگا۔ گناہ اور بے حیائی

جو حوائے شافی کی گھی گھی گھی ہے۔ جہاں بے حیاتی اور بے غیرتی پائی جائے گی گناہ ضرور پائے جائیں گے۔

جوآ دمی اللہ تعالیٰ سے حیاء وشرم کرتا ہے اور گناہوں سے احتراز کرتا ہے۔ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ بھی اسے سزادیے میں شرم وحیاء برتے گا۔ اور جواس سے شرم وحیاء نہیں رکھے گا اور گناہ کرے گا تو وہ بھی قیامت کے دن اسے سزادیے میں کئی قتم کا حیاء نہیں برتے گا۔





فَطَيِّلْنَ : ٢٩

### عزت و ذلت الله کے اختیار میں ہے (معاصی سے بندے کے دل میں پروردگار عالم کی عظمت وجلالت کم ہوجاتی ہے)

معاصی کی ایک بسزایه بھی ہے کہ بندہ کے دل میں پروردگار عالم کی عظمت و جلالت کم
 ہو جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی عظمت و جلالت و قار و ہیت جو بندے کے دل میں ہونی
 چاہیے قطعاً باتی نہیں رہتی۔ اگر قلب میں اس کی عفت و ہیت موجود ہوتی تو وہ بھی
 عصیان و نافر مانی کی جرائت نہیں کرتا۔

بسا اوقات بعض فریب خوردہ انسان ہے کہتے ہیں کہ اللہ کی بارگاہ سے بڑی امیدیں رکھتے ہیں اوراس کے عفو وکرم کی فراوانی ہم سے گناہ کراتی ہے۔اس کی عظمت وجلالت ہمارے قلوب میں بے حد و بے پایاں موجود ہے ذرا بھی کم نہیں ہوتی۔لین بیہ بات اس کے نفس کا ایک خطرناک مغالطہ اور دھوکہ ہے۔ کیونکہ اگر بندوں کے قلوب میں اس کی عظمت وجلالت اس کی مخرمات کی اہمیت ہوتی ' تو بندے گناہ کا ارتکاب ہی کیوں کرتے؟ اس کی عظمت وجلالت اس کی محرمات کی اہمیت ہوتی ' تو بندے گناہ کا ارتکاب ہی کیوں کرتے؟ اس کی عظمت وجلالت اس کی محرمات کی اہمیت کا احساس بندوں اور گناہوں کے درمیان ایک زبردست دیوار ہے۔ جو بندوں کو گناہوں سے روکتی ہے جولوگ معاصی اور گناہ کرتے ہیں۔ درحقیقت وہ حق تعالیٰ کی بندوں کو گناہوں سے روکتی ہے جولوگ معاصی اور گناہ کرتے ہیں۔ درحقیقت وہ حق تعالیٰ کی قدر نہیں کرتے ہولوگ اللہ کے اوام ونواہی کی قدر نہیں کرتے دو اللہ تعالیٰ کی عظمت و جلالت بیدا ہوسکتی ہے۔ یہ ایک محال اور بندوں کے قلوب میں اللہ تعالیٰ کی عظمت و جلالت بیدا ہوسکتی ہے۔ یہ ایک محال اور بندوں کے قلوب میں اللہ تعالیٰ کی عظمت و جلالت بیدا ہوسکتی ہے۔ یہ ایک محال سے محال اور بندوں کے قلوب میں اللہ تعالیٰ کی عظمت و جلالت بیدا ہوسکتی ہے۔ یہ ایک محال سے محال اور بندوں کے قلوب میں اللہ تعالیٰ کی عظمت و جلالت بیدا ہوسکتی ہے۔ یہ ایک محال سے محال اور بندوں کے قلوب میں اللہ تعالیٰ کی عظمت و جلالت بیدا ہوسکتی ہے۔ یہ ایک محال سے عالی اور بندوں کے قلوب میں اللہ تعالیٰ کی عظمت و جلالت بیدا ہوسکتی ہے۔ یہ ایک محال سے تامکن امریہ ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ عاصی ونا فرمان بندوں کے حق میں صرف اتنی سزا بہت کافی ہے کہ اس کے قلب میں اللہ جل جلالہ کی قدر وعظمت ختم ہو جاتی ہے اور اس کے محرمات کی اہمیت باتی نہیں رہتی۔اس کے قلب سے حقوق اللی کی قیمت وقدر مفقود ہو جاتی ہے۔ جب کسی بندے کو یہ سزا

# الله دَوَالَيْشَافَى كِيْكُولِكُ هُلِيْكُ كُلُولِكُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

دی جاتی ہے تو پھراس سزا ہے ایک دوسری سزااس لیے تجویز کی جاتی ہے اور وہ یہ کہ لوگوں کے دلوں سے اللہ تعالیٰ اس کی عظمت و ہیبت نکال دیتا ہے اور جس طرح اس نے احکام الٰہی کو بے وقعت بنا دیا ہے وہ خود بھی لوگوں کی نظروں میں ذلیل و بے وقعت بنا دیا جاتا ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ بندے کے دل ہیں جس قدراللہ کی محبت ہوگی ای قدرلوگ اس سے فریس گے۔
مجبت کریں گے۔ جس قدراس کے اندراللہ کا خوف ہوگا ای قدرلوگ اس سے فریس گے۔
جس قدروہ حرمات اللی کی عظمت و تعظیم کرے گا 'ای قدرلوگ اس کی عظمت و تعظیم کریں گے۔
یہ کیوں کرممکن ہے کہ بیاتو حرمات اللی کی حدیں تو ٹر دے۔ اورلوگ اس کی حرمات کی حدیں نہ تو ٹریں؟ کیا نافر مان بندہ اس کی امیدوتو تع رکھ سکتا ہے؟ حقوق اللی کی بے قدری کرنے کے بعد یہ کہاں ممکن ہے کہ اللہ لوگوں کی نظروں ہیں اسے بے قدراور ذکیل نہیں کرے گا۔ کیا معاصی وگناہ کو بے قدرو بے وقعت بیجھے؟
مالک ارض و ساوات نے قرآن حکیم کے اندر جہاں معاصی کا تذکرہ کیا ہے وہاں اس حقیقت کی طرف بھی اشارہ فرمایا ہے کہ ارباب معاصی کے قلوب ان کی بدا عمالیوں و بدکرداریوں کی وجہ سے الٹ دیے گئے۔ ان کے قلوب پر پردے ڈال دیے۔ گناہوں کی وجہ سے ان کے قلوب پر پردے ڈال دیے۔ گناہوں کی وجہ سے ان کے قلوب پر پرم پریں لگا دی گئیں اور آنہیں اللہ تعالی نے اسی طرح بھلا دیا ہے جس طرح انہوں نے اللہ کو بہلا دیا ہے جس طرح انہوں نے اللہ کو بہلا دیا ہے جس طرح انہوں نے اللہ کو بہلا دیا۔ ان کو اس کے دین کو بہلا دیا ہے جس طرح انہوں نے اس کے دین کو بہلا دیا۔ ان کو اس کے ایک و دین کو بہلا دیا۔ ان کو اس کے ایک و دیاد کیا جس طرح لوگوں نے اس کے احکام واوام کو جاہ و ذیل ورسوا کیا۔ ان کو اسی طرح تاہ و برباد کیا جس طرح لوگوں نے اس کے احکام واوام کو جاہ و ذیل ورسوا کیا۔ ان کو اس کے ایک و دیاد کیا جس طرح کو گوں نے اس کے احکام واوام کو جاہ و برباد کیا جسکا کہ سور دہ حج میں وارد ہے:

﴿ مَنْ يُهِنِ اللَّهُ فَمَالَهُ مِنْ مُكْرِمٍ \* ٥ ﴾ (الحج: ١٨/٢٢)

"جےرب ذلیل کر دے اے کوئی عزت دینے والانہیں"۔

جب لوگ اللہ تعالیٰ کے سامنے تجدہ کرنے کے تھم کی بے قدری اور بے قعتی کریں اور تجدہ سے جان چرائیں تو اللہ تعالیٰ بھی ان کو ذلیل کر ویتا ہے۔ اور جھے اللہ تعالیٰ ذلیل کر بے اس کا اگرام واحترام کون کرسکتا ہے؟ اور اللہ تعالیٰ جس کی قدر وعظمت کرے اسے کون ذلیل کر سکتا ہے؟



فَظَيْلَنَ : ٣٠

# معاصى كى سخت ترين سزا

معاصی کی ایک سزایہ بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ گنبگار بندے کو بھلا دیتا ہے اور اسے اس کے نفس اور شیطان کے حوالہ کر دیتا ہے اور نوبت یہاں تک پہنچ جاتی ہے کہ بندہ ہلاکت کے عمیق غار میں جاگرتا ہے۔ اور اس کی نجات کی کوئی امید ہی باتی نہیں رہتی۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَلَتَنْظُرُ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِ وَاللَّهُ وَلَا تَلْوَلُونَ وَاللَّهُ وَلَا تُلْوَلُونَ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّه

(الحشر: ٥٩/ ١٩٩٨)

"اے ایمان والو! اللہ سے ڈرتے رہواور ہر خض دیکھ بھال لے کہ کل قیامت کے واسطے اس نے انگال کا کیا ذخیرہ بھیجا ہے اور اللہ سے ڈرتے رہواللہ تمہارے سب اعمال سے باخبر ہے۔ اور تم ان لوگول کی طرح مت ہو جانا جنھوں نے اللہ کو بھلا دیا تو اللہ نے بھی انہیں اپنی جانوں سے غافل کر دیا اور ایسے ہی لوگ فاس ہوتے ہیں"۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ تقویٰ و پر ہیزگاری کا تھم فرماتا ہے۔ اور اپنے مؤمن بندوں کو ان بندوں کی مشابہت سے روکتا ہے۔ جوتقویٰ کی راہ سے منہ موڑ کر اللہ تعالیٰ کو بھلا بیٹھے ہیں۔
اس آیت میں اللہ تعالیٰ بی خبر دیتا ہے کہ اسکلے لوگوں میں پچھ لوگ ایسے تھے جوتقویٰ کی راہ چھوڑ بیٹھے تھے۔ اور اپنی مصالح کوعذاب سے نجات دینے والے۔ دائی حیات بخش امور کو اور کمال لذت وسرور کمال انعام کی موجب چیزوں کو بھلا بیٹھے تھے تو اللہ تعالیٰ نے بھی ان کو بھلا دیا۔ جب بیلوگ عظمت اللی نو بھلے تو اللہ تعالیٰ میں کو بھلا دیا۔ جب بیلوگ عظمت اللی نوف باری تعالیٰ اور احکام ربانی کو فراموش کر بیٹھے تو اللہ تعالیٰ دیا۔

الله والفشاف المراجعة المراج

نے ان کو بیسزا دی۔ عاصی اور نافر مان بندہ جب اپنی بھلائی کوفر اموش کر دیتا ہے تو اللہ تعالی بھی اپنے ذکر سے اس کے قلب کو غافل و بے خبر بنا دیتا ہے۔ اور بندہ ہوائے نفسانی کا پیرو بن جبی اپنے ذکر سے اس کے قلب کو غافل و بے خبر بنا دیتا ہے۔ اور بندہ ہوائے نفسانی کا پیرو بن جاتا ہے۔ جب خود بندہ اپنی بھلائی کو برباد کرنے میں اعتدال کی حدود کو تو رُکر افر اط و تفریط کے دلدل میں بھنس جاتا ہے۔ تو لازی طور پر اس کی ساری دنیا و آخرت کی بھلائیاں اس افراط و تفریط کی نذر ہو جاتی ہیں۔ حالانکہ دنیا کی لذتیں اور مسرتیں اس قدر بے وقعت ہیں کہ اس کی حیثیت گرمی کے بادلوں یا وہم و خیال کے انباروں سے زیادہ نہیں ہے۔ کسی شاعر نے کیا خوب کہا ہے۔

ُ اَحُلَامُ نَوُمٍ اَوُ كَظَلِّ ذَائِلِ اِنَّ اللَّينُبَ بِمِثُلِهَا لَا يُخُدَعُ ''خواب كى باتيں ہيں يا چَلتی پھرتی چھاؤں' عقل مندانسان کواليے امورے دھوكہ نہيں ديا جاسکتا۔''

اور عظیم ترین سزایہ ہے کہ بندہ خود اپنی جان کو بھی بھلا دیتا ہے اور اپنے اس حصہ کو ٹھکرا دیتا ہے جو اللہ تعالی اسے عطاء کرنے والا تھا۔ اور اپنے اس حصہ کو وہ کھوٹے داموں رذیل و ذلیل امور کے عوض فروخت کر دیتا ہے۔ اور ایسی چیز کو ضائع کر دیتا ہے۔ جس کے بغیر اسے چارہ نہیں اور جس کے عوض ضائع اور برباد کر دیتا ہے۔ جس سے انسان بالکل مستغنی ہے۔ جو اس کے معاوضہ کے پلہ میں آئی نہیں سکتی۔ کر دیتا ہے۔ جس سے انسان بالکل مستغنی ہے۔ جو اس کے معاوضہ کے پلہ میں آئی نہیں سکتی۔ کسی شاعر کا قول ہے:

سامرہ وں ہے. منُ كُلِّ شَنِيءِ إِذَا ضَيَّعْتَهُ عِوَضُ وَلَيْسَ فِي اللَّهِ اِنُ ضَيَّعْتَهُ عِوَضُ "هرچيز كا اگرتم اسے ضائع كر دو تو عوض ممكن ہے ليكن الله كوچھوڑ دو تو اس كاعوض ممكن نہيں ہے۔"

حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہرشے سے مستغنیٰ ہے لیکن کوئی شے اس سے مستغنی نہیں۔ ہر شے سے وہ بندے کو محروم کرسکتا ہے لیکن بندے کو کوئی شے اللہ سے بے نیاز نہیں کر سکتی۔ ہر چیز کواس کی جناب میں پناہ حاصل ہے لیکن کوئی چیز بندہ کواللہ سے پناہ نہیں دے سکتی۔ جس اللہ کی والمشافی کی ایک کی کے لیے بھی کیوں کر متعنی اور بے پروا ہوسکتا ہے؟ بندہ اگر متعنی اور بے پروا ہوسکتا ہے؟ بندہ اگر متعنی اور بے پروا ہوسکتا ہے؟ بندہ اگر بنیں کر متعنی اور بے پروا ہوسکتا ہے؟ بندہ اگر بنیں کر سکتا۔ اس کے احکام کی خلاف ورزی ہرگر بنیں کر سکتا کی ونکہ اس میں خود بندے بی کا نقصان ہے۔ اسی طرح بندہ خود اپنی جان کو بھلا دیتا ہے اور اپنے آپ کوسخت ترین خسارے میں ڈال دیتا ہے۔ اسی اپنی جان پر سخت سے شخت ظلم کرتا ہے۔ پروردگار تو اپنے کسی بندے پرظلم نہیں کرتا بلکہ خود بندہ بی اپنی جان پرظلم کرتا ہے۔ پروردگار عالم نے اپنے بندوں پر بھی ظلم نہیں کیا۔ بلکہ بندے خود اپنی جانوں پرظلم کرتے رہے ہیں۔





(نَطْتِلْنَ : ۳۱

## توبه كا دروازه كھلاہے

معاصی اور گناہوں کی ایک بیسز ابھی ہے کہ بندے کو اس کے گناہ دائرہ احسان سے خارج کر دیتے ہیں۔ اور محسنین کے اجر وثواب سے اسے محروم بنا دیتے ہیں۔ جب بندے کے قلب ہیں احسان جاگزیں ہوجاتا ہے تو وہ بندے کو معاصی سے روکتا ہے۔ آبیا بندہ جب عبادت سر انجام دیتا ہے تو اس طرح انجام دیتا ہے گویا اللہ کے سامنے موجود ہے۔ اور بیحالت اسی وقت ہوتی ہے جب کہ بندہ کے قلب میں ذکر اللی اس کی محبت اور اس سے خوف و ڈر کا اس پر غلبہ ہو اور غلبہ ایسا ہو کہ گویا بندہ اللہ تعالیٰ کو اپنی آ تکھوں سے دیکھ رہا ہے۔ اور بہی وہ کیفیت ہے جو بندے کو معاصی کے ارتکاب سے باز رکھتی ہے۔ اور باز کیا رکھتی ہے ارتکاب معاصی کے ارادہ تک سے اسے دور رکھتی ہے۔ یہی کیفیت و حالت معاصی اور بندے کے درمیان حائل ہو جاتی ہے اور جب کوئی بندہ دائرہ احسان سے خارج ہو جاتا ہے تو اپنے رفتاء خصوصی اور خوشگوار حیات اور اللہ کے کائل ترین بندوں کی رفاقت و تا تید سے محروم ہوجاتا ہے اور جب باوجوداس کے اگر اللہ تعالیٰ اس قسم کے کسی بندے کے لیے بھلائی چا ہتا ہے تو اسے عام بابل انجان کے دائرہ میں برقر اور رکھتا ہے۔ کسی بندے کے لیے بھلائی چا ہتا ہے تو اسے عام بابل انجان کے دائرہ میں برقر اور رکھتا ہے۔ کسی بندے کے لیے بھلائی چا ہتا ہے تو اسے عام بابل انجان کے دائرہ میں برقر اور رکھتا ہے۔ کسی بیرے کے لیے بھلائی چا ہتا ہے تو اسے عام بابل انجان کے دائرہ میں برقر اور رکھتا ہے۔ کسی ہو جاتا ہے تو اسے عام بابل انجان کے دائرہ میں برقر اور رکھتا ہے۔ کسی بیرے کے لیے بھلائی چا ہتا ہے تو اسے عام بین کر ایک کائل ترین بیروں کی دائرہ میں برقر اور رکھتا ہے۔ کسی بیرے کے لیے دائرہ میاں در تا در اور کائی ہیں برقر اور رکھتا ہے۔ کسی بیرے کہی اگر وہ معاصی اور گراہ در ایکوں سے دائرہ میں برقر اور رکھتا ہے۔ کسی برقر اور رکھتا ہے۔ کسی بیرے کی برقر اور کسی کسی برقر اور رکھتا ہے۔ کسی برقر اور رکھتا ہے۔ کسی برقر اور کسی کسی برقر اور کسی برقر ا

باوجوداس کے اگر اللہ تعالی اس مسم کے تھی بندے کے لیے بھلائی چاہتا ہے تو اسے عام مومنین' عام اہل ایمان کے دائرہ میں برقر ار رکھتا ہے۔ پھر بھی اگر وہ معاصی اور گناہوں سے احتر از نہیں کرتا' تو بالآخر اللہ تعالیٰ اسے عام اہل ایمان کے دائرہ سے بھی خارج کر دیتا ہے۔ جیسا کہ حدیث نبوی مَنْ ﷺ میں آیا ہے کہ:

(الاَ يَزُنِى الزَّانِي حِيْنَ يَزُنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ وَلَا يَشُرَبُ الْخَمُرَ حِيْنَ يَشُرِبُ الْخَمُرَ حِيْنَ يَشُرِبُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ وَلَا يَشُوقُ السَّارِقُ حِيْنَ يَسُرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ وَلَا يَشُرَبُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ وَلَا يَشُرِبُ وَلَا يَشُولُ مُؤْمِنٌ وَلَا يَنْتَهِبُ نُهُبَةً ذَاتَ شَرَفٍ يَرُفَعُ اللَّهِ النَّاسُ فِيُهَا اَبُصَارُهُمُ حِيْنَ يَشَعِبُ نُهُبَةً ذَاتَ شَرَفٍ يَرُفَعُ اللَّهِ النَّاسُ فِيُهَا اَبُصَارُهُمُ حِيْنَ

رَوائهُ شَافَى ﴿ وَالْمُشَافَى ﴿ وَالْمُشَافَى ﴿ وَالْمُشَافِى ﴿ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ینتھ بھا و ھو مومن) '' ''زائی زنا کے وقت مؤمن نہیں رہتا۔ اور شراب خور شراب نوشی کے وقت مؤمن نہیں رہتا۔ اور چورچوری کے وقت مؤمن نہیں رہتا۔ اور گیرا ڈاکو جب کہ ایک چیز لوٹا ہے جس پرلوگوں کی نگاہیں اٹھتی ہیں تو اس وقت وہ مؤمن نہیں رہتا۔'' پس اے اللہ کے بندو! اپنے آپ کو معاصی اور گناہوں سے بچاؤ اور اچھی طرح بچاؤ۔ تو ہہ کرو کہ تو ہہ کا دروازہ اب بھی کھلا ہوا ہے۔

\*\*\*

A SECTION OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH

صحیح بخاری کتاب الإشربة باب اقول الله تعالی (انما الخمر والمیسر والانصاب .....)

 (حدیث د ۵۵۷۸) صحیح مسلم کتاب الایمان باب بیان نقصان الایمان بالمعاصی (حدیث ۵۷)



(فَطْیِلْنَ : ۳۲

#### ایمان اور خیر وفلاح سے دوری

جب کوئی بندہ ایمان سے خارج ہوجاتا ہے اور اہل ایمان کی رفاقت سے محروم ہوجاتا ہے تو
ایمان کے ساتھ جو بھلائیاں وابستہ ہیں ان سب سے بھی محروم ہوجاتا ہے
جو بندہ کہ موشین کی رفاقت سے محروم ہوجاتا ہے اور دائرہ ایمان سے خارج ہوجاتا ہے
تو اللہ تعالی اہل ایمان کی جانب سے جو بہترین مدافعت کرتا رہتا ہے اس سے بھی یہ بندہ محروم
ہوجاتا ہے۔ کیوں کہ اللہ تو اہل ایمان کی جانب سے مدافعت کرتا ہے۔ اور یہ اپنے کو دائرہ
ہوجاتا ہے۔ کیوں کہ اللہ تو اہل ایمان کی جانب سے مدافعت کرتا ہے۔ اور بیا جس کو
ایمان سے خارج کر چکا ہے۔ اور اس لیے وہ اس خیر وفلاح سے بھی محروم کر دیتا جاتا ہے جس کو
اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں ایمان سے وابستہ قرار دیا ہے اور جن قیتی خصوصیات کو اللہ تعالیٰ
نے ایمان سے وابستہ قرار دیا ہے وہ تقریباً ایک سو ہیں۔ ان میں سے ہرخصوصیت سے دنیا و

ايمان والول كوالله تعالى اجرعظيم سے نواز تا ہے ارشاد ہے:

﴿ وَسَوْفَ يُونُ عِنْ اللّٰهُ الْمُونُولِ نِي اَجْدًا عَظِيمًا ۞ (نسا: ١٣١/١٣١١)

''اورعنقریب الله تعالی ایمان والوں کواجرعظیم ہےنوازے گا''۔

ت دنیا اور آخرت کے شراور برائیوں سے اللہ انہیں بچاتا اور ان کی مدافعت کرتا ہے اللہ انہیں بچاتا اور ان کی مدافعت کرتا ہے ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُلْفِعُ عَنِ الَّذِيْنَ الْمَثُوَّاءِ ۞ ﴿ (حج: ٢٨/٢٢)

''یقیناً سچ مومنوں کے دشمنوں کوخود اللہ تعالی ہٹا دیتا ہے ( یعنی ان کے سر سے مومنوں کو بچا تا ہے )''۔

عرش کے اٹھانے والے فرشتے ایمان والوں کے حق میں دعائے خیر کرتے ہیں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ أَكَذِيْنَ يَحْمُ لُوْنَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيِّحُوْنَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُوْنَ بِهِ وَكِيْتَغْفِرُوْنَ لِلَّذِيْنَ الْمَنْوَا، ۞ (مومن: ١٠٠٠)

# 深 (中) 是是是一个人

''جوفرشتے عرش کو اٹھائے ہوئے ہیں اور جوفرشتے عرش کے اردگر دنعینات ہیں۔ اپنے پروردگار کی تعریف کے ساتھ اس کی شبیج و نقدیس بیان کرتے ہیں اور اس پر ایمان رکھتے ہیں۔ اور ایمان والوں کے لیے اپنے رب سے مغفرت مانگا کرتے ہیں۔''

ایمان والوں کو اللہ تعالی محبوب رکھتا ہے۔ اور جسے اللہ تعالی محبوب رکھتا ہے اسے کوئی ذلیل نہیں کرسکتا۔ ارشاد ہوتا ہے:

﴿ اللهُ وَلِي الَّذِينَ اصَّنُوا ﴿ ٥ ﴾ (البقرة: ٢/ ٢٥٧)

"الله ايمان والول كاردوست مے"۔

الله تعالیٰ نے اپنے فرشتوں کو تھم دیا ہے کہ وہ ایمان والوں کو ہمیشہ ثابت قدم رکھیں اور ان کی امداد واعانت کرتے رہیں۔ارشاد ہے:

﴿ إِذْ يُوحِىٰ رَبُّكَ إِنَى الْمَلَيِّكَةِ ۚ أَنِّى مَعَكُمْ فَثَيِّبُوا الَّذِينَ امَنُوا ، ٥﴾ (انفال: ٨/١١)

''اے پیغیبر! اس وقت کو یاد کرو جب که آپ کا رب فرشتوں کو حکم دیتا تھا کہ میں تمہارا ساتھی ہوں سوتم ایمان والوں کی ہمت بڑھاؤ ( لیعنی مدد کرو)''۔

الله تعالی ایمان والوں کوعزت وتو قیرعطاء فرما تا ہے ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَلِلْهِ الْعِنَّاةُ وَلِرسُولِهِ وَلِلْمُوْمِنِيْنَ ۞ ﴿ (منافقون: ١٣/٨)

د اور عزت صرف الله كے ليے ہے اور اس كے رسول كے ليے اور ايمان والوں كے

ﷺ ہے۔ ہے۔ ایمان والوں کواللہ تعالیٰ کی معیت حاصل ہوتی ہے۔ ارشاد ہوتا ہے: ﴿ وَ اَنَ اللّٰهَ صَعَ الْمُوْمِنِيْةِينَ ۞﴾ (انفال: ٨/١٩)

"اور بے شک اللہ ایمان والوں کے ساتھ ہے۔"

﴿ يَدُفَعَ اللهُ اللَّذِينَ الْمَثْوَا مِنْكُمْ ۚ وَالَّذِينَ أُونُوا الْعِلْمَ دَرَجْتِ مِنَ ﴿ ﴾
 ﴿ يَدُفَعَ اللهُ اللَّذِينَ الْمَثُوا مِنْكُمْ ۚ وَالَّذِينَ أُونُوا الْعِلْمَ دَرَجْتِ مِنَ ﴾
 ﴿ يَدُفَعَ اللهُ اللَّذِينَ الْمَثُوا مِنْكُمْ ۚ وَالَّذِينَ أُونُوا الْعِلْمَ دَرَجْتِ مِنَ ﴾
 ﴿ مَجَادِلَهُ ١٨٥٨ ١١)

#### 深 (色层温色 聚基层最高的) الله تعالی تم میں سے ان لوگوں کے جو ایمان لائے ہیں اور جوعلم دیے گئے ہیں ایمان والوں کو اللہ دہری رحمت عطاء فرماتا ہے۔ اور ایسا نور عطاء فرماتا ہے جس کی روشنی میں ایمان والے چلتے پھرتے ہیں۔ نیز اللہ ان کے گناہ معاف فرما تا ہے۔ ایمان والوں کے لیے اللہ تعالی محبت کو عام کر دیتا ہے اور بیاس طرح کہ وہ خود ان کو محبوب رکھتا ہے۔ پھر اپنے فرشتوں میں ان کومحبوب کر دیتا ہے اور پھر اپنے چیمبرول اورصالح بندول میں ان کومحبوب بنا دیتا ہے۔ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنِ امَّنُوا وَعِلُوا الصَّلِحْتِ سَيَجَعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَٰنُ وُدًّا ۞ ﴾ (مريم: ١٩/١٩) '' بے شک جو ایمان لائے اور جھوں نے شائستہ اعمال کیے ہیں ان کے لیے اللہ رجمان محبت بيدا كردے گا"۔ الله تعالی ایمان والوں کوشد بدترین خوف و ہراس کے وقت بھی امن واطمینان عطاء فرماتا بأرشاد ب: ﴿ فَمَنْ امَّنَ وَأَصْلَحَ فَلَا تَحَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُــفِرَ يَخْـزُنُونَ ۞ ﴾ (انعام: ١/٨٨) "جوائمان لایا اوراس نے اپنی حالت کی اصلاح کی۔ تو ایسے لوگوں پر نہ کسی طرح کا خوف طاری ہوگا اور نہ وہ آ زردہ خاطر (مغموم و پریشان) ہوں گے۔' ایمان والے ان لوگوں میں شامل کر لیے جاتے ہیں جن پر اللہ تعالیٰ نے بڑے بڑے انعامات کیے ہیں جن کی راہ دن رات میں سترہ مرتبه طلب کرنے کیلی سے مام دیا گیاہے۔

﴿ شَبِ وروز مِي سَرِّ وركعت نماز فرض بِ-ان مِي سے برركعت مِين سوره فاتحد بِرُ هنا فرض بِ- جس كاندر إهْدَناً الصِّدَ اطَ الْمُسْتَقِيْم - صِدَاطَ الَّذِيْنَ أَنَّعَمْتُ عَلَيْهِمْ بِرُحاجاتا بِ-

ایمان والول کے لیے قرآن حکیم ہدایت اور شفاء ب ارشاد ہوتا ہے:

يُنَا دُوْنَ مِنْ مِّكَانِ بَعِيْدٍ ٥ ﴾ (حم: ١٣١/١١)

﴿ وَعَرَبِيٌّ \* قُلْ هُوَ لِلَّذِيْنَ امَنُوا هُدًّى وَشِفَا ۗ \* وَالَّذِيْنَ

لَا يُوْمِنُونَ فِئَ ۗ اٰذَانِهِمْ وَقُرٌ وَّهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى ۚ أُولَٰكٍكَ

# 

"آپ کہدو یجے کہ بیقر آن تو ایمان والوں کے لیے ہدایت وشفاء ہے اور جو ایمان نہیں لاتے ان کے کانوں میں تو بہراین اور بوجھ ہے اور بیان پر اندھاین ہے بیہ وہ لوگ ہیں جو کی بہت دور دراز جگہ سے پکارے جاتے ہیں'۔

مقصدیہ ہے کہ ایمان ہر خیر و برکت کو جلب کرتا ہے اور دنیا و آخرت کی تمام بھلا ئیوں کا۔
سبب ہے۔ جب حقیقت یہ ہے تو پھر بندہ اس اہم ترین چیز کو معمولی اور بے قدر کیے بچھ سکتا
ہے؟ اور وہ کام جو اسے دائرہ ایمان سے خارج کر دے۔ اور بندے اور اللہ کے درمیان حائل
ہو جائے۔ اس کا ارتکاب وہ کیوں کر سکتا ہے؟ اگر چہ مؤمن دائرہ ایمان سے خارج نہ ہولیکن
اگر گنا ہوں پر بندہ اصرار ہی کرتا رہا تو خوف ہے کہ اس کا پورا قلب زنگ آلود ہو جائے۔ اور
بالآخر اس بندے کو اسلام سے خارج ہی کر دے۔ اعاذنا اللہ من ھذا۔ اور یہی وہ مقام
خوف ہے جس سلف صالحین ہمیشہ ڈرتے رہے اور بہت ہی زیادہ ڈرتے رہے۔ جیسا کہ
بعض سلف کا قول ہے:

((اَنَّتُهُ تَخَافُونَ الذََّنُوُبَ وَاَنَا اَخَافُ الْكُفُرَ)) ''تم گناہوں سے ڈرتے ہوگر میں تو کفرسے ڈرتا ہوں۔''





(فَطْیِلْن : ۳۳

### سيرالي الله مين ركاوثين

معاصی کی ایک سزا بی بھی ہے کہ انسان کا قلب سیر الی الله سلوک آخرت بیل افقادہ پا' کائل' ست اور پست ہمت ہوجاتا ہے۔ یا پھر فلاح و نجات کی راہ بیل جاب بن جاتے ہیں۔ اقدام سفر میں کا بلی اور سستی پیدا کر دیتے ہیں۔ اس کی ہمت اس قدر پست ہو جاتی ہے کہ اللہ کی طرف اس کا قدم اٹھنا ہی دشوار ہوجاتا ہے۔ اور بی بھی اس وقت جب کہ معاصی اور گناہ اسے دوسری جانب نہ موڑ دیں۔ اس صورت میں گناہ مزل تک بینیخ میں جاب بن جاتے ہیں' اور سیر الی اللہ میں رکاوٹیس ڈال ویتے ہیں۔ پھر طالب کو گمراہ کرکے دوسری طرف لے جاتے ہیں۔ انسانی قلب کا بی حال ہے کہ دوہ اپنی قوت وطاقت ہی کے بل پر اللہ کی طرف بڑھتا ہے۔ اور جب معاصی اور گناہ اسے بیار کر دیتے ہیں تو قلب کمزور ہوجاتا ہے۔ اور اس کی قوتِ اقدام اور گئی تو سمجھ کو وہ اللہ سے بالکل ہی منقطع ہوجاتا ہے اور اس کا تدارُک ناممکن ہوجاتا ہے۔ ور اس کا تدارُک ناممکن ہوجاتا ہے۔ ور اس کا تدارُک ناممکن ہوجاتا ہے۔ ور اللہ المستعان

پی معلوم ہوا گناہ یا تو قلب کومردہ کر دیتے ہیں یا پھرخطرناک مرض میں مبتلا کر دیتے ہیں یا تھرخطرناک مرض میں مبتلا کر دیتے ہیں یا قلب کی قوتوں کو کمزور کر دیتے ہیں۔اور ایسا ہونا لابدی اور ضروری ہوتا ہو گئر قلب کی میہ کمزوری ان آٹھ صفات پر جا کرمنتھی ہوتی ہے جس سے رسول اللہ طُالِیْمُ پناہ ما نگا کرتے تھے اور میں :

((اَللَّهُمَّ اَنِيُ اَعُودُبُكَ مِنَ الْهَمِّ وَالْحُزُنِ وَالْعَجْزِ وَالْكَسَلِ وَالْجُبُنِ وَالْجُبُنِ وَالْجُبُنِ وَالْجُبُنِ وَالْجُبُنِ

<sup>◊</sup> صحيح بخارى. كتاب الدعوات. باب التعوذ من غلبة الرجال (حديث. ٦٣٦٣)

### 

"اے اللہ! میں تیری پناہ چاہتا ہول فکراورغم سے اور نا توانی اورستی سے اور بردلی اور بخل سے اور فرض کے بوجھ سے اور لوگوں کے غلیے سے "

ان آٹھ میں سے ہردو دو چزیں قریب المعنی ہیں۔ ھم اور حزن قریب المعنی ہیں۔
اگررنے وغم جوقلب پر وارد ہوتا ہے۔ متنقبل کی متوقع مصیبت کے متعلق ہے تو وہ ھم ہاور
اگر ماضی کی وجہ سے ہے تو حزن ہے۔ عجز و کسل قریب المعنی ہیں۔ اگر بندہ بوجہ عدم
قدرت کے اسباب خیر وفلاح سے محروم ہے تو یہ عجز ہے۔ اور اگر ارادہ کی کمزوری کی وجہ
سے محروم ہے تو کسل ہے۔ جبن اور بعض قریب المعنی ہیں۔ اگر جم و بدن اور قلب کی کا بلی
کی وجہ سے انتفاع سے محروم ہے تو جبن ہے۔ اور اگر حب مال کی وجہ سے اس کے انتفاع سے
محروم ہے تو بعضل ہے۔ ضلع اللدین اور قھر الرجال قریب المعنی ہیں۔ اگر کسی حق کی بنا
پر دوسرا اس پر غالب آ جائے تو یہ ضلع اللدین ہے۔ اور اگر باطل طریقہ پر دوسرا اس پر فالب آ جائے تو وہ صلع اللدین ہے۔ اور اگر باطل طریقہ پر دوسرا اس پر فالب آ جائے تو یہ ضلع اللدین ہے۔ اور اگر باطل طریقہ پر دوسرا اس پر فالب آ جائے تو یہ ضلع اللدین ہے۔ اور اگر باطل طریقہ پر دوسرا اس پر فالب آ جائے تو یہ ضلع اللدین ہے۔ اور اگر باطل طریقہ پر دوسرا اس پر فالب آ جائے تو یہ ضلع اللدین ہے۔ اور اگر باطل طریقہ پر دوسرا اس پر فالب آ جائے تو یہ ضلع اللدین ہے۔ اور اگر باطل طریقہ پر دوسرا اس پر فالب آ جائے تو وہ قبول ہے۔

مقصودیہ ہے کہ گناہ ان آٹھ چیزوں کے جلب کرنے کے قوی ترین اسباب میں سے ہیں اور گناہ ان چیزوں کواسی طرح جلب کرتے ہیں جس طرح دوسری احادیث کی رو سے۔ ((جُمهُد الْبَلاَعِ دَرَكِ الشَّفَاءِ سُوءِ الْقَضَاءِ شَمَاتَةَ الْاَعْدَاءِ)) ∜ ''بلاء کی تختی 'بدختی کی گرفت' فیصلہ کے برے نتائج اور دشمنوں کی ہنی۔'' کو جلب کرتے ہیں۔انعاماتِ الہیداور خیرو عافیت کو اللہ کی نعمت وخفگی سے تبدیل کر دیتے ہیں۔ نیز اللہ کے امور کی خفگی و ناراضی کے قوی ترین اسباب میں سے ہیں۔

\*\*\*

صحیح بخاری. کتاب الدعوات. باب التعوذ من جهد البلاء (حدیث. ۱۳۳۷) صحیح
 مسلم. کتاب الذکر والدعاء. باب فی التعوذ من سوء القضاء (حدیث. ۲۷۰۷)



فَظِّيلُنَّ : ٣١٧

# انعامات الهيي سيمحروى

الله کی ایک سزایی ہی ہے کہ بندہ الله کے انعامات سے محروم ہوجاتا ہے اور الله کی تاراضی وخطگی میں مبتلا ہوجاتا ہے۔ جب کسی بندے سے کوئی نعمت سلب کرلی جاتی ہے یا وہ کسی نکتہ وعذاب میں گرفتار ہوجاتا ہے تو اس کا سبب اس کی نافر مانی اور عصیان ہی ہوتے ہیں۔ ہوتے ہیں۔ سیدناعلی منافؤ فرماتے ہیں:

((مَا نَزَلَ بَلاَءٌ اللَّا بِذَنُبِ وَلا رُفعَ بَلاَءٌ إلَّا بِتَوُبَة)) "جومصيب نازلَ موتى م كناموں كى وجه سے نازل مُوتى سے اور جومصيب رفع

بو سیب ماران ہوں ہے ماہوں کی دجہ عام مران ، دی ہے درور، موتی ہوتی ہے تو بہ کی دجہ سے رفع ہوتی ہے۔"

اورالله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ فِن مُصِيْبَةٍ فَيَمَا كُسَبَتْ آيْدِيْكُمْ وَيَعْفُوا عَنْ

گشیر ۵ (شوری: ۲۰۱/۲۰۱)

'دختہیں جو پچھ صبتیں پہنچتی ہیں وہ تمہارے اپنے ہاتھوں کے کرتوت کا بدلہ ہے اور اللہ بہت می باتوں سے درگز رفر مالیتا ہے (معاف فرما دیتا ہے)''۔

اورارشاد باری تعالی ہے:

﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَوْ يَكُ مُعَايِرًا لِغُمَّةً ٱلْعَبَّهَا عَلَى تَوْمِ حَلَّى

يُعَيِّرُوا مَا بِالْفُسِهِمْ ﴿ ۞ ﴿ (انفال: ٥٣/٨)

"بیاس لیے کہ اللہ تعالی ایسانہیں کہ کسی قوم پر کوئی نعمت انعام فرما کر پھر بدل دے جب تک کہ وہ خود اپنی اس حالت کو نہ بدل دیں جو کہ ان کی اپنی تھی"۔

اس آیت میں اللہ بی خبر دیتا ہے کہ اللہ جس قوم یا جس مخص پر انعام فرما تا ہے اور اپنے اللہ و کرم سے نواز تا ہے۔ اس کو اس وقت تک اس نعمت سے محروم نہیں فرما تا جب تک کہ و

خود اپنے کو محروی کا حقدار اور متحق نه بنالیں۔ جب بندہ غلط راہ پر چل پڑتا ہے اوراللہ کی اطاعت وعبادت کی جگہ معصیت و گناہ اور شکر گزاری کی جگہ کفرانِ نعمت کرنے لگتا ہے اور اسلی بیدا کر لیتا ہے تو اللہ تعالیٰ بھی اپنی اسباب رضاء مندی کی جگہ اسباب خشم (عمّاب) و ناراضی پیدا کر لیتا ہے تو اللہ تعالیٰ بھی اپنی نعمتیں اس سے چھین لیتا ہے اور عذاب میں مبتلا کر دیتا ہے۔ اور بدا عمالی کی سزا تھیک ٹھیک دی جاتی ہوئی۔ جسیا عمل و لیمی سزا۔ و مَا رَبُّ بِظَلاَّ م لِلْعَبِیدُ تمہارا پروردگار بندوں کے حق میں ظلم نہیں کرتا۔ اگر بندہ طاعت وعبادت کو معصیة و گناہ سے تبدیل کر دیتا ہے۔ تو اللہ تعالیٰ بھی خیر و عافیت کوعقوبت وعذاب سے اور عزت کو ذات سے بدل دیتا ہے۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرما تا ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوْامَا بِالنَّهُ مِنْ وَإِذَا آرَادَاللهُ بِقَوْمٍ سُوْءًا فَلَا مَرَدٌ لَهُ ، وَمَا لَهُـمْ هِنْ دُونِهِ مِنْ قَالِ ۞ ﴾

دعد: ۱۱۳ الله تعالی کسی قوم کے ساتھ اپنے سلوک میں ہرگز کوئی تغیر و تبدل نہیں کرتا جب تک وہ قوم خود اپنے اندر کوئی تغیر و تبدل نہ کرلیں اور جب الله کسی قوم کے حق میں برائی کا ارادہ فرما تا ہے تو کوئی اسے روک نہیں سکتا اور ان لوگوں کو الله کے مقابلہ میں کوئی حمایتی نہیں مل سکتا ہے۔'

بعض آ ثارِ الهي يعنى احاديثِ قدوسيد من وارد ب كالسّر تارك وتعالى ارشاد فرماتا ب: ((وَعِزَّتِي وَجَلالِي لاَ يَكُونُ عَبُدٌ مِنُ عُبَيْدىُ عَلَى مَا اَحَبُّ ثُمَّ يَنْتَقِلُ مِنْهُ الْي مَا اَكُرَهُ إلا انتقلَتُ لَهُ مَا يُحبُّ الْي مَا يكرَهُ وَلاَ يكُونُ عَبُدٌ مِنْ عُبَيْدِي عَلَى مَا اَكُرَهُ فَيَنْتَقِلُ عَنْهُ اللّي مَا اَحَبُّ اللّا انتقلَتُ لَهُ مِمَّا يَكُرَهُ اللّي مَا يُحبُّ))

''میری عزت و جلال کی قتم ہے! جب میرا کوئی بندہ وہ کام کرتا ہے جو مجھے مجبوب ہے اور پھر وہ اسے چھوڑ کر وہ کام کرنے لگتا ہے جو مجھے تاپسند ہے تو میں بھی اسے اس کی محبوب چیز سے محروم کر دیتا ہوں اور جو اسے مکروہ اور تاپسندیدہ ہے اس کی طرف منتقل کر دیتا ہوں۔اور جب کوئی میرا بندہ مکروہ اور تاپسندیدہ کام کرتا ہے اور پھر وہ اسے ترک کرکے وہ کام کرنے لگتا ہے جو مجھے محبوب ہے تو میں اسے اس کی تاپسندیدہ چیز سے الگ کرکے اس کی محبوب د پسندیدہ چیز کی طرف لے جاتا ہوں۔''

#### رَوانِشافی کی ایک کی کی ایک کی ایک کی ایک کی ایک کی ایک کی ایک کی کی ایک کی کی ایک کی کی ایک کی ک

اور کی شاعرنے کیا اچھا کہا ہے:

إِذَا كُنُتَ فِي نَعُمَة فَأَرُعَهَا فَاللَّهُ النَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

وَحُطَّهَا لِطَاعَةِ رَبِّ الْعِبَادِ فَرَبُّ الْعِبَادِ سَوِيعُ النِّقَمُ "رب العباد كي طَاعت سے گناموں كوجهاڑ دو كيونكدرب العباد بہت جلد انتقام ليا كي ما ميں "

وَإِيَّاكَ وَالظُّلُمَ مَهُمَا استَطَعُتَ فَظُلُمُ الْعَبَاد شَدِيدُ الْوَحَمُ وَإِيَّاكَ وَالظُّلُمُ الْعَبَاد شَدِيدُ الْوَحَمُ " وَإِيَّاكَ فُلُم كُنَّا بَهِت بِعارى

--- 8.3.

وَسَافِرُ بِقَلَٰلِكَ بَيْنَ الْوَرٰى لِتَصْبِرَ آثَارَ مَنُ قَدُ ظَلَمُ اللهُ وَالولَ كَ اَ ثَارَكَا مَهِيں بِعَ عِلَى اللهُ اللهُ قَلَٰلُهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَسَاكِنُهُ مُ بَعُدَهُمُ اللهُ اللهُ مَسَاكِنُهُمُ بَعُدَهُمُ اللهُ عَمْلُولُ عَلَيْهِمُ وَلَا تَتَّهِمُ اللهُ مَسَاكِنُهُمُ وَلَا تَتَّهِمُ اللهُ مَسَاكِنُهُمُ وَلَا تَتَّهِمُ اللهُ اللهُ

اورتم ان كوجمثلانبيس سكتے-"

وَمَا كَانَ شَىٰءٌ عَلَيْهِمُ أَضَرُّ مِنَ الظَّلَمِ هُوَ الَّذِي قَدُ قَصَمُ الظَّلَمِ هُوَ الَّذِي قَدُ قَصَمُ الْأَلَمِ مَنَ الظَّلَمِ هُوَ الَّذِي قَدُ قَصَمُ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ الظَّلَمِ مُو اللَّهُ وَالْمَ اللَّهُ اللَّ

صَلُّوا بِالْجَحِيْمِ وَفَاتَ النَّعِيْمُ وَكَانَ الَّذِي نَالَهُمْ كَالُحُلُمُ "لَكِن مرنے كَ بعدسيد هے جَنَم رسيد ہوئے اور سارى نعتيں ختم ہو گئيں اور جو پچھ دنيا مِن ان كوملا تھا خواب بن كرره گيا۔





فَطْتِلْنَ : ٣٥

#### طاعت:عبادت كاايك مضبوط قلعه

معاصی کی ایک سزایہ بھی ہے کہ اللہ تعالی نافر مان بندے کے دل میں سرعوبیت اور خوف پیدا کردیتا ہے۔ گنہگار آ دی کوئم بمیشہ سرعوب وخوف زدہ پاؤ گے کیوں کہ طاعت بی ایک ایک چیز ہے جو دنیا اور آخرت کی عقوبتوں سے بندے کو محفوظ رکھتی ہے۔ طاعت وعبادت اور اللہ تعالی کی فرمانبرداری ہی اللہ تعالی کا ایک مضبوط قلعہ ہے۔ جو آ دی بھی اس میں داخل ہوجائے گا دنیا و آخرت کی تکالیف سے محفوظ ہوجائے گا۔ اور جو بھی اس قلعہ سے باہر نگلے گا خوف و ہراس مصائب و آلام کا شکار ہوجائے گا۔ جو بندہ طاعت اللی کو اپنا شیوہ بنا لے گا ہمہ قتم کا خوف و ہراس اس کے لیے امن و سکون بندہ طاعت اللی کو اپنا شیوہ بنا لے گا ہمہ قتم کا خوف و ہراس اس کے لیے امن و سکون اطمینان و تسکین سے تبدیل ہوجائے گا۔ عاصی و نافر مان کا حال ہمیشہ تم ایسا ہی پاؤ گے گویا اسکا دل کسی پرندے کے پروں میں جوڑ دیا گیا ہے۔ دروازہ گھڑکا تو سمجھا کہ شکاری آ گیا۔ تبدیل سے کوئی آ واز آئی سمجھا اس کو پچھ گھر ہوجا تا ہے۔ دروازہ و آئی سمجھا اس کو پچھ تعالی سے ڈرائے والا ہرخوف سے محفوظ ہوجا تا ہے۔ اور جواس سے نہیں ڈرتا تو ہر چیز تعالی سے ڈرائی ہے۔ کی شاعر نے کیا اچھی بات کہی ہے۔ اور جواس سے نہیں ڈرتا تو ہر چیز اسے ڈرائی ہے۔ کی شاعر نے کیا اچھی بات کہی ہے:

لَقَدُ قَضَى اللّٰهُ بَيْنَ الْحَلَقِ مُذُخُلِقُوا أَنَّ الْمَخَاوِفَ وَالأَجُرَامَ فِي قَرَنِ "جب سے مخلوق پیدا ہوئی اللہ تعالیٰ کا بیہ فیصلہ رہا کہ مخادف (ڈرواندیشے) اور جرائم ہمیشہ ہم قرین رہے۔"

دلی وحشت اور دہشت کا سبب گناہ ہے

◆ معاصی کی ایک سزایہ بھی ہے کہ قلوب کے اندر خطرناک قتم کی وحشت پیدا کر دیتے ہیں گنہگار انسان ہمیشہ متوحش رہے گا۔ اپنی جان سے متوحش' پروردگار سے متوحش' اللہ تعالی کی مخلوق ہے متوحش۔ جس قدر گناہ زیادہ کرے گا اس کی وحشت میں اضافہ ہوتا رہے گا۔ اور یہ بالکل واضح ہے کہ توحش وخوف کی زندگی تلخ ترین زندگی ہوا کرتی ہے۔ اور بہترین زندگی وہ ہوتی ہے جو سکون و مانوسیت کی زندگی ہو۔ ایک عقل مند انسان لذت گناہ اور وحشت گناہ کا موازنہ کرے تو معلوم ہو جائے گا کہ اس کی حالت کس قدر خراب ہے؟ وہ کس قدر گھاٹے اور خمارے میں ہے؟ اور افسوس کرے گا کہ اس نے طاعت کی مانوسیت طاعت کے امن وسکون اطاعت کی حلاوۃ وشیرینی کو معصیت کی وحشت و معصیت کے خوف و ہراس کے عوض کیوں فروخت کر دیا؟ کی

شاعرنے کیا خوب کہاہے:

فَدَعُهَا اذًا شئتَ وَاسْتَانسُ اذًا كُنُتَ قَدُ اَوُحَشَتُكَ الذُّنُوبُ ''جب گناہ تختے وحشت میں مبتلا کر دیں تو گناہ کوترک کر دے اور مانوسیت حاصل کرے۔'' مئلہ کا اصل رازیہ ہے کہ طاعت وعبادت تقربّ الہی کا موجب ہے اوریہ تقرب جس قدر زیادہ ہوگا مانوسیت طمانیت اور سکون زیادہ ہوگا، گناہ پروردگار سے دور کرتے ہیں اور جس قدر گناہ زیادہ ہوں گے وحشت زیادہ ہوگی۔ مانوسیت اور وحشت کا اصل رازیبی ہے۔ وحمن کتنا ہی قریب ہولیکن اس سے وحشت ہی ہوگی۔ اورمحبوب کتنا ہی دوررہے مگر اس سے محبت اور انس بی ہوگا۔ وحشت کا اصل سبب حجاب قلب ہے۔ یہ حجاب جس قدر غلیظ ہوگا ای قدر وحشت زیادہ ہو گی۔وحشت کا موجب گو خفلت ہے کین معصیت و گناہ کی وحشت غفلت کی وحشت ہے بھی زیادہ ہوتی ہے۔اور پھرمعصیت کی وحشت سے زیادہ وحشت کفر ہے۔اہل معاصی کوتم دیکھو گے کہ وہ جس درجہ کے معاصی کے مرتکب ہول گے ای قتم کی اور اس درجہ کی ان کو وحشت ہوگا۔ بوے معاصی کی وحشت بوی ہوگی اور چھوٹے کی چھوٹی۔جس قدر معاصی بوے ہول گے وحشت بڑی ہوگی۔ اور جس قدر زیادہ ہول گے وحشت زیادہ ہوگ۔ اور پھر وحشت کا بیہ حال ہو جائے گا کہ اس کا قلب وحشوں سے لبریز ہو جائے گا اور پھر اس کے چہرے سے وحشت برنے لگے گی۔اور وہ ساری مخلوق سے متوحش ہوجائے گا اور مخلوق اس سے متوحش ہو -526





(مَطْتِلْن : ٣٦)

# گناہوں سے اجتناب اور آخرت کی نعمتیں

معاصی کی ایک سزایہ بھی ہے کہ قلب کی صحت و تندر تی بگڑ جاتی ہے اور وہ نیار ہو جاتا ہے اور یار بوجاتا ہے اور بیاری رفتہ رفتہ لا علاج و لا دوا ہو جاتی ہے۔ اور بلا خرکوئی دوا اور کوئی خوراک اسے نفع نہیں دیتی۔ امراض جس طرح جسم پراٹر انداز ہوتے ہیں اسی طرح گناہ قلوب پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ بلکہ قلوب کے حق میں گناہ ایسی خطرناک بیاری ہے جس کی کوئی دوا بی نہیں ہے۔ اس کی دوا اور اس کا علاج صرف ایک بی ہے کہ انسان گناہ کرنا چھوڑ دے۔

اربابِ سروسلوک کا اس پراتفاق ہے کہ قلب اپنے مقصد میں صرف ای وقت کامیاب ہوتا ہے جب کہ وہ اپنے مول کو پا جائے اور اس کوتقرب حاصل ہو جائے۔ یہ تقرب ای وقت حاصل ہوتا ہے جب کہ قلب شیخ وسالم ہو۔ قلب ای وقت صحح وسالم ہوتا ہے جب کہ مرض دور ہو گیا تو صحت بیٹنی ہے اور یہ ای وقت ممکن ہے جب کہ نفسانی خواہشوں کی پیروی چیوڑ دی جائے۔ کیونکہ قلب کی بیاری بہی خواہشات ہیں۔ خواہشات کی خلاف ورزی قلب کی اصل شفاء اور تندری ہے۔ لیکن اگر مرض مزمن (پرانا) ہو گیا تو پھر مریش فلاف ورزی قلب کی اصل شفاء اور تندری ہے۔ لیکن اگر مرض مزمن (پرانا) ہو گیا تو پھر مریش والے کے لیے تو مرف کے بعد جنت ہی ٹھکانہ ہے لیکن اس کے قلب کو دنیا میں ہی جنت حاصل ہو جاتی ہو گیا ہو کہ بوکر دہ جائے گا۔ خواہشات سے کنارہ کشی کرنے حاصل ہو جاتی ہو ہو تی ہو کہ وہ کی اور دنیا داروں کی لذتوں اور مرتوں میں اتنا حاصل ہو جاتی ہو تینا دنیا و آخرے کی لذتوں اور مرتوں میں فرق ہے۔ بودی ہوتا ور اس حقیقت کی فقد ہی ہروہ خض کرسکتا ہے جس نے ان لذتوں اور مرتوں میں فرق ہے۔ اور اس حقیقت کی تقدد ہی ہو جو گئا کہ گئی ہو۔ اور قرآن حکیم میں ہے: تقدد ہی ہو گئا کہ گئی ہو۔ اور قرآن حکیم میں ہے:



"ب شک نیک لوگ (جنت کے عیش و آرام) اور نعمتوں میں ہوں کے اور یقینا بدکارلوگ دوزخ میں (سررہ) ہوں گے"۔

اسے م صرف آخرت ہی کی نعمت اور آخرت ہی کی جہنم میں محصور نہ بھتا۔ بلکہ بیانان کے ہر دور اور ہر سہ مقامات کے لیے وارد ہے۔ مقام دنیا مقام آخرت مقام برزخ ہر سہ مقامات پر بیہ شختل ہے۔ ان تینوں مقامات میں "ابوار" نعیم میں ہوں گے اور "فجار" جھنم میں۔ فیم و سرور تو در حقیقت وہی ہے جو قلب کو حاصل ہو اور عذاب بھی وہی ہے جو قلب کو حاصل ہو اور عذاب بھی وہی ہے جو قلب کو حاصل ہو اور عذاب بھی وہی ہے جو قلب کو حاصل ہو اور عذاب بھی وہی ہے جو قلب کو حاصل ہو اور عذاب بھی وہی ہے جو قلب کو حاصل ہو اور خاہر ہے کہ خوف و ہرائ خزن و طال ضیتی صدر اعراض عن اللہ اور تحلق غیر اللہ اور اللہ ہے کہ ان میں سے غیر اللہ اور اللہ عبدر کھتی ہے۔ بندہ اللہ تعالیٰ کے سواجس چیز سے بھی تعلق اور دشتہ جو ڈتا ہے۔ جس سے بھی محبت والفت کا دشتہ قائم کرتا ہے اس سے اس کو تکلیف پنچنا لازی ہے۔

غيرالله سعجت كاسزا

جوآ دی اللہ کے سوا دوسری چیز ہے مجت کرتا ہے اسے تین مرتبہ عذاب و تکلیف لازی ہے۔ سب سے پہلے تحصیل کی تکالیف مخصیل کے بعد اس کے سلب اور فوت کے خوف کی تکلیف اور وہ تکالیف مزید جواس کی تحصیل و تحفظ میں ہیں اور خالف اسباب کے مقابلہ اور تو ٹکیف موتبہ وہ عذاب ہے میں ہوتی ہیں۔ اور طرح طرح کی مشقتوں کا بار اٹھانا پڑتا ہے۔ تیسری مرتبہ وہ عذاب ہے جب اللہ تعالی اس چیز کواس سے سلب کر لیتا ہے۔ یہ تین قتم کا عذاب تو اسے اس دنیا میں ماتا

عالم برزخ كاعذاب تين طرح كاب:

عالم بزرخ من بھی تین بی ضم کا عذاب اور تکلیف ہوتی ہے "الم فراق" کہ اب دوبارہ اے وہ چیز نہیں ال کتی۔ "فوت انعیم عظیم "مرت عظیم کے فوت کا الم ورنج اور تکلیف کردنیا میں وہ ایسے کام کرتا رہا جواس" فیم عظیم" کے سراسر خلاف تھے۔ اور جس نعت وسرور کے لئے اس نے خلاف ورزی کی تھی۔ اب وہ بھی فوت ہوگئی۔

دوسرا"الم حجاب" الم حسوت" كماس كاورالله تعالى ك ورميان ايك زيردست تجاب حاكل موجاتا إوروه تجاب كم جس كتصور يعى دل عائل موجاتا

ہیں۔ بیٹم وہم' حسرت وحزن اور رنج و الم ان لوگوں کے اندر وہ کام کرتے ہیں جوجم انسان کے اندر جر اثیم اور کیڑے کیا کرتے ہیں۔جم کے جراثیم کے کام کا تو خاتمہ بھی ہو جاتا ہے۔ لیکن ان ہموم وغموم کا کام تو ہمیشہ کے لیے جاری رہتا ہے حتی کہ قیامت کے دن اللہ تعالی انہیں دوبارہ زندہ کرےگا۔

تیسرا الم و عذاب قیامت کے دن کا عذاب ہے کہ لوگ دوبارہ زندہ کیے جائیں گے۔اس دن کا عذاب (اللہ کی پناہ) بڑا ہی سخت 'بڑا ہی خطرناک اور بڑا ہی دردناک ہے۔ بھلا کہاں بیعذاب اور کہاں وہ تعتیل اورمسرتیں۔

#### الله تعالى سے ملاقات كى خوشى

پروردگارِ عالم ہے انس اور اس ہے محبت اس کے دیدار کا اشتیاق اس کے ذکر کی حلاوتیں اور لذتیں اور ان تمام برکتوں کوسا منے رکھ کر قلوب کی مسرتیں؟ اور بیخوشیاں اور مسرتیں کیسی اور کس قتم کی ہوتی ہیں؟ ان کا اندازہ اس سے ہوسکتا ہے کہ حالت نزع میں بعض مخصوص بندوں کی زبان سے مارے خوثی کے بیڈکل جاتا ہے و اطر کیاہ (رب کی ملاقات کس قدر مسرت آگیں ہے!)

اور بعض الله والول كى زبان سے نزع كے وقت يوكلمات نكل گئے۔ جوحالت اور كيفيت اس وقت مجھے حاصل ہے۔ اگر اہل جنت كوميسر آجائے تو ان كى عيش و زندگى خوشگوار تر ہو ا

بعض کی زبان سے بیڈکل گیا کہ بید مساکین اہل دنیا 'دنیا کے چلتے ہے۔لیکن افسوں انہوں نے زندگی کی لذتیں نہیں چکھیں۔افسوس وہ ان لذتوں سے محروم گئے جوان کی لذتوں سے کہیں زیادہ قیمتی اور بہتر تھیں۔

بعض اللہ کے بندے اس حالت میں یہ کہتے نظر آئے کہ ہمیں جو چیز میسر ہے اگر بادشاہوں اور بادشاہ زادروں کومعلوم ہو جائے تو وہ ہماری گردنیں اڑا دیں۔

بعض میہ کہدا مٹھے کد دنیا میں بھی ایک جنت ہے اور جو مخف اس جنت میں داخل نہیں ہوا وہ آخرت کی جنت میں بھی داخل نہیں ہوگا۔

اے وہ انسان کہ جس نے ایک فیمتی چیز کو کھوٹے سکون کے عوض فروخت کر ڈالا۔افسوس

深 (中江湖地 紫水水水水水水水水水水

تونے بڑے سے بڑا خسارہ اٹھایا۔اوراس سے زیادہ افسوس یہ ہے کہ تو اس خسارے کو سمجھ بھی نہ سکا۔افسوس اگر اس متاع گراں بہاکی قیمت تو نہیں جانتا تھا تو تُونے ان لوگوں سے کیوں نہ پوچھ لیا جو اسے خوب جانتے بچانے اور سمجھتے تھے؟ یا للہ العجب ا تیرے پاس جو متاع اور سامان تھا اس کا خریدارخود اللہ تعالی تھا۔ جس کی قیمت جنت الماویٰ کے چمن تھے۔ جس کے ہاتھ تج شراء اور خرید و فروخت کا سودا ہور ہا تھا۔ اور جو اللہ کی جانب سے قیمت کی ذمہ داری لے رہاتھا۔ وہ خود سفیر اللی سوول اور پیغیروں کے امام محمد رسول اللہ سائی تھے۔افسوس پھر بھی تونے اپنا مال و اسباب کم اور گھٹیا داموں فروخت کر دیا۔ و لنعم ما قال (خوب ہے جو کسی نے کہا)

إِذَا كَانَ هُذَا فَعَلَ عَبُدٌ بِنَفُسِهِ فَمَنُ ذَ اللَّهُ مِنُ بَعُدِ ذَالِكَ يُكُرِمُ؟ ''جب بنده خود اپن جان كے ساتھ بيسلوك كررہائے تو پيركون ہے جواليا كرنے كے بعد اس كى تكريم كرے گا؟''

﴿ وَ مَنْ يُهِنِ اللهُ فَمَالَهُ مِنْ مُكْرِمٍ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ۞ ﴾ (الحج: ١٨/٢٢)

"اور جے رب ذلیل کر دے اسے کوئی عزت دینے والانہیں اللہ جو چاہتا ہے کرتا ہے۔"





فَظِّيلًا : ٢٤

### روزِمحشر: گناہوں کااثر

اناہوں کی ایک سزایہ بھی ہے کہ گناہوں سے قلب کی بصارت اور نور فنا ہو جاتا ہے۔ علم و ہدایت کی راہیں مسدود ہو جاتی ہیں۔ گناہ علم وہدایت کی راہ میں تجاب بن جاتے ہیں۔

امام ما لك كل امام شافعي كونفيحت

چنانچدامام مالک مینید نے جب امام شافعی مینید کے اندر غیر معمولی ذہانت علم وضل کی صلاحیت دیکھی تو فرمایا:

((انِّي اَرَى اللَّهَ تَعَالَىٰ الَّقَى عَلَى قَلَبِكَ نُورًا لَا تُطُفِئُهُ بِظُلُمَةِ اللَّهَ عَلَى قَلْبِكَ نُورًا لَا تُطُفِئُهُ بِظُلُمَةِ الْمَنْعُصِية))

"میں دیکھ رہا ہوں کہ تمہارے قلب میں اللہ تعالی نے نور ڈال دیا ہے۔معصیت کی ظلمت سے تم اسے بھاندویتا۔"

گناہوں سے نور قلب مصحل اور کمزور ہو جاتا ہے اورظلمت و تاریکی قوی تر ہو جاتی ہے۔ اورمسلسل گناہوں کا سلسلہ جاری رہتا ہے تو دل اندھیری رات کی طرح تاریک ہو جاتا ہے اور اندھیرے کی طرح اندھیری رات میں بھٹکتا پھرتا ہے۔

اللہ اللہ! کجابہ تقویٰ و پر ہیزگاری کی عافیت وسلامتی؟ اور کجابہ مشقتوں کی گراں باریاں؟ اور پھر گناہوں کی سیابی قلب ہے جسم اور اعضاء کی طرف آتی ہے۔ اور جس قدر معاصی ہوتے ہیں اس قدر منہ اور چبرے کوسیاہ اور بے نور کر دیتے ہیں۔ پھر جب انسان مرکز عالم برزخ ہیں پہنچتا ہے تو اس کی قبرتاریک ہوتی ہے۔ جیسا کہ سیدنا محدر سول اللہ تکھیے کا ارشاد ہے:

((إِنَّ هٰذِهِ الْقُبُورَ مُمْتَلِئَةٌ عَلَى آهُلِهَا ظُلُمَةٌ وَإِنَّ اللَّهَ يُنَوِّرُهَا بِصَلْاتِي



عَلَيْهِمُ)) الله

'' گنبگاروں کے لیے بیقبریں ظلمت سے پر ہو جاتی ہیں۔میری صلاۃ و دعاء سے اللہ تعالی ان کومنور کر دیتا ہے۔''

پھر جب قیامت وحشر کا دن آئے گا تو پیظلمت پوری قوت سے اس کے منہ پر چھا جائے گی اور چہرہ کوئلہ کی مانند سیاہ ہوجائے گا۔ جےلوگ دیکھیں گے۔اللہ اللہ! پیکسی عقوبت مزاہو گی کہ دنیا ومافیھا کی تمام آگلی پچھلی لذتیں بھی اس کے مقابلہ میں رکھی جائیں تو اس عقوبت وسزا کا مقابلہ نہیں کرسکتیں۔ پس اے تلخ عیش نتگ دل اور در مائدہ انسان تُوکس دن کب اور کس طرح انسان تُوکس دن کب اور کس طرح انسان کوگس دن کب اور

حالانكدونياكى اس زندگى كى حيثيت ايك خواب سے زياده نبيس ب-والله المستعان





(فَطْنِكَ : ٣٨

## نفس کی ذلت ورسوائی

گناہوں کی ایک سزایہ بھی ہے کہ گناہوں سے نفس ذلیل حقیر اور ناپاک ہوجاتا ہے۔
 حتی کہ ہر چیز ہر بائت میں وہ حقیر و بے تو قیر ہو کر رہ جاتا ہے۔ اور طاعت وعبادت نفس میں نمو پیدا کرتی ہے اسے پاک کرتی ہے۔ آ دمی کو باوقار و پرعظمت بنا دیتی ہے۔
 چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ قَالُ أَفْلَحَ مَنْ زَكَنُهَا ۞ وَقَلُ خَابَ مَنْ كَشُهَا ۞ (الشمس: ١٩/ ١٠٠١)

"جس نے اپنی روح کو پاک کیا وہ کامیاب ہوا اور جس نے اس کو خاک میں ملادیا
وہ ناکام ہوا''۔

معنی یہ ہیں کہ جس نے نفس کو بڑھایا اور طاعت الہی کے ذریعے سے بلند کیا اس نے فلاح پالی۔اور جس نے اسے پست کیا' حقیر کیا' مصیبتوں میں مبتلا کر کے چھوٹا کر دیا' وہ خسارہ میں ہے۔

آیت کے اندرلفظ "دس" وارد ہے۔ یہ "قدسیه" سے ماخوذ ہے اور "تدسه" کے معنی اخفاء کے ہیں۔اس معنی میں اللہ تعالی کابیارشاد ہے:

﴿ يَكُّسُهُ فِي التَّرَابِ ﴾ "اسكومني مين دبا ديتا ہے-"

عاصی گنبگارا پے نفش کو معصیت میں چھپا تا ہے اور اس معصیت کو بھی مخلوق سے پوشیدہ رکھنے کی کوشش کرتا ہے۔ تا کہ رسوائی نہ ہو۔ حالا نکہ وہ خود اپنی نگا ہوں میں گر چکا اللہ تعالیٰ کے نزد یک گر چکا اور اللہ کی دوسری مخلوق کے نزد یک گر چکا ۔ پس حقیقت سے ہے کہ طاعت وعبادت نیکی بندے کو بڑا بناتی ہے عزت بخشق ہے۔ بلند مرتبہ بنا دیتی ہے یہاں تک کہ اسے ہر چیز سے اشرف بزرگ پاک اور رفیع المرتبہ بنا دیتی ہے۔ اور باوجود ان ہمہ قسم کی عز توں سر بلند یوں

روائشافی بی جب وہ اپنے آپ کو اللہ کے سامنے جھکا دیتا ہے اور تقیر و ذکیل بنالیتا ہے تو ای ذلت و حقارت کی وجہ سے اسے عزت وشرافت اور سر بلندی حاصل ہو جاتی ہے۔ پس حقیقت یہ ہے کہ معصیت و گناہ سے زیادہ بندے کو ذکیل و حقیر کر دینے والی کوئی چیز نہیں۔ اور طاعت وعبادت سے زیادہ شرافت اور سر بلندی عطاء کرنے والی کوئی چیز نہیں۔



A Secretary and the secretary



فَظَيْلُنَّ : ٣٩

#### شیطنت کی اسیری

کی گرنگار کی ایک سزایہ بھی ہے کہ وہ ہمیشہ شیطان کا اسر اور شہوات وخواہشات کا قیدی
رہتا ہے۔ گویا وہ ایک دائی قیدی ہے اور اس سے بدحال قیدی کون ہوسکتا ہے کہ اپ
سب سے بڑے ہوؤ سخت سے سخت دیمن کا اسیر بن جائے۔خواہشات کے جیل خانہ
سب نے زیادہ بری کوئی تنگ وتاریک جیل خانہ نہیں ہوسکتا۔ اور شہوات کی قید سے زیادہ
بری کوئی قید نہیں ہوسکتی۔ پس جوآ دمی کہ اسیر ہوجیل خانہ میں ہوؤ مقید ہوؤ وہ اللہ کو کیوکر
پیچان سکتا ہے؟ اور کیوں کر اس کی جانب جھک سکتا ہے؟ جب کی انسان کا قلب اسیر
وقیدی بن جاتا ہے تو پھر ہر جانب سے اس کے لیے آفتیں بی آفتیں ہیں آفتیں ہیں۔ اور جس
فتم کی اسیری ہوگی۔ اس فتم کی آفتیں اتریں گی۔ قلب کا حال پرندے کا سا ہے۔
پیندہ جس قدر اونجی پرواز کرے گا اس قدر وہ آفات سے محفوظ رہے گا۔ اور جس قدر
اس کی پرواز نیچی رہے گی آفات کا نشانہ بن جائے گا۔ ایک حدیث میں ہے:

((اَلشَّيُطَانُ ذِئُبُ الْإِنْسَانِ)) ♦

"شیطان انسان کے حق میں بھیڑیا ہے۔"

وہ بحری کہ جس کا کوئی چرواہا یا رکھوالا نہ ہو وہ بہت جلد بھیڑیے کے منہ میں چلی جاتی ہے۔ یہی حال انسان کا ہے۔ جب اللہ اس کا چرواہا یا رکھوالا نہیں ہوگا تو لازی ہے کہ وہ بھیڑیے کا شکار بن جائے گا۔اوراللہ کی جانب سے اسے محافظ و تگہبان اسی وقت میسر ہوگا جب کہ وہ تقویٰ و پر ہیزگاری کو اپنا شعار بنا لے۔تقویٰ ایک دیوار ہے اور بھیڑیوں سے بچنے کے لیے ایک مضبوط قلعہ ہے۔ جس طرح کہ تقویٰ اور پر ہیزگاری دنیا اور آخرت کی عقوبتوں اور

استند احمد (۵/ ۲۳۲-۳۳۲) المعجم الكبير للطبراني (۲۰/ ۳۲۳) حلية الاولياء (۲/ ۲۳۵)
 استناده ضعيف. العلاء بن زياد نے معافر الثان على معافر الثان على مجول راوى كاواسط بـ

روائے شافی بھی ہوگا ہے ہے۔ ہمری جب اور جس قدر اپنے کے اسلام ہے۔ ہمری جب اور جس قدر اپنے چھڑ اپول چے والے کے اس ک

اصل حقیقت میہ ہے کہ جو قلب اللہ تعالیٰ سے قریب ہوگا مصائب و آلام اور آفات و ابتلاآت سے دوررہے گا اورمصائب و آلام اس سے دور بھاگیس گے۔

اللہ تعالیٰ سے دوری کے بے شار در جات ہیں: بعض در ہے معمولی ہیں اور بعض بہت سخت خطرناک عفلت بندے کو اللہ تعالیٰ سے دور کر دیتی ہے لیکن معصیت و گناہ کی دوری اس سے کہیں زیادہ خطرناک ہوتی ہے۔ اور بدعت کی دوری اس سے بھی زیادہ خطرناک ہوتی ہے۔ اور نفاق کفر اور شرک کی دوری سب سے زیادہ خطرناک اور سب سے زیادہ مہلک ہوتی ہے۔



 <sup>♦</sup> مسند احمد (٩/ ١٩٦) سنن ابى داود. كتاب الصلاة. باب التشديد فى ترك الجماعة (حديث. ٥٣٧)
 (حديث. ٥٣٤) سنن نسائى. كتاب الامامة. باب التشديد فى ترك الجماعة (حديث. ٥٣٢)



فَظْیِلْنَ : ۲۰۰

## الله اورمخلوق کے درمیان دوریاں اور قربتیں

معاصی کی ایک سزایہ بھی ہے کہ اللہ اور بندوں کی نگاہ میں گنبگار کی جاہ ومنزلت عزت و کرامت ختم ہو جاتی ہے۔ اور قدر و منزلت اس کی بڑھتی ہے جو اللہ کی زیادہ عزت و کرامت ختم ہو جاتی ہے۔ اور قدر و منزلت اس کی بڑھتی ہے جو اللہ کی زیادہ اطاعت و فرما نبرداری کرتا ہے۔ جس بندے کی جیسی طاعت و عبادت ہوگی و لی ہی اس کی قدر و منزلت ہوگی۔ جو بندہ اللہ کی نافر مانی کرتا ہے اللہ کی نگاہوں سے گر جاتا ہے اور بندوں کی نگاہوں سے بھی وہ گر جاتا ہے۔ اور جس کی قدر و منزلت مخلوق اور بندوں میں ندرہی اور ان کی نگاہوں میں بے قدر اور بعزت ہوگیا تو مخلوق اس کے بندوں میں ندرہی اور ان کی نگاہوں میں بے قدر اور بعزت ہوگیا تو مخلوق اس کے بندوں میں ندرہی اور ان کی نگاہوں میں میں جو اس کی قدر و منزلت کے خلاف ہے۔ حت حال بعزت ہوگی و بیا ہی کرے گی۔ جو اس کی قدر و منزلت کے خلاف ہے۔ جائے گا۔ اور بے بارومددگار ہوکر رہ جائے گا۔ اور بے بارومددگار ہوکر رہ جائے گا۔ اور بھر یہ ہم تم کی مسر توں سے محروم ہوجائے گا۔ اس کے ذکر خیر کا خاتمہ ہو جائے گا۔ اور اب سرتا پا رہ خو غم مزن و ہم بنا رہے گا۔ اس کی زندگی کی تمام ساعتیں اور سارے لیے سرتا پا رہ خو غم مزن و ہم بنا رہے گا۔ اس کی زندگی کی تمام ساعتیں اور سارے لیے فرحت و مسرت سے خالی ہوں گے۔ پس اگر شہوات کا نشہ اس بدمت نہ کر دیتا تو اسے بیت چلنا کہ شہوات رائی اور شہوات کی لذت اندوزی کے مقا بلے میں معصیت و نافر مائی کے یہ مصائب و آلام کس قدر دلدوز اور درد ناک ہیں؟

خدائے ذوالجلال و ذوالجبروت کی میہ بہت بڑی نعمت اوراس کا زبر دست انعام ہے کہ وہ اپنے کی بندے کا ذکر خیر عام کر دے اور دنیا میں اس کے نام کو بلند کر دے۔ اور اس کی جاہ و منزلت 'قدر وعظمت' غیرت ومقولیت' اس کا ذکر جمیل اور شہرت اس قدر بڑھا دے کہ دوسرے کسی کو حاصل نہ ہو سکے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

# 深 (中江湖地 光光光光光光光光光光光光光光光光)

یعنی ان پغیروں کوہم نے ایک مخصوص خصوصیت سے نوازا۔ اور ان کے ذکر جمیل کو میں نے جہان میں عام کر دیا۔ حقیقت سے ہے کہ سیدنا ابراجیم خلیل اللہ عظیات نے بارگاہ اللی میں اسان صدق سے ذکر جمیل کی دعاء کی تھی اور اس دعاء کی مقبولیت کا میٹمر تھا' کہ آپ کا ذکر جمیل رہتی دنیا تک ہرخاص و عام میں جاری رہا اور رہے گا؟ قرآن تھیم کے اندر سے دعاء اس طرح منقول

﴿ وَاجْعَلْ لِنَ لِسَانَ صِدْقِ فِي الْلَحِدِيْنَ ۞ (شعراء: ١٠٨٠/٢٦)

("آن والى نسلول مين ميرا ذكر خير باقى ركه-"
اوررسول الله مَنْ اللهُ عَلَيْمُ كَ وَكَرْجِيل كَمْ مَعَلَقَ قَرْآن حَيْم يول ناطق ب:

﴿ وَرَفَعُنَا لَكَ وَ كُولِكَ ۞ (انشراح: ١٩٩٠)

''اور ہم نے تہارے ذکر خیر کا آوازہ بلند کر دیا۔'' پس وہ لوگ جورسولوں کی اتباع و پیروی کرتے رہے۔ان گوبھی ان کی طاعت و پیروی' متابعت وفر ما نبر داری کے مطابق ذکر جمیل' ذکر خیر اور جاہ ومنزلت کا حصہ حاصل ہوگا۔اور جوان کی مخالفت کریں گے' معصیت و گناہوں ہے اپنے آپ کو آلودہ کریں گے' وہ بقدر مخالفت اور معصیت پنج بروں کی اس میراث وتر کہ سے محروم رہیں گے۔





فَظِّيلَةُ : ١٧١

## گناه: مدح وقدح کے سنگم پر

گناہوں کی ایک سزایہ بھی ہے کہ مدح وستائش شرافت و ہزرگ کے جس قدر بھی نام ہوتے ہیں۔ وہ گنہگار سے سلب کر لیے جاتے ہیں اور ان کی بجائے تحقیر و ندمت سے اسے یاد کیا جاتا ہے۔ یا تو وہ مومن محسن نیک مقی پر ہیزگار اطاعت گزار منیب و دِلی متورع مصلح عابد خائف من اللہ کثیر التوب طیب اللہ کا پہندیدہ بندہ وغیرہ سے یاد کیا جاتا تھا۔ اور اب اسے فاسق فاجر بدکار نافر مان دشمن وین بدعمل بدکر دار مفسد خبیث مردود زانی چور قاتل کذاب خائن لوطی عہدشکن قاطع رقم وغیرہ جیسے ناموں سے یاد کیا جاتا ہے۔ اور ظاہر ہے کہ یہ تمام نام فسق و فجور کے نام ہیں اور فسق و فجور کے نام ہیں۔

قرآن کیم کے اندر ہے:

﴿ يِئْسَ الْإِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيْمَانِ ٥ ﴾ (حجرات: ١٩/١١)

"اورایمان لانے کے بعد غلط نام بہت ہی براہے۔"

اور بیر ظاہر ہے کہ بیاساء ایمان سے محروی رت منتقم کے قبر وغضب اور دخول جہنم اور رسوائی و ذات کے موجب ہیں۔ اور پہلے نام ایمان رضاء مندی رخمٰن دخول جنت اور اس شرافت و بزرگ کے موجب ہیں۔ جو بندے کو دوسرے انسان کے مقابلہ میں شرافت و بزرگ اور برتری بخشتے ہیں۔

اگرمعصیت و گناہ کی کوئی اور سزانہ دی جائے اور صرف ان برے ناموں ہی کامستحق بنا دیا جائے تب بھی عقل سلیم معصیت سے باز رہے گی۔ اور طاعت وعبادت کا صرف یہی صلہ کافی ہے کہ نیک نامی حاصل ہوتی ہے۔ اور نیکی کے ان مقدس ناموں سے بندہ یاد کیا جاتا ہے جو پہندیدہ ہیں۔ تو عقل سلیم طاعت وعبادت سے وابستگی وگرویدگی کا تھم دے گی۔ لیکن حقیقت روائے شافی بھی ہے خیر وفلاح سے نوازے وہ کامیاب ہے اور اسے کوئی چین نہیں سکتا۔ اور جس پر وہ اپنی خیر وفلاح سے نوازے وہ کامیاب ہے اور اسے کوئی چین نہیں سکتا۔ اور جس پر وہ اپنی خیر وفلاح کے دروازے بند کر دے اسے کوئی کھولنے والانہیں۔ جے وہ اپنی بارگاہ سے دور کر دے اسے کوئی پوچنے والانہیں اور جے وہ اپنا مقرب بنا لے اسے کوئی دھتار نے والا نہیں۔

و مَن يُهِنِ اللهُ فَمَالَهُ مِن مُكْرِهِ إِنَّ اللهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ۞ ﴿
وَ مَن يُهِنِ اللهُ فَمَالَهُ مِن مُكْرِهِ إِنَّ اللهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ۞ ﴿
(حج: ١٨/١٢)
(حج: ١٨/٢٠)
د اور جس كوالله ذكيل كر اس كوكوئى عزت وين والانهين \_الله جو جابتا بسوكرتا
\_\_"





فَطْیِّلْنَ : ۲۲

#### اولوالالباب سےخطاب

معاصی کی ایک سزایہ بھی ہے کہ عقل انسانی کوخراب کردیتے ہیں۔ تم ایسے دوآ دمیوں کا موازنہ کرو جوعقل مند کہے جاتے ہوں۔ جن میں سے ایک اللہ تعالی کا مطبع وفر ما نبر دار سے اور دوسرا عاصی و نافر مان ۔ یقیناً مطبع وفر ما نبر دار آ دمی کی عقل وخرد وافر اور کھمل پاؤ گے اور اس کی فکر و رائے صبح اور سلجمی ہوئی ہوگی۔ اصابت رائے سے وہ زیادہ قریب ہوگا اور یہی سبب ہے کہ قرآن تھیم کا زیادہ تر خطاب اولی الالباب اور اولی العقل سے ہوتا ہے مثلاً:

﴿ وَاتَنَقُونِ يَاوِي الْأَلْبَابِ ۞ (بفره: ١/ ١٩٠)
"اعقل مندوتم جھ سے ڈرتے رہو۔"

) lec:

﴿ فَا تَعْوُا اللَّهَ يَالُولِي الْأَلْبَابِ ٥ ﴾ (مانده: ٥/ ١٠٠)
"اعقل مندواتم الله عدرتر رمو-"

اور:

﴿ إِنْهَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ ٥ ﴾ (زمر:٩/٢٩) ""فيحت عقل مندلوك بي حاصل كرتے بيں-"

اس فتم کی آیتیں قرآن حکیم کے اندر بے ثار ہیں۔ اس فض کوکون عقل مند کے گا جواس ذات کی نافر مانی کرے جس کے قبضہ قدرت میں اس کی جان ہے؟ جس کے گھر میں بیر رہتا ہے؟ اور اچھی طرح جانتا ہے کہ صاحب خانہ اے دیکھ رہا ہے۔ اس کی تمام حرکات وسکنات کا وہ مشاہدہ کر رہا ہے۔ کوئی چیز اور اس کی کوئی بات اس سے مختی نہیں اور پھرید کہ بیاس کی ناراضی بھی پندنہیں کرتا۔ اور اس کی نعمتوں ہے مستفید بھی ہونا چاہتا ہے۔ باوجود ان تمام باتوں کے ہمداوقات میدوہی کام کرتا رہتا ہے جس پر اللہ کا غضب فہر اور لعنت پڑتی رہتی ہے۔ وہی کام كرتا رہتا ہے جواسے اس كى رحمت سے دور پھينك دے اور اسے اپنے دروازے سے نكال دے۔اور جواس کے لیے موجب ذلت ورسوائی ہیں اور اے اس کے وتمن نفس اور شیطان کے حوالے كر ديتے ہيں۔ جواس كے سخت ترين وحمن ہيں۔ اور الله كى نگاہوں سے اسے گرا ديتے ہیں اور اس کی رضاء مندی و محبت سے دور پھینک دیتے ہیں۔ اور حال یہ ہے کہ بندوں کی آ تھوں کی شختدک اللہ کی نزد کی اور تقرب ہی میں ہے اور اس کے تقرب میں فوز وفلاح کی برئیں میسر آسکتی ہیں۔اور اس کے تقرب سے اولیاء اللہ میں اسے شمولیت نصیب ہو علی ہے۔ اور الله کا دیدار نصیب ہوسکتا ہے۔ بیداور اس قتم کی بے شارولا تعداد نعتیں ' کرامتیں اورعز تیں ابل طاعت کے لیے موجود ہیں۔ اور جوعقوبتیں اور جوسزائیں اور بیان کی گئیں ان سے بھی کہیں زیادہ سزائیں اہل معصیت کو دی جائیں گی اپس اس عقل کوعقل کون کیے گا؟ جو گھڑی بحر کی یا ایک دن کی یا چند دنوں کی لذت ومسرت کو کہ جس کی حیثیت ایک خواب سے زیادہ نہیں۔ آخرت کی دائمی نعمت وائل فوزوفلاح عظیم ترین کامیابی و کامرانی کے مقابلہ میں ترجیح دے؟ آخرت کی فوز وفلاح تو وہ چیز ہے کہ دنیا وعقلی کی تمام تر سعادتیں بھی ای سے وابستہ ہیں۔اگر كى كے ياس و عقل نہيں ہے جواس كے حق ميں جحت كا كام ندد سے سكے تو وہ يقينا مجنون اور دیوانہ بے بلکہ مجنون و دیوانہ تو اس سے اچھا ہے۔ کہ اسے انجام کی سلامتی اور آخرت کی عافیت ونجات تو میسرآئے گی۔ بینوعقل کی کوتا ہی پراس حیثیت سے روشنی ڈالی گئی .....ابعقل عیشی اور عقل معاشرتی کی کوتا ہی رہمی غور کرو۔ اگر مذکورہ نقصانات میں عقل عیثی کے نقصانات کا اشتراک نہ بھی سمجھا جائے تو ایک موٹی می بات عقل عیشی کی کوتا ہی وخرابی کی جانچ کی یہ ہے کہ ہم ایے دوآ دمیوں کوسامنے رهیں جن میں سے ایک ہمارا مطبع وفر مانبردار ہے اور دوسرا نافرمان اورسرکش صاف واضح ہو جائے گا کہ دونوں میں ہے کون عقل مند ہے؟ لیکن افسوی تو یہ ہے کہ كوتاء عقلى كى مصيبت توعام موچكى إور ورجه جنون تك ينفي حكى ب- اور ظاهر بللجنون فنون (جنون کی بہت ی تشمیں ہیں) لیکن بدایک ایبا جنون ہے کہ بجز اللہ کے مخصوص بندول ك برچھوٹا بزااس ميں مبتلا ہے يا للعجب بيكسى عقليں اوركيسى عقل مندياں ہيں؟ اگر عقلیں سیح ہوتی تو یہ بات نہایت آسانی سے سمھ لیتیں کہ حققی لذت وفرحت حقیقی سرور اور

الله دَولَيُشَافَى كَيْنُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا خوشگوارعیش و زندگی تو وہی ہے جس میں منعم حقیقی و دانا کی رضاء مندیاں موجود ہوں' کیونکہ ہمہ فتم کی نعتیں ای کی رضاء مندی سے وابستہ ہیں اور اس کی خفگی اور ناراضی سے ہمد تتم کے مصائب وآلام ہی وابستہ ہیں۔ پس واقعہ بیہ ہے کہ آتھوں کی ٹھنڈک تسکین قلب سرورِ نفس حیات قلب لذت روح الذت آئلین عیش - خوشگوار زندگی تو وہی ہے جس میں منعم حقیقی کی رضاء مندیاں شامل ہوں۔ جوقیمتی انمول نعتیں اے منع حقیقی کی رضاء مندی سے حاصل ہوں گی۔ وہ اس قدر بیش بہا ہوں گی کہ اگر اس کا شمہ (قلیل مقدار ) برابر بھی دنیا و ما فیہا کی نعمتوں کے مقابلہ میں رکھا جائے تو دنیا کی نعتیں اس کے مقابلہ میں بیج ہوں۔اگر کسی انسان کواس نعت میں سے ادنیٰ سے ادنیٰ معمولی سے معمولی حصہ بھی مل جائے تو وہ دنیا وما فیہا کو بھی اس کے عوض میں منظور نہیں کرسکتا۔ گیونکہ بیمعمولی ساحصہ بھی اس قدر قیمی ہوگا کہ دنیا کی بری سے بڑی نعمت سے بھی زیادہ ہو گا۔ آخرت کی مختفر نعمت بھی ایسی ہو گی کہ وہ ان تمام مشقتوں اور انواع واقسام کے ہموم وغموم سے پاک ہو گی۔ جو دنیاداروں کو دنیوی تعمتوں کی مخصیل میں برداشت كرنے پڑتے ہيں۔ آخرت كى نعموں كا توبيال بےكدابھى دونعتيں بلاكى مشقت و تکلیف کے مل کئیں اور دوسری دونعتوں کا انظار ہے۔ اور اگر وہ بھی بلا مشقت و محنت کے حاصل ہو گئیں تو دوسری کا انظار کرو۔ پس حقیقت وہی ہے جواللہ تعالی نے بیان فرمائی ہے: ﴿ إِنْ تُكُونُوا كَأَلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ ۗ وَتَرْجُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ ، ٥ ﴾ (النساء: ١٠١١)

"اگر تمهین تکلیف ہوتی ہے تو انھیں بھی تمہاری طرح تکلیف ہوتی ہے اور تم اللہ تعالیٰ سے وہ امیدیں وابسة رکھتے ہوجو انھیں نہیں '۔

لا اله الا الله اوه آ دمی کس قدر کوتاه عقل و کم سمجھ کہا جائے گا کہ جوموتی کومینگنی کے عوض مشک کو گوبر کے عوض فروخت کر ڈالتا ہے۔ انبیاء صدیقین شہداء اور صالحین کی رفاقت کے مقابلہ میں ان لوگوں کی رفاقت کوتر جیج دیتا ہے جن پراللہ کا غضب اتر چکا ہے۔ اور جن پر اس نے لعت بھیجی ہے۔ اور جن کے لیے جہنم تیار کر رکھی ہے جو بہت ہی برامقام ہے۔





(فطیل : ۳۳۰

# پروردگار عالم سے رشتہ منقطع ہو جائے تو .....

معاصی کی ایک بوی سزا می بھی ہے کہ بندے اور پروردگار عالم میں جو رشتہ ہے۔ وہ گناہوں کی وجہ سے ٹوٹ جاتا ہے۔ اور جب بدرشتہ ٹوٹ جاتا ہے تو خیر وفلاح کے تمام اسباب و ذرائع اس منقطع ہو جاتے ہیں۔ اور فساد وشر کے اسباب اس کے ليے پيدا ہو جاتے ہیں۔ اور يہ بالكل واضح ہے كہ جس كے ليے خير وفلاح ك دروازے بند ہو جائیں اور صلاح ونجات کے اسباب و ذرائع منقطع ہو جائیں اور اپنے مالک اور پروردگارے اپنے مولی و آقا ہے اس کا رشتہ کٹ جائے۔ اور ایسے مالک ا پروردگار اورمولی سے کہ جس سے بندہ ایک لمحد کے لیے بھی مستعفی نہیں ہوسکتا۔ اور جس کے بغیر بندے کو جارہ نہیں جس کے رشتہ کا کوئی بدل ممکن نہیں۔ اس ذات ہے رشتہ تو ڑنے کے بعد بندے کو کوئی فلاح ونجات میسر آسکتی ہے؟ اور وہ کوئی امیدیں اور كس سے اميدين قائم كرسكتا ہے؟ اوركونى خوشكوار زندگى الے حاصل موسكتى ہے؟ اس رشتہ کے ٹوٹے کے بعد فساد وشر کے تمام اسباب و ذرائع اس سے وابستہ ہو جاتے ہیں۔جو بندے کواس کے دشمنوں کے پھندوں میں جکڑ دیتے ہیں۔اوراس پر دشمن کی حکومت قائم ہو جاتی ہے اور اے اپنے حقیقی مولیٰ کی اطاعت سے دور پھینک دیتے ہیں۔ اور کون سمجھ سکتا ہے کہ پروردگار عالم سے رشتہ کٹ جانے اور اللہ کے دشمنوں سے رشتہ وابستہ ہونے کے بعد کس کس فتم کے آلام ومصائب اور کس کس فتم کے عذاب اس کے لیے مقدر ہیں؟ بعض سلف صالحین کا قول ہے کہ'' میں بندے کواللہ حق سجانہ و تعالی اور شیطان کے درمیان لیٹا ہوا یا تا ہوں۔ اگر اللہ تعالیٰ اس بندے ہے اعراض كرتا بتوشيطان اس پرمسلط موجاتا باوراس كي ولايت وحكومت قائم مو جاتی ہے۔ اور اگر اللہ تعالی اس سے مجبت کرتا ہے اور اس پر اس کی مگرانی رہتی ہے تو

# 

شیطان اس پر کمی طرح قابونہیں پاسکتا۔'' چنانچے سورہ کہف میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَإِذْ قُلْمَنَا لِلْمَلَلَمِكَةِ السُّجُـكُ وَا لِادَمَرَ هَسَجَكُ وَا اِلْاَ اِبْدِلِيْسَ الْهَالِكَةِ السُّجُـكُ وَا لِلاَدَمَرَ هَسَجَكُ وَا اِلْاَ اِبْدِلِيْسَ اللَّهِ مِنَ الْجِرِبِ فَقَسَقَ عَنْ اَمْدٍ رَبِّهِ الْفَتَنَظِّيْدُ وَكُهُ وَذُرِيَّتَكَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللللْمُ الللللْمُولِمُ اللللللْمُ اللللللْمُولِمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللِلْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُولِمُ اللللللِمُ اللللْمُ الللل

''جب ہم نے فرشتوں کو حکم دیا کہ آ دم کے سامنے سجدہ کروتو اہلیس کے سواسبھی نے سجدہ کیا یہ جنات میں سے تھا۔اس نے اپنے پروردگار کی نافرمانی کی کیا پھر بھی تم اے اوراس کی اولاد کو مجھے چھوڑ کراپنا دوست بنارہے ہو؟ حالانکہ وہ تمہارے قدیمی شخصہ مندل سرم

دشمن ہیں' ظالموں کا بہت برابدلہ ہے۔''

حق سجانہ و تعالی اس آیت میں اپنے بندوں کو خطاب کرتا ہے کہ تمہارے دادا آ دم کو میں نے کرامت عزت اور بزرگی بخشی۔ دوسروں کے مقابلہ میں اس کی قدر دمنزلت کو او نچا کیا اور اس قدر فضیلت و برتری عطاء کی کہ اپنے فرشتوں کو میں نے تھم دیا کہ آ دم کی تکریم وعزت کرو۔ اور اس کے سامنے تم تکریمی بجدہ بجالا وُ۔ فرشتوں نے میرے تھم کی تھیل کی۔ لیکن میرے اور آ دم کے دشمن شیطان نے میرے تھم کو نہیں مانا۔ میری مخالفت کی۔ میری اطاعت سے روگر دانی کی۔ اب بندو! پھر کیا تمہیں بیرزیب دیتا ہے کہ میرے اور اپنے دشمن اور اس ورشن کی ذریات (اولادوں) کو اپنا دوست اور مددگار بناؤ اور مجھے چھوڑ دو؟ اور میری نافر مانی کرو۔ اور اس کی اطاعت کرو؟ میری مرضی اور رضاء مندی کے خلاف اس سے موالات و دوی کرو؟ حالانکہ میں نے تم کی اطاعت کرو؟ حالانکہ میں۔ تم میرے دشمنوں سے رشتہ قائم کر رہے ہو؟ حالانکہ میں نے تم کو تھم دیا کہتم اس دشمن کو اپنا دشمن سمجھو۔

ظاہر ہے کہ بادشاہ کے دشمنوں سے جو شخص دوئی کرتا ہے وہ بھی بادشاہ کا وشمن ہے اور ویا ہی وثمن ہے اور ویا ہی وثمن ہوتا ہے۔ مجب طاعت فرما نبرداری کی بخیل تو جھی ہوتی ہوتی ہے۔ جب کہ اپنے مطاع اور مولی کے وشمنوں کو بھی اپنا دشمن سمجھے اور مولی کے دوستوں سے محبت اور دوئی رکھے۔ اور یہ بھی اس وقت ہے جب کہ بادشاہ کا وشمن تبہارا دشمن نہ ہولیکن وہ حقیق معنوں میں تبہارا بھی سخت ترین دشمن ہے اور تبہارے اور اس کے درمیان بکری اور حقیق معنوں میں تبہارا بھی سخت ترین دشمن ہے اور تبہارے اور اس کے درمیان بکری اور

جورے کی عداوت و دشنی سے زیادہ عداوت ہے۔ تو پھرتم اس سے دوی کا رشتہ کیے قائم کر

جھٹر یے کی عداوت و دھنی سے زیادہ عداوت ہے۔ تو پھرتم اس سے دوی کا رشتہ کیے قائم کر سکتے ہو؟ عقل مند آ دمی کے لیے کس طرح بیسز اوار ہے کہ وہ اپنے اور اپنے مولیٰ کے دشمنوں سے دوی کا رشتہ جوڑے۔خصوصاً جب کہ وہ ایبا مولی اور ایبا مددگار ہے کہ حقیقی معنی میں اس کے سواکوئی مولیٰ اور مددگار ہے ہی نہیں۔ ربّ قدوس نے اس وشمن سے موالات و دوی رکھنے کو نہایت ہی براہتلایا ہے۔ صاف صاف فرما دیا:

﴿ وَهُمْ لَكُمْ عَدُوُّ ۗ ٥٠) (كهف:١٨٠/٥٠)

"بيتمهار سيخت ترين دسمن ہے۔"

اور پھراس موالات کو ویسا ہی برا قرار دیا ہے جیسا کہ اس وشمن کو برا قرار دیا ہے فرمان ا ہے:

﴿ فَفَسَى عَنْ أَصْرِ رَبِّهِ \* 0 ﴾ (كهف:١٨/٥٥)

"اس نے اپنے پروردگار کے حکم کی نافر مانی کی۔"

ان دوآ ینوں سے بیہ بات واضح ہوگئی کہ شیطان پروردگار عالم کا بھی دیمن ہے اور ہمارا بھی۔ اور ان میں سے ہر دیمنی کا تقاضا ہیہ ہے کہ اس سے سخت ترین عداوت و دیمنی رکھی جائے۔ پس ہمیں بتلاؤ کہ شیطان سے بیہ موالات و دوئی کیسی؟ اور بیہ کہاں کی عقل مندی ہے کہ خیر و فلاح کوشر اور برائی کے بدلہ فروخت کر دیا جائے؟ یقین کرو کہ بیٹلم ہے اور بہت براظلم ہے اور ظلم کرنے والوں کا بدلہ بہت ہی سخت اور براہے۔

اللہ کے اس ارشاد میں ایک لطیف قتم کا عمابی خطاب بھی ہے اور وہ یہ کہ شیطان میرا دشمن اس لیے ہے کہ تبہارے دادا آ دم کو اس نے سجدہ نہیں کیا۔ میرے حکم کو اس نے ٹھکرا دیا۔ میرے دوست فرشتوں نے میرے حکم کو مانتے ہوئے آ دم کوسجدہ کیا۔ تو شیطان سے میری دشمنی صرف تبہاری ہی دجہ سے ہے۔ اور اب اس عداوت اور دشمنی کا یہ نتیجہ کہتم اس سے مصالحت و دوئی کا رشتہ جوڑ رہے ہو۔





فَظِّلُنَّ : ٢٢٢

### گناہوں سے دین و دنیا کی برکتوں میں کمی

معاصی اور گناہوں کی ایک سزایہ بھی ہے کہ عمر رزق علم وعمل طاعت وعبادت کی کرتیں چھن جاتی ہیں۔ دین و دنیا کی خیر و برکت اس سے سلب کر لی جاتی ہے چنا نچہ نافر مان بندے کوتم سب سے زیادہ بے خیر و برکت پاؤ گے۔ نداس کی عمر میں برکت ہوگی نداس کے دین و دنیا کے کئی کام میں برکت ہوگی۔

#### زميني بركتون كالحجين لينا:

واقعہ تو یہ ہے کہ مخلوق کے گناہوں کی وجہ سے زمین کی برکتیں سلب کر لی جاتی ہیں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرْبَى الْمَنُوا وَاتَّقَوْا لَقَتَحْنَا عَلَيْهِهُ بَرَكْتٍ مِّنَ التَمَا وَالْكَرْضِ ۞ (اعراف: ٩٦/٤)

''اوراگران بستیوں کے رہنے والے ایمان لاتے اور پر ہیزگاری اختیار کرتے تو ہم آسان وزمین کی برکتیں ان کے لیے کھول دیتے۔''

اورارشادربانی ہے:

﴿ وَإِنْ لُواسْتَقَامُوا عَلَى الطَّرِيْقِةِ لَاسْقَيْنُهُمْ مَّالَّا عَدَقًا ۞ لِتَفْتِنَهُمْ فِيْهِ ٥٠﴾ (جن: ١٩/٢)

''اور اگریدلوگ راہ راست پرسیدھے رہتے تو یقینا ہم انہیں وافر پانی سے سیراب کرتے ہیں تا کہ اس نعت میں ہم انہیں آ زمائیں۔''

#### رزق سے محروی:

گناہوں کے ارتکاب سے بندہ رزق وروزی سےمحروم کر دیا جاتا ہے۔ ♦ حدیث میں

٠ مستد احمد (٥/ ٢٤٤) سنن ابن ماجه ـ المقدمة ـ باب في القدر (حديث ـ ٢٠٢٠٩٠)



((إِنَّ رُوْحَ الْقُدُسِ نَفَتَ فِي رَوْعِي أَنَّهُ لَنُ تَمُونَ نَفُسٌ حَتَّى تَسُتَكُمِلَ دِزُقَهَا فَاتَّقُوا اللَّهَ وَاجُمَلُوا فِي الطَّلَبِ فَانَّهُ لَا يُنَالُ مَا عِنْدَ الله إلَّا بِطَاعَتِة ۞ وَإِنَّ اللَّهَ جَعَلَ الرُّوُحَ وَالْفَرُحَ فِي الرَّضَاءِ وَالْيَقَيُنِ وَجَعَلَ الْهَمَّ وَالْحُزُنَ فِي الشَّكِ وَالسَّخُطِ)) ۞

''روح القدس نے میرے قلب میں یہ بات القا فر مائی ہے کہ کوئی انسان اس وفت تک نہیں مرے گا جب تک کہ وہ اپنا رزق پورا نہ کر لے پس تم اللہ تعالیٰ ہے ڈرتے رہوا چھے طریقے سے اس سے طلب کرو۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ سے جو پکھ مل سکتا ہے اس کی طاعت ہی سے السكتا ہے اور الله تعالي نے رحمت اور فرحت اپنی رضاء مندی اور یقین ہی میں رکھی ہے۔شک اور اس کی خفکی میں هم وحزن کے سوا کچھ نہیں۔''

وہ حدیث قدی جوامام احمد نے کتاب الزهد میں بیان کی ہے جےتم اوپر پڑھ چکے ہو

((آنَا اللَّهُ اذَا رَضِيُتُ بَارَكُتُ وَلَيْسَ بِبَرُكَتِي مُنْتَهَى ْ وَإِذَا غَضِبُتُ لَعَنُتُ وَلَعُنَتِي تُذُرِكُ السَّابِعَ مِنَ الْوَلَدِ)) ۞

''میں اللہ ہول' میں راضی ہو جاؤں تو برکت دیتا ہوں۔اور میری برکت کی کوئی انتہا نہیں ہے اور جب میں خفا ہوتا ہوں تو لعنت بھیجنا ہوں اور میری لعنت اس کی ساتویں اولا د تک پہنچتی ہے۔''

حقیقت پہ ہے کہ رزق وعمل کی وسعتیں اس کی کثرت وفراوانی کی وجہ سے نہیں ہیں۔عمر کی زیادتی مهینوں اور برسوں کی کثرت کی وجہ سے نہیں ہے۔ بلکہ رزق وعمر کی کثرت ووسعت یہ ہے کہاں میں برکت پیدا ہو۔اورتم او پر پڑھ چکے ہو کہ بندے کی عمر وہی ہے جس میں اسے

- مستدرك حاكم (٢/ ٣/) مسند البزار (الكشف: ١٢٥٢) سنن ابن ماجه. كتاب التجارات. باب الاقتصاء في الطب (حديث. ١١٣٣)
- حلية الاولياء (٢/ ١٢١) مسند الشهاب (١١٩٠٩/١١١) تاريخ بغداد (٤/ ١٩٥) اسناده ضعيف جدا-خالد بن يزيد العرى موضوع روايات بيان كرتا ب-
  - كتاب الزهد للامام احمد (١٩) زم الهوى لابن الجوزي (١٨٢)

زندگی ملے اور جو مخص اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر کسی دوسری جانب مشغول ہوجائے۔اس کی زندگی کہاں؟ اس زندگی ہے تو چو یاپوں کی زندگی اچھی۔انسان کی زندگی تو اس وفت ہے جب کہاس کا قلب اور روح زندہ ہؤ اور قلب کی زندگی ای وفت ہے جب کہوہ اپنی خاطر خالق کی معرفت حاصل کرے۔ اس سے محبت کرے اور اس کی عبادت کرے۔ اور اس کی بارگاہ میں رجوع كرے۔اى كى چوكھٹ يرسر جھكائے۔اى كے ذكر سے طمانيت وسكون اوراس كے تقرب سے انس حاصل کرے جس نے بیزندگی کھودی اس نے ہرقتم کی خیر وفلاح کھودی۔ اگر چہاہے کچھ د نیا بھی مل گئی ہو لیکن اس زندگی کے عوض تو ساری دنیا بھی مل جائے تو بچ ہے۔ بندہ جس چیز کو بھی کھو بیٹھے اس کاعوض اور بدل ممکن ہے کیکن اللہ کو کھو بیٹھنے کا کوئی عوض اور بدل ہی نہیں ہے۔ فقیر ومخاج بالذات غنی بالذات کا بدل عاجز بالذات قادر بالذات کا عوض مردہ زندے کے برابر کیوں کر ہوسکتا ہے؟ مخلوق خالق کا بدل کس طرح ہوسکتا ہے؟ وہ مخلوق کہ جس کا وجود بالذات نہیں۔جس کی کوئی چیز بالذات نہیں' اس ذات کے عوض و بدلے میں کیوں کر لی جا علی ہے جس کا غنا بالذات 'جس کی حیات و زندگی کمال وجود رحمت سب کچھ بالذات اورلواز مات ذات میں سے ہیں۔ جو شخص ایک ذرہ کا بھی مالک نہیں اس ذات کے بدلہ میں کیونکر لایا جاسکتا ہے جوآ سانوں اور زمینوں کی مالک اور مختار ہے؟

معصیت سے رزق وعمر کی برکتیں اس لیے سلب ہوجاتی ہیں کہ معصیت اور ارباب معصیت برشیطان مسلط ہو جاتا ہے۔ اور ان پر اس کی حکومت قائم ہو جاتی ہے۔ اور اہل عصیان کے تمام دفاتر اس کے پاس ہوتے ہیں۔ اور ظاہر ہے شیطان کا قرب جے بھی ہوگا برکت اس سے سلب کر لی جائے گی۔ اور یہی وجہ ہے کہ کھانے پینے 'کپڑا پہننے' سواری' جماع وغیرہ مواقع میں بسم الله الرحمن الرحیم کہنا شارع نے مشروع فرمایا ہے۔ اس لیے کہ ذکر الہی فیر و برکت کا موجب ہے۔ اور ذکر باری تعالی سے شیطان بھا گتا ہے۔ اور اس سے حصول برکت کی راہیں کھل جاتی ہیں۔ اللہ کی برکت کوکوئی چیز روک نہیں سکتی۔ اور ہروہ چیز جواللہ کے سواکسی اور کے لیے ہو' اس سے برکت چھین لی جاتی ہے۔ کیونکہ برکت تو پروردگار عالم بی کی بارگاہ سے اتر تی ہے۔ اور ساری برکتیں وہیں سے آتی ہیں۔ اور ہروہ چیز جو اس کی طرف منسوب ہوتی ہے۔ اور ساری برکتیں وہیں سے آتی ہیں۔ اور ہروہ چیز جو اس کی طرف منسوب ہوتی ہے۔

# الله دوالنشافي المراجع المرا

مبارک ہوتی ہے اس کا نام مبارک ہے اور اس کا رسول مبارک ہے۔ اس کا وہ بندہ مبارک ہے جو ایمان رکھتا ہے۔ اور اللہ کی مخلوق کو نفع پنچتا ہے۔ بیت اللہ الحرام مبارک ہے۔ ملک شام مبارک ہے۔ سر زمین شام کی برکتوں کا ذکر قرآن حکیم کے اندر چھآ بیوں میں کیا گیا ہے۔ پس مزیا میں اس کی ذات کے سواکوئی مبارک نہیں۔ پس ہر و چیز جو اس سے نسبت نہیں رکھتی۔ یعنی اس کی محبت اور رضاء سے نسبت نہیں رکھتی اس میں کی قشم کی برکت نہیں ہوتی۔

یوں تو ساری کائنات اس کی ربوبیت و خالقیت سے نبیت رکھتی ہے لیکن اس کی ر بوبیت ورضاء مندی کی نسبت نہ ہوتو وہ بے برکت ہے۔ دنیا کی ہروہ چیز خواہ وعیان واشخاص ہوں۔خواہ اقوال و گفتار یا اعمال و کر دار جو بھی اللہ سے بعید اور دور ہے اس میں خیر و برکت نہیں جو چیزاس سے قریب ہوگی بقدر قربت اس میں خیر و برکت ہوگی۔ اور برکت لعنت کی ضد ہے پس وہ زمین کہ جس پر اللہ نے لعنت کی یا وہ آ دمی کہ جس پراس کی لعنت ہویا وہ کام کہ جس پر الله كى لعنت ہو فيرو بركت سے دور اور بہت ہى دور ہو گا۔ اور وہ چيزي بھى فير و بركت سے محروم ہوں گی جن کا ان ملعون چیزوں ہے کسی قتم کا تعلق ہو گا۔اللہ تعالیٰ نے اپنے رشمن ابلیس پر لعنت بھیجی اوراین ساری مخلوق سے اسے دور تر بھینک دیا ہے اور اس لیے ہروہ چیز جس کو ابلیس ے کی قتم کی بھی نبت اور تعلق ہوگا۔ اس پر بقدرنبت وتعلق لعنت ہوگا۔ ظاہر ہے کہ عمر رزق علم وعمل وغیرہ سے برکتوں کے سلب ہونے میں گناہوں کو برا وخل ہے۔ اور معاصی کے اثرات بہت دوررس ہیں۔ پس وہ وفت جس کے اندرتم اللہ کی نافر مانی کرویا وہ مال جس کے ذر بعداللہ کی نافر مانی ہویا وہ جسم اور مال' قوت جاہ ومنزلت اور علم عمل جس کے ذریعہ اللہ کی نافر مانی ہوتی ہووہ اللہ کے یہاں نافر مانی کرنے والے کے خلاف ججت ہے اور بیاس کے حق میں قطعاً مفیر نہیں ہے۔ صرف وہی چیز کار آ مد ہوگی جوطاعت الہی میں صرف کی جائے اور یہی وجہ ہے کہ بعض لوگ سؤ سو برس زندہ رہتے ہیں لیکن ان کو بمشکل ہیں سال کی عمر نصیب ہوتی ہو گی۔بعض کے پاس سونے جاندی کے انبار ہوتے ہیں اور مال و دولت سے ان کے خزانے پُر ہوتے ہیں لیکن حقیقت میں اس میں سے ایک ہزار درہم بھی اس کی قسمت میں نہیں ہوتے۔ یمی حال جاہ ومنزلت اورعلم کا ہے۔ جامع ترمذی میں ہے:

# 深 (內上面的 光光光光光光光光光光光光光光光)

((اَلدُّنْيَا مَلُعُونَةٌ مَلْعُونٌ مَا فِيهَا إِلَّا ذِكُرُ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ وَمَا وَالاَهُ اَوُ عَالمٌ اَوُ مَتَعَلَمٌ))

''ونیا ملعون بے اور جو کھے دنیا میں ہے سوائے باری تعالی کے یا جو اس سے تعلق رکھے۔ یا عالم یا متعلم۔''

ایک دوسری حدیث میں ہے:

((مَلُعُونَةٌ مَلُعُونٌ مَا فِيهَا إِلَّا مَا كَانَ اللَّهِ))

'' دنیا ملعون ہے اور دنیا میں جو کچھ ہے ملعون ہے سوا اس کے کہ جو اللہ تعالیٰ کے لیے ہو۔'' لیے ہو۔''

جو چیز اللہ تعالی کے لیے ہو۔ ای میں اللہ تعالی کی خیر وبرکت ہوا کرتی ہے۔ والله المستعان۔



شعب الایمان للبهیقی (۱۵۱۳) والزهد له (۲۲۳) اسناده ضعیف سفیان وری راوی ب نیزعبدالله
بن جراح راوی می بحی کلام ب بی حدیث مرسلا بحی طروی ب و کھنے کتاب الزهد للامام احمد (۲۷) ذم
الدنیا لابن ابی الدنیا (۵) امام دار قطنی (العلل: ۵/ ۸۹) اور امام ابو حاکم الرازی (العلل: ۲/ ۱۲۳) نے اس کرس ہونے کورائے قرار دیا ہے۔



(فَطْتِلْنَ : ٢٥٥)

#### اليي بلندي، اليي پستى: الامان!

معاصی کی ایک سزایہ بھی ہے کہ گناہ انسان کوسفلہ اور پست کر دیتے ہیں حالانکہ بیعلو و رفعت کے لیے پیدا کیا گیا ہے۔

مخلوق کی اقسام:

الله تعالی نے مخلوق دوسم کی پیدا کی ہے۔ علیه (رفیع المرتبه) سفله (پست) پہلی شم
کا مقام علیین ہے۔ اور دوسری کا "اسفل السافلین" اہل طاعت کو وہ دنیا اور آخرت
دونوں میں علو ورفعت عطاء فرما تا ہے۔ اور اہلِ معصیت کو دنیا و آخرت دونوں میں ذلیل و پست
کر دیتا ہے۔ اہل طاعت کو اللہ نے ہمیشہ اپنی عزیز ترین مخلوق بنایا اور ساری مخلوق ہے ان کو
عزیز رکھا ہے۔ معصیت کو اس نے ذلیل ترین چیز قرار دیا۔ اہل طاعت کو اس نے ہمیشہ عزت
دی اور نافر مانوں کو ذلیل وخوار کیا۔ چنانچے سیدنا عبداللہ بن عمر والمؤر میان کرتے ہیں کہ رسول اللہ
منافع نے ارشاد فرمایا:

((جُعِلَت الذِّلَةُ وَالصِّغَارُ عَلَى مَنُ خَالَفَ اَمُرِى)) ♦ \* ميرَے عَمَ كَي خَالفت كَرِنْ والے كے ليے ذلت وخوارى لازم كردى گئى ہے۔"

انسان جب گناہ اور اللہ کی نافر مانی کرتا ہے تو اپنے درجات کے نیچ گرتا چلا جاتا ہے اور جوں جوں گناہ کرتا رہے گانچ گرتا چلا جائے گا۔ تا آئکہ وہ اسفل ترین درجہ میں جا گرے گا اور جب وہ طاعت و عبادت سے اپنے کو مزین و آراستہ کرے گا درجہ بدرجہ بلند ہوتا چلا جائے گا تا آئکہ وہ اعلیٰ علیین تک پہنچ جائے گا۔

مجھی بھی ایہا ہوتا ہے کہ ایک انسان اپنی زندگی میں ترقی ورفعت کے کام بھی انجام دیتا ہے اور تنزل و انحطاط کے بھی۔ اس صورت میں اس کی شمولیت اس جانب ہو گی جو جانب غالب ہو گی۔ایک آ دمی سو درجے ترقی کرتا ہے جو اور ایک درجہ پنچے گرتا ہے۔اس کا حال وہ

🛈 مسند احمد (۲/ ۹۳٬۵۰) مسند عبد بن حميد (۸۳۸) مصنف ابن ابي شيبة (۲/ ۵۵۵)

جوال کے برعم عمل کرنے والے کا ہے مودر جی نیچے گرتا ہے اور صرف ایک درجہ اللہ کا اللہ علی کرتا ہے اور صرف ایک درجہ اللہ کا اللہ علی کرتا ہے۔

ال موقعہ پر بعض لوگول کو سخت مغالطہ ہوجاتا ہے اور وہ یہ کہ انسان بھی کسی بڑے گناہ کی وجہ سے اس قدر نیچ گرجاتا ہے کہ مقام رفعت سے بہت دور جا پڑتا ہے اتنا دور کہ جیسے مشرق و مغرب یا زمین و آسان ۔ اب اس تنزل کے مقابلہ میں وہ ہزار درجہ بھی ترتی کر جائے تو اس کی تلافی ناممکن ہوتی ہے۔ جیسا کہ صحیح بعضاری کی اس روایت سے معلوم ہوتا ہے۔ رسول الله منافی کا ارشاد ہے:

((اَنَّ الْعَبُدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ الْوَاحِدَةِ لَا يُلْقِى لَهَا بَالاَّ يُهُوَى بِهَا فِي النَّارِ أَبُعَدُ مِمَّا بَيْنَ ٱلْمَشُرِقِ وَالْمَغُرِبِ)) ﴿
النَّارِ أَبُعَدُ مِمَّا بَيْنَ ٱلْمَشُرِقِ وَالْمَغُرِبِ)) ﴿
''بنده بَعِي لا يُروابى كى وجه سے كوئى بات الى كه جاتا ہے جس كى وجه سے وہ جہنم

بررہ بن کا لاپروائی کی وجہ سے لوگ بات آئی کہہ جاتا ہے بس کی وجہ سے وہ جہم کے ایسے گڑھے میں کھینک دیا جاتا ہے جس کی گہرائی مشرق ومغرب کے فاصلہ سے بھی زیادہ ہوتی ہے۔''

اس فتم کے تنزل وانحطاط کی تلافی کس بلندی اور کونی ترقی ہے؟ انسانی انحطاط کی وجو ہات:

حقیقت میہ ہے کہ تنزل وانحطاط تو انسان کے لیے لابدی چیز ہے لیکن اس کی شکلیں مختلف ہیں۔بعض لوگ غفلت کی وجہ سے پنچ گرجاتے ہیں۔ ایسے لوگ جب بیدار ہوتے ہیں تو اپنے اصل درجہ بلکہ اس سے بھی بلند ہو جاتے ہیں۔ جس قدر بیداری ہوگی اسی قدر بلندی ورفعت بھی ہوگی۔

بعض لوگ کی مباح چیز میں الجھ جانے کی وجہ سے نیچ گر جاتے ہیں۔ طاعت وعبادت کا ارادہ ہی ان میں بیدارنہیں ہوتا۔ اس فتم کے لوگوں کی حالت مختلف ہوا کرتی ہے۔ جب اس فتم کے لوگ طاعت کی طرف رجوع کرتے ہیں تو بھی وہ اپنے ترتی و بلندی کے اصل درجہ تک پہنچ جاتے ہیں اور بھی اس سے پیچھے رہ جاتے ہیں اور بھی اس سے بیچھے رہ جاتے ہیں اور بھی اس سے بیچھے رہ جاتے ہیں اور بھی اس سے تہیں زیادہ ہیں اور بھی اس سے کہیں زیادہ

Ф صحیح بخاری- کتاب الرقاق- باب حفظ اللسان (حدیث- ۱۳۷۷) صحیح مسلم- کتاب الزهد- باب حفظ اللسان (حدیث- ۲۹۸۸) واللفظ له

جوائے شافی کی کھی ہو جاتی ہے اور بھی ویک ہی ہمت آ جاتی ہے جو پہلے ہے۔ مت آ جاتی ہے اور بھی مید ہمت پست بھی ہو جاتی ہے اور بھی ویک ہی ہمت آ جاتی ہے جو پہلے مخی

ں۔ بعض لوگ معصیت اور صغیرہ یا کبیرہ گناہوں کی وجہ سے اصل درجہ سے نیچ گر جاتے ہیں۔ایسے لوگوں کیلئے اپنے اصل درجہ تک پہنچنے کیلئے تو بہ نصوح اور انابت صادقہ ضروری ہے۔ تو بہ کرنے سے پہلے جیسا مقام ممکن ہے؟

یہاں اس بارے میں علاء میں اختلاف ہے اور وہ یہ کہ کیا توبہ کرنے سے گنہگار آ دی
اپنے اصل مقام اور اصل درجہ تک پہنچ سکتا ہے؟ اور اس طور پر کہ گناہ کا اثر بالکل کو ہو جائے اور
کی قتم کا بھی اثر باتی نہ رہے۔ یا وہ اپنے اصل مقام اور اصل درجہ تک پہنچ ہی نہیں سکتا اور تو ہدکا
اثر صرف اس قدر ہے کہ عقوبت و سزا اس پر سے ساقط ہو جائے گی۔ تقرب کا درجہ اس نے تھو
دیا ہے وہ حاصل ہی نہیں ہوسکتا۔ علاء اس بارے میں مختلف رائیں رکھتے ہیں۔ بعض کہتے ہیں:
انسان جن اوقات میں گناہ کرتا ہے ان اوقات میں وہ طاعت وعبادت میں مشغول رہ کر ترقی
کے چند مدارج اور طے کرسکتا تھا۔ اس کے اندر ترقی مدارج کی استعداد و قابلیت موجود تھی۔ اس
کے وہ اپنے سابقہ اعمال صالحہ اور نیکیوں کے ساتھ ترقی کرسکتا تھا اور آ گے بڑھ سکتا تھا۔ اس کی
مثال یوں سمجھوکہ ایک انسان روز انہ اپنے مال کے ذریعہ تجارت کرتا ہے۔ جس قدر مال زیادہ
ہوتا ہے وہ زیادہ منفعت حاصل کرتا ہے۔ معصیت یا تعطن کے زمانہ میں بیر تی اور منفعت اپنے
مثال صالحہ اور اصل راس المال کے ساتھ رک جاتی ہے۔ جب وہ دوبارہ عمل شروع کرنے پر ہوئی۔ گر قالم ترقی ہی کر رہا تھا۔ اگر نہ رکتا تو کئی ترقی کرتا ہے۔ جب وہ دوبارہ عمل شروع کرنے پر ہوئی۔ گر ظاہر
خ تی ہی کر رہا تھا۔ اگر نہ رکتا تو کئی ترقی کرتا۔ ترقی تو دوبارہ عمل شروع کرنے پر ہوئی۔ گر ظاہر
خ تی ہی کر رہا تھا۔ اگر نہ رکتا تو کئی ترقی کرتا۔ ترقی تو دوبارہ عمل شروع کرنے پر ہوئی۔ گر ظاہر

بعض علاء اس کی تمثیل اس طرح پیش کرتے ہیں کہ دو آ دمی دو الگ الگ زینوں پر چڑھتے چلے جارہے ہیں۔ان میں ہے ایک کچھ نیچے اتر گیا اور پھر پڑھنا شروع کیا۔ یہ ظاہر ہے جواتر انہیں وہ آگے ہی ہوگا اور جواتر اوہ ہمیشہ نیچے ہی رہے گا۔ بات بالکل صاف ہے۔ شخص میں میں میں میں میں میں میں میں میں کے ذاری ہے ۔ فدا کی است جس

شخ الاسلام امام ابن تیمیہ بھٹی نے اس بارے میں ایک نہایت ہی عمدہ فیصلہ کیا ہے جے اسلیم کیے بغیر چارہ ہی نہیں ہے۔ فرماتے ہیں کہ مسلد کی تحقیق میر ہے کہ بعض لوگوں کی توبداس قدر وزنی ہوتی ہے کہ اس کا نیکی کا پلہ بہت ہی جھک جاتا ہے اور اس کی ترقی کا درجہ جو پہلے تھا

دوائشافی کردہ باللہ ہو جاتا ہے۔ اور بعض اپ سابقہ درجہ کے برابر کوئی درجہ پالیتے ہیں۔ بعض اپ سابقہ درجہ تک ہی پہنچ کر رہ جاتے ہیں۔ اپ سابقہ درجہ تک ہی پہنچ کر رہ جاتے ہیں۔ مصنف کا فیصلہ:

میں کہتا ہوں کہ بیر کی وبیثی اور اختلاف مدارج ہرایک کی توبہ و انابت اور استغفار کی کیفیت کی بنا پر ہے۔ گنہگار بندہ جب اپنے معاصی کی وجہ سے شرمندہ اور شرمسار ہو جاتا ہے اوراس کے اندر ذلت وخواری عاجزی وانکساری خاکساری وفروتی خشوع وخضوع 'رجعت الی اللهٔ اجتناب معاصیٰ خوف وخثیت ٔ تضرع وزاری کی خاص کیفیت پیدا ہو جاتی ہے۔ یہ چیزیں مجھی کسی کے اندر پوری قوت سے نموکرتی ہیں۔جس سے توبہ کرنے والا اس درجہ سے بھی آگے نکل جاتا ہے جہاں وہ گناہ کڑنے سے پہلے تھا اور گناہ سے پیشتر وہ جس درجہ نیک تھا اس سے کہیں زیادہ نیک بن جاتا ہے۔ایے آ دمی کے حق میں گناہ ایک رحمت بن جاتی ہے۔ گناہ سے قبل اس کا قلب غرور آشنا تھا۔عجب ونخوت اس کے اندر بھری ہوئی تھی۔اے اپنے نفس پر اعتماد تھا۔اینے اعمال پر تکیہاور بھروسہ تھا۔ گناہ کی وجہ سے بیرتمام برائیاں ختم ہو جاتی ہیں۔اوراب وہ اپنے مولیٰ سیداور آقا کی چوکھٹ پراپنی پیشانی ملک دیتا ہے اور عاجزی انکساری فروتی اور خاکساری کے ساتھ اپنے رخسار اس کی وہلیز پر رگڑنے لگتا ہے اور اللہ کی قدرومنزات پہچانے لگتا ہے'اپنی محتاجی اور بے کسی و بے بسی کا اعتراف اپنے قلب کی گہرائیوں سے کرنے لگتا ہے' ا پی حفاظت اور عفوو ترحم اور مغفرت ونجات کے لیے اپنے آپ کو اپنے سید' مولی اور خالق کا سراسر محمّان سجھنے لگتا ہے۔ قلب سے صولت (ہیبت) وتمکنت (شان وشوکت) اور عبادت و طاعت کا غرور جو پہلے تھاختم ہو جاتا ہے۔ طاعت وعبادت کی شیخیاں اور کبرونخوت نکل جاتے ہیں۔خود بینی وخودستائی کا بت پاش پاش ہو جاتا ہے۔اور خطا کاروں 'گنہگاروں کی صف میں آ کراپنے رب کے سامنے کھڑا ہو جاتا ہے اور شرم و ندامت 'خوف ورجاء کے ساتھ اس کے آ گے سر جھکا دیتا ہے۔ کرزتے ہوئے' کا نیتے ہوئے' اپنے کو حقیر و نیج اور اپنی طاعتوں اور عبادتوں کو لاشنی محض اور اپنے گناہوں کو بھاری' وزنی جرم بجھ کر اس کے سامنے سرخم کر کے کھڑا ہو جاتا ہے۔اوراپی جان کوسراسر ناقص' ناچیز' ناپاک' ناکارہ اور بدترین خلائق سمجھنے لگتا ہے اور اپنے رب کو ہمد قتم کے کمالات اور حمدوثنا کا واحد مستحق سجھتا ہے اور ای کواپنا حاجت روا ماننے لگتا ہے۔



(فَطَيِّلْ: ٢٩)

## توبر کے کے بعد

ا ہے آ دمی کواللہ تعالی کی جانب سے جو پھے بھی مل جاتا ہے اور جونعت بھی اسے عطاء کی جاتی ہے۔چھوٹی ہو یا بڑی اسے بہت زیادہ اور بہت بڑی نعمت تصور کرتا ہے ٔ اوراینی ذات کووہ اس ہے کم ترسمجھتا ہے اور حقیر ہے حقیر نعمت کا بھی وہ اپنے کومشخق نہیں سمجھتا اور ہر اہتلاء و مصیبت کا اینے آپ کو اہل اور مستحق سمجھتا ہے۔ بلکہ بڑی سے بڑی مصیبت کا وہ اپنی ذات کو متوجب مجھتا ہے۔ بلکہ وہ یہ مجھتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کے ساتھ احسان ہی کیا ہے کہ گناہ وجرم کی مقدار کے مقابلہ میں اسے کچے بھی سزانہیں دی۔ کیونکہ جرم کے مقابلہ میں جس سزا کے وہ لائق تھا' وہ ایک تھی کہ بڑے بڑے پہاڑ بھی اسے برداشت نہیں کر سکتے۔ چہ جائیکہ ایک عاجز و کمزور بندہ؟ کیونکہ گناہ اگر چہ چھوٹے سے چھوٹا بھی کیوں نہ ہو۔ مگر اس عظیم ترین ذات کے مقابلہ میں ہے جس سے کوئی بھی برانہیں۔جس سے کوئی جلیل و بزرگ اور کبیر و برزنہیں۔ چھوٹی بری تمام نعمتوں کا دینے والا ہی ایک اکیلا ہے دوسرا کوئی نہیں ۔اس کا مقابلہ کس قد رفتیح ، شنع اور نا جائز ہوسکتا ہے۔ دنیا کی ہرقوم مؤمن اور کافر اپنے عظماء ٔ اجلاء اورسر داروں کا مقابلہ ا یک فتیج ترین حرکت مجھتی ہے۔ اس فتم کے لوگوں کا مقابلہ وہی آ دی کرتا ہے جوسب سے زیادہ رذیل ہوتا ہے جس کے اندر جو ہر مروت نام کونہیں ہوتا۔ جب اس فتم کے لوگوں کا مقابلہ ذکیل ترین حرکت ہے تو پھراس ذات کا مقابلہ کس قدر رؤیل و ذلیل حرکت ہو گی جوسب سے بڑا' سب سے زیادہ بااختیار' اور زمینوں و آسانوں کا مالک' حاتم اور سلطان معبود ہے؟ اگر اس کی رحت اس کے غضب پڑ اس کی مغفرت اس کی عقوبت پر غالب نہ آتی تو ساری زمین زلزلوں ے پاش پاش ہو جاتی۔اگرحکم و برد ہاری مغفرت و بخشش نہ ہوتی تو بندوں کے گناہوں کی وجہ ہے آ سان و زمین اپنی اپنی جگہ ہے ہٹ جاتے اور دنیا تباہ ہو جاتی۔ چنانچے سورہ فاطر کے اندر



الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَاوٰتِ وَالْأَرْضَ إَنْ تَنْزُوْلَا ذُ وَلَكِنْ زَالَتَمَّا إِنْ ٱصْسَاكُهُمَّا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ ۚ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ۞ ﴿ (فاطر: ٢١/٢٥) '' بیٹنی بات ہے کہ اللہ تعالیٰ آ سانوں اور زمین کو تھاہے ہوئے ہے کہ وہ موجودہ حالت کو چھوڑ نہ دیں اور اگر وہ موجودہ حالت کو چھوڑ دیں تو پھر اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی ان کو تھام بھی نہیں سکتا ہے شک وہ گل والا بخشے والا ہے۔''

آیت کے آخر میں اللہ کے دو دو نام آئے ہیں۔ان پرغور کرویہاں اللہ تعالیٰ نے اپنے تمام اساء میں سے ان دوناموں کا ذکر فر مایا ہے۔اور آیت کو ان ہی دوناموں پرختم کیا ہے کہ وہ "حلیم" و"غفور" ہے۔غور کرواللہ کے کیا کیا راز اس میں مضمراور پوشیدہ ہیں؟ اگر اللہ تعالی مجرموں اور گنبگاروں کے ساتھ حکم و بردباری اور مغفرت و درگزر سے کام لیتا تو آ سان و زمین اپنی جگہ ہے ٹل جاتے اور دنیا تباہ ہو جاتی۔ چنانچہ سورۂ مریم کے اندر کافروں کا ذکر کرتے

﴿ تَكَادُ السَّلْوْتُ يَتَفَطَّرَنَ مِنْهُ وَ تَنْشَقُ الْأَرْضُ وَتَخِزُّالْجِبَالُ هَدًّا ۞ (مريم: ١٩/ ٩٠)

"قریب ہے کہ اس قول کی وجہ سے آسان پھٹ جائیں اور زمین شق ہوجائے اور يها دريزے ديزے ہوجائيں''۔

اور بیرتو معلوم ہے کہ صرف ایک گناہ کی یاداش میں اللہ نے ہمارے والدین آ دم علیا و حواظمة كو جنت سے باہر كر ديا۔ اور صرف ايك بى گناہ اور ايك بى بات كى خلاف ورزى كى یا داش میں ابلیس کوراندہ درگاہ کر دیا۔اے عالم ملکوت سے خارج کر دیا اور آسانوں سے نکال باہر کیا۔لیکن پھر بھی ہم احقوں کا حال وہی ہے جو کسی شاعرنے کہا ہے:

نَصِلُ الذُّنُوبَ إِلَى الذُّنُوبِ وَنَرُتَجِي دَرَجَ الْجِنَانِ لَدَى النَّعِيْمِ الْخَالِدِ "بهم گناہوں پر گناہ کرتے چلے جاتے ہیں۔اور امیدیدر کھتے ہیں کہ نعمت لازوال كے ساتھ جنت ملے گی۔"

مقصدیہ ہے کہ بندہ تو بہ کرنے کے بعد ، قبل گناہ سے بھی بہتر ہو جاتا ہے۔ جو درجہ اسے
پہلے حاصل تھا اس سے بلند تر مقام پر جا پہنچتا ہے۔ اور بھی ایسا ہوتا ہے کہ گناہ اس کی ہمت تو ڑ
دیتا ہے جس سے اس کے تمام عزائم واراد ہے بہت ہو جاتے ہیں۔ اور قلب کی صحت اس قدر
خراب ہو جاتی ہے کہ تو بہ بھی اگلی صحت تک چینچنے میں اس کی امداد نہیں کرتی۔ اس لیے وہ اپنے
فوت شدہ درجہ کو پھر حاصل ہی نہیں کرسکتا۔

اور بھی ایما ہوتا ہے کہ مرض زائل ہو جاتا ہے اور اسے وہی صحت حاصل ہو جاتی ہے جو اسے پہلے حاصل تھی اور اب وہ ای کے مثل عمل کرنے لگتا ہے اور اپنے اصل درجہ کو پالیتا ہے۔
لیکن میہ تمام باتیں ای وقت ہوتی ہیں کہ انسان کا تنزل وانحطاط گناہ ومعصیت کی وجہ سے ہوا ہو۔ اگر میہ تنزل وانحطاط گناہ ومعصیت کی وجہ سے ہوا ہو۔ اگر میہ تنزل وانحطاط کی ایسے امرکی وجہ سے ہے جو اصل ایمان میں خلل انداز ہے مثلاً شکوک وشبہات ریب وتر دداور نفاق وغیرہ کی وجہ سے ہے تو اس کا تدارک پھر نے سرے سے ایمان لائے بغیر کچھ نہیں ہوسکتا۔ ایسے آ دمی کی ترقی کی کوئی امیر نہیں۔





فَظَيِّلُنَّ : ١٧٧

#### الله كى برمخلوق: معاصى كى مخالفت ميس

معاصی کی ایک سزایہ بھی ہے کہ اللہ کی ہر مخلوق گنبگار کے خلاف جری اور دلیر ہو جاتی ہے۔ شیاطین بھی جری اور دلیر ہو جاتے ہیں اور اسے ایذ اور تکلیفوں میں بتلا کر دیتے ہیں۔ ہیں۔ ورغلات بہکاتے اور وسوے ڈالتے ہیں۔ خوف وہراس میں بتلا کر دیتے ہیں۔ دھوکہ دیتے ہیں اور ان چیز وں اور ان باتوں ہے اسے غافل کر دیتے ہیں جن سے اس کی مسلحتیں وابستہ ہوتی ہیں۔ اور جنہیں فراموش کرنے ہے اس کو سخت نقصان پنچتا ہے۔ شیاطین اس پر اس قدر غالب آجاتے ہیں کہ اللہ کی نافر مانی کی طرف اسے زبردتی دھیل کرلے جاتے ہیں۔ نیز انسانی شیاطین بھی اس کے خلاف اٹھ کھڑے ہوتے ہیں۔ اور اس کی موجودگی میں ہر ممکن ایذا دیتے اور اسے تکلیفیں پہنچانے لگتے ہیں۔ اس کے گھر کے لوگ خدام نوکر چاکڑاس کی اولاڈ پڑوئ سب کے سب اس کے خلاف ہو جاتے ہیں۔ اور اسے ستانے کی کوششیں کرتے ہیں۔ حیوانات چو پائے بھی اس کے خلاف ہو جاتے ہیں۔ اور اسے ستانے کی کوششیں کرتے ہیں۔ جوانات چو پائے بھی اس کے خلاف ہو جاتے ہیں۔ اور اسے ستانے کی کوششیں کرتے ہیں۔ حیوانات چو پائے بھی اس کے خلاف جری اور دلیر ہو جاتے ہیں۔ اسلاف میں سے بعض جوانات کی ہو بائے کہا ہے:

((اَنِّى لَأَ عُصِى اللَّهُ فَاَعُرِفُ ذَالكَ فِي خُلُقِ امُرَّءَتِي وَدَابَّتِي)) ۞ ''جَب بھی مجھ سے اللہ کی کوئی نافر مانی ہو جاتی ہے تو اس کا اثر مجھے اپنی بوی اور سواری کے جانوروں تک میں محسوس ہوتا ہے۔''

ای طرح حکام اس کے خلاف اقدام کرتے ہیں۔اورعدل وانصاف کی مند پر بیٹھ جاتے ہیں۔تو اس پر پوری پوری وری حدود جاری کرتے ہیں اور سخت ترین سزائیں دیتے ہیں۔

اورخوداس کانفس ہی اس کے خلاف جری ہوجاتا ہے کہ شیر کی طرح اس پر جملہ آور ہوتا

٥ حنية الاولياء (٨/ ١٠٩)

ہادراہے مشکلات اور دشواریوں میں مبتلا کر دیتا ہے۔ اوراہے اس قدر مجبور اور بے دست و
پاکر دیتا ہے کہ اگر بھی وہ نیکی کا ارادہ بھی کرتا ہے تو نفس سرکشی کرتا ہے اور اتباع نہیں کرتا۔
اسے خواہ مخواہ تھییٹ کراسی طرف لے جاتا ہے جہاں اس کی ہلاکت و تباہی کے سارے سامان
جمع ہوتے ہیں۔ اور ایسا کیوں اور کس لیے ہوتا ہے؟ اس لیے ہوتا ہے کہ طاعت الٰہی عبادت
خداوندی رب العالمین کا ایک مشخکم و مضبوط قلعہ ہے اور اس میں جو بھی داخل ہو جاتا ہے اسے
خداوندی من جاتا ہے اور جو اس سے باہر نکل جاتا ہے اس پر ڈاکو اور راہ زن وغیرہ جملہ کر دیتے
ہیں۔

معاصی اور گناہ جس قتم کے اور جس درجہ کے ہوں گے اس قتم کی اور اس درجہ کی آفتیں' اس برحملہ آور ہوں گی' جنہیں کوئی روک ہی نہیں سکتا۔

ذکر الی طاعت خداوندی صدقہ خیرات جہلاء کو ہدایت وتلقین امر بالمعروف اور نہی عن المئر ایسی زیروست اور مقدس چیزیں ہیں کہ وہ بندے کی حفاظت اس طرح کرتی ہیں جس طرح انسان کی قوت آنے والے یا آئے ہوئے مرض کی مقاومت و مدافعت کرتی رہتی ہے۔ اگر یہ قوت ختم ہو جاتی ہے تو مرض پوری قوت سے حملہ کر دیتا ہے اور بالآخر اسے ہلاک کر ڈالٹا ہے۔ آدمی کے لیے وہ قوت ضروری ہے جو دفاع کر سکے۔ کیونکہ نیکیوں اور گناہوں کے نتائج ایک دوسرے کی مدافعت کرتے ہیں۔ جو غالب آ جاتا ہے اس کا حکم چلتا ہے۔ جیسا کہ اوپر بیان کیا جاچا ہے۔

ابل ایمان کی جانب سے اللہ تعالی ہمیشہ مدافعت کرتا رہتا ہے۔ اور ایمان نام ہے قول وعمل کائو جس قدر قوت ایمانی زیادہ ہوگی قوت مدافعت بھی زیادہ ہوگی۔ و الله المستعان





(فَطْتِلْن : ۲۸

## گناه، قلب اورنفس مطمئنه

انسان کو اس علم کی تخصیل میں جن امور کی ضرورت ہے۔ ان میں معاصی اور گناہ اس کے ساتھ خیانت کرتے ہیں اور انسان اپنی آخرت کے اعلیٰ واشرف اور دائی حصہ کو دنیا کے خسیس'ا دنیٰ' فانی' منقطع ہونے والے حصہ کے عوض ضائع کر دیتا ہے۔

معاصی اس علم کی تخصیل و تحمیل کی راہ میں تجاب بن جاتے ہیں۔اور دنیا و آخرت میں جوامورانسان کے لیے مفید' بہتر اور نفع بخش ہوتے ہیں ان کی مشغولیت سے باز رکھتے ہیں۔ گنہگار آ دمی کا مصیبت میں مبتلا ہونا اور دل و جوارح کا جواب دے جانا

انسان جب کی مصیبت میں گرفتار ہو جاتا ہے اور اس سے گلوخلاصی کی ضرورت پیش

روائی ہوتی ہے۔ اس کا نفس اس کے جوارح اس کے ساتھ غداری کرتے ہیں۔
اور اس کی حالت اس محض کی ی ہو جاتی ہے جس کے پاس تلوار موجود ہے لیکن نیام میں پردی برخی زنگ خوردہ ہو چکی ہے۔ مالک اس سے کام لینا چاہتا ہے لیکن زنگ نے ایسا پکڑلیا ہے کہ نیام سے نکل ہی نہیں سکتی۔ ایسی حالت میں اس کا دشمن اس کے سر پر آ جاتا ہے اور اسے قل کر نیام ہے نکل ہی نہیں سکتی۔ ایسی حالت میں اس کا دشمن اس کے سر پر آ جاتا ہے اور اسے قل کر دینا چاہتا ہے۔ اس وقت وہ اپنی تلوار کے قبضہ پر ہاتھ ڈالتا ہے اور تلوار کو کھنچتا ہے لیکن وہ نکلے کا منہیں لیتی اور دشمن وار کر کے اس کا کام تمام کر دیتا ہے۔ انسان کے قلب کی بھی بھی حالت ہے گناہوں سے زنگ آلود ہوجاتا ہے۔ محاصی سے وہ اپنج ایسا ہوجاتا ہے کہ جب اسے دشمن سے گئاہوں سے زنگ آلی ہے تو مقابلہ کے لیے اس کے پاس کوئی چیز نہیں ہوتی۔ انسان جب کی سے جنگ کرتا ہے تو مقابلہ کے لیے اس کے پاس کوئی چیز نہیں ہوتی۔ انسان قوت ہی کے ذریعہ جنگ کرتا ہے قلب کی طاقت سے اقدام کرتا ہے۔ جسم اور جسم کے اعضاء تو قب کی سے تعلید کرتا ہے قلب کی طاقت سے اقدام کرتا ہے۔ جسم اور جسم کے اعضاء تو قب کے تابع ہوتے ہیں اور جب قلب کی پاس جوجسم و جوارح کا باوشاہ ہے تو ت وطاقت نہ ہوتو جاؤ کیا انجام ہوگا؟

جوحال قلب کا ہے وہی حال نفس کا ہے۔ نفس شہوات وخواہشات معاصی اور گناہوں کی وجہ سے خبیث و ناپاک ہو جاتا ہے اور اس کے تمام قو کی ختم ہو جاتے ہیں۔ یہاں نفس سے میری مراد نفس مطمئنہ ہے۔ اس لیے کہ نفس امار ہ تو شہوات وخواہشات اور گناہوں سے اور زیادہ قوئ مضبوط ولیر اور در ندہ صفت بن جاتا ہے۔ اور یہ مانی ہوئی بات ہے کہ نفس امار ہ قوی وطاقتور ہوجاتا ہے۔ اور نفس مطمئنہ جب اس طرح موت کے گھائ اتر جاتا ہے تو اس کے بعد اس کی زندگی کی کوئی تو قع نہیں رہتی سیجھ لو کہ وہ و نیا میں بھی مر چکا اور بزرخ میں بھی مر چکا اور بزرخ میں بھی مر چکا ہے اور اب اس کی قسمت اور نصیب میں صرف آلام ومصائب تکالیف واذیات ہی کی زندگی ہے اور اس۔

مقصدیہ ہے کہ ایک گنہگار آ دمی جس کی مصیبت اور آفت میں مبتلا ہو جاتا ہے تو اس کا قلب اس کی زبان اس کے ہاتھ پیراس سے بے وفائی کرتے ہیں اور ان امور میں جواس کے حق میں مفیداور نفع بخش ہوتے ہیں خیانت کرتے ہیں۔تو کل علی اللہ سے اس کا قلب گریز کرتا ہے۔اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرنے سے بھا گتا ہے۔کی طرح اسے جمعیت خاطر حاصل نہیں

#### موت کے وقت اعضاء اور قلب کی بے وفائی:

یہ تو معاصی اور گناہوں کا ایک پہلو ہے۔لین اس سے زیادہ خوفناک دردائیز تلخ ترین ایک اور پہلو ہے اور وہ یہ کہ انسان جب اس دنیا سے رخصت ہوکر بارگاہ اللی کی طرف جانے کی تیاری کرتا ہے۔ اور حالت نزع اس پر طاری ہوتی ہے تو اس کا قلب اور زبان دونوں اس سے به وفائی کرتے ہیں۔ اور بسا اوقات اس کے منہ پر کلمہ شہادت تک جاری نہیں ہوتا۔ اور اس کا مشاہدہ اکثر لوگ کر بچے ہیں۔ بعض لوگوں کو حالت نزع میں کہا گیا کہ لا اللہ الا اللہ کہوان کی زبان سے فکل گیا: آہ آہ آہ 'جھ میں یہ کہنے کی قدرت نہیں۔کی سے کہا گیا: "لا اللہ الا اللہ " کہو تو اس کے منہ سے فکلا شاہ 'اور " رخ 'تم سے بازی لے گیا۔ گ کی سے کہا گیا کہو لا اللہ تو اس کی زبان پر بیشعر جاری ہوگیا:

 <sup>&</sup>quot;شاف اور"رخ" شطرنج کے دومبروں کے نام ہیں۔ کہنے والا شطرنج کا عادی تھا۔ نزع کے وقت کلمے شہادت کی تلقین
 کی گئی تو اس کے منہ سے بجائے کلمے شہادت کے "شاہ، رخ" کا نام جاری ہوگیا۔

اور بیشعر پڑھتے ہوئے اس نے جان چھوڑ دی۔

کسی سے کہا گیا: لا الله الا الله کہوتواس نے کہنا شروع کردیا: "تادھنا دھنا" یعنی گانے کا ساز درست کرنے لگا۔ اور پھر کہنے لگا: تم مجھے کیا تلقین کر رہے ہو؟ اس سے مجھے کچھ فائدہ نہیں ہوگا اور دنیا کا تو کوئی گناہ میں ترک نہیں کروں گا۔ اس کے بعد اس کی جان نکل گئی۔

کسی دوسرے سے کہا گیا' تو اس نے جواب دیا: اس سے مجھے کوئی فائدہ نہیں ہو گا اور مجھے یادنہیں پڑتا کہ میں نے بھی نماز پڑھی ہو۔اس کے بعداس نے جان دے دی۔

ایک اور آ دمی ہے یہی کہا گیا تو اس نے کہا: تو کہتا ہے اس سے میں انکار کرتا ہوں میں ہرگز نہیں کہوں گا' اس کے بعد اس کی روح نکل گئی۔

کسی دوسرے سے کہا گیا تو اس نے جواب دیا: میں پیہ کہنے کا ارادہ کرتا ہوں لیکن زبان رک حاتی ہے۔

رک جاتی ہے۔ ایک شخص نے بعض پیشہ ورگدا گروں کا حال مجھ سے بیان کیا کہ فلاں کی موت کے وقت میں اس کے پاس تھا۔ مین نزع کے وقت اس کے منہ سے ریکلمات نگلنے گگے: اللہ کے نام پر ایک پیسۂ اللہ کے نام کا ایک پیسہ۔ اور ای حالت میں وہ مرگیا۔

ایک تاجرنے اپنے قرابت دار کی حالت بیان کی کہ لوگوں نے اسے کہا: لا اللہ الا اللہ کہوتو اس کے منہ سے بید خریدو بہت اچھا ہے۔'' اور اس حالت میں وہ مرگیا۔ سے '' اور اس حالت میں وہ مرگیا۔

سبحان الله ا ذات اللى برى پاك ہے۔ اس متم كے واقعات تو لوگوں نے بے شار اپنى آئكھول سے ديكھے ہيں۔ رہے وہ حالات مرنے والوں كے جو ہم سے پوشيدہ ہيں۔ ان واقعات سے كہيں زيادہ دردناك ہيں۔ 深 ( ) 是是是

جب انسان حضور ذبئ قوت د ماغ اورقوت ادراک کے زمانہ میں شیطان کو اپنے اوپر قابض اور مسلط کر لیتا ہے۔ اور شیطان جدھر چاہتا ہے اسے تھسیٹ کر لے جاتا ہے۔ ذکر الٰہی سے عافل اور بے خبر کر دیتا ہے۔ اس کی زبان کو اس کے ذکر سے معطل کر دیتا ہے۔ اور خودا تی کے اعضاء کو اس کے خلاف استعال کرتا ہے تو اس وقت جب کہ اس کی ساری قوتیں ختم ہو جاتی ہیں۔ زرع کی تکلیف میں وہ مبتلا ہوتا ہے۔ شیطان پوری قوت سے اس پر حملہ آور ہوتا اور اپنی ساری طاقتیں جع کر کے آدھمکتا ہے تاکہ اس سے انتقام لے کیونکہ یہ بندے کا آخری عمل ہوتا ہے۔ اس وقت شیطان پوری قوت سے آراستہ ہوتا ہے اور بیخوداس وقت کمزور ضعیف نحیف اور ہرقتم کی طاقتوں سے محروم ہو جاتا ہے۔ بتلاؤ اس وقت اس کوکون بچا سکتا ہے؟ اس حالت میں صرف اللہ تعالیٰ ہی ایمان والوں کی حفاظت کرتا ہے اور وہی ایمان قائم اور ثابت رکھتا ہے۔

﴿ يُثَنِّتُ اللهُ النَّهُ النَّهِينَ امَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَفِي الْخِيوةِ الدُّنْيَا وَفِي الْخِيوةِ وَيُضِلُ اللهُ مَا يَشَاءُ ۞﴾ اللهٰ مَا يَشَاءُ ۞

(ابراهيم: ١١/٢٧)

''ایمان والوں کو اللہ تعالیٰ کی بات کے ساتھ مضبوط رکھتا ہے دنیا کی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی' ہاں! نا انصاف لوگوں کو اللہ بہکا دیتا ہے اور اللہ جو چاہے کر گزرتا ''

و فی خص جس کا قلب ذکر اللی ہے ہمیشہ غافل رہا 'خواہشات کے پیچیے مارا مارا پھرا' اللہ کے ادکام کو ہمیشہ محکرا تا رہا' اے خاتمہ بالخیر کی توفیق کیونکر میسر آ سکتی ہے؟ جو قلب اللہ سے دور' اللہ سے غافل' خواہشات کا پیرو شہوات کا پرستار' زبان ذکر اللی سے نا آشنا' ہاتھ پیرطاعت اللی سے معطل اور جس کا سارا وقت معصیت اللی میں صرف ہوا ہو۔اہے حسن خاتمہ کی توفیق کیونکر حاصل ہوگی؟

الله اکبر! سوء خاتمہ کے خوف سے تو بوے بوے متی پر بیز گار لرز اٹھتے ہیں۔ اور یہاں یہ حال ہے کہ گنبگار ظالم ستم گار اور جفا پیشہ لوگ اللہ کی قسمیں کھا کھا کر امیدیں باندھ رہے ہیں۔ 深 (色) 是我是我我们的

﴿ اَمْ اَكُمْ كِنْكِ فِيهِ ثَدُرُسُونَ ۞ إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لَمَا تَخَبَّرُونَ ۞ اَمْ لَكُمْ فِيهِ لَمَا تَخَبَّرُونَ ۞ اَمْ لَكُمْ اَيْتُهُ اَيْتُكُ بَالِقَةٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ الْقَالَةِ الْآنَ لَكُمْ لَمَا تَخَلَّمُونَ ۞ سَلْهُمُ اَيُّهُمُ بِبِنَالِكَ زَعِيْمٌ ۞ ﴿ (فلم: ٢٩٣١/١٨) تَخَلَّمُونَ ۞ سَلْهُمُ اَيُّهُمُ بِبِنَالِكَ زَعِيْمٌ ۞ ﴿ (فلم: ٢٩٣١/١٨) مَن مَانَى "كَمَا تَهِمُارك مِن مَانَى الله مِن تَهَارك مِن مَانَى بِي تَهِمُ الله عَلَى مَهَارك مِن مَانَى بِي الله مِن تَهَارك مِن مَانَى بِي الله وَهِ مِن الله وَهُ الله وَهُ مِن اللهُ وَهُ مِن الله وَهُ مِن اللهُ وَهُ مِنْ اللهُ وَهُ مِنْ اللهُ وَهُ مِن اللهُ وَهُ مِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَهُ مِنْ اللهُ وَهُ مِنْ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

كى شاعرنے اس حقيقت كوكس قدرواضح كيا ہے:

یا آمِنًا مَعَ قُبُحِ الْفِعُلِ یَصُنَعُهُ اَهَلُ اَتَاكَ تَوَاقِيعُ آنْتَ تُمُلِكُهُ؟ ''اے اپنی بدکرداریوں پر مامون ہو کر بیٹھنے والے! کیا تیرے پاس تھم آ چکا ہے یا خود تجھے خدائی قوت حاصل ہے؟''

جَمَعُتَ شَيْئَيْنِ أَمُنّا وَاتِّبَاعَ هَوىَ هُذَا وَاَحُدَاهُمَا فِي الْمَرُءِ تُهُلِكُهُ "تونے دوچیزیں جُع کررکھی ہیں۔ بےخوفی اور اتباع خواہشات اور حال ہے کہ ان میں سے ایک چیز بھی ہوتو انسان کی ہلاکت کے لیے کافی ہے۔"

وَالُمُحُسِنُونَ عَلَى دَرُبِ الْخَاوِفِ قَدُ سَارُوا وَذَالِكَ دَرُبُ لَسْتَ تَسُلُكُهُ "تكيال كرنے والے تو خوف اللى كوچه ميں چلتے رہتے ہيں۔ اور يہ کوچه وہ ہے جس ميں تونے قدم بى نہيں ركھا ہے۔"

فَرَّطُتَّ فِی الزَّرُعِ وَقُتَ الْبَذُرِ مِنُ سَفَهِ فَکَیُفَ عِنُدَ حَصَادِ النَّاسِ تُدُرِکُهُ؟ ''تونے نیج ڈالنے کے وقت کھتی میں اپنی حماقت سے کوتا ہی کی ۔ لوگ کھتی کا ٹیس گے اس وقت کیا پائے گا؟''





فَظِّيلٌ : ٢٩

#### انسانی کمال کے دواصول

حق وباطل کا امتیاز تابود ہوجاتا ہے اور انسانی کمال کا مدار صرف دو ہی اصول پر ہے: حق و باطل کا امتیاز اور باطل کے مقابلہ میں حق کی اتباع

معاصی کی ایک سزایہ بھی ہے کہ اس سے قلب اندھا ہو جاتا ہے۔ گناہ اگر قلب کو بالکل اندھا نہیں کرتا' تو بصیرت قلبی کو ضرور کمزور کر دیتا ہے۔ یہ بات پہلے بیان ہو چک ہے کہ گناہ سے قلب ضرور کمزور ہو جاتا ہے۔ جب قلب اندھا اور کمزور ہو جاتا ہے تو ہدایت کی معرفت حاصل نہیں ہوتی اور ایسا شخص نداپنی ذات پر حق کا نفاذ کر سکتا ہے اور کسی دوسرے پر نفاذ حق کی قوت بالکل کمزور ہو جاتی ہے۔ اس لیے قوت بصیرت کمزور ہو جاتی ہے۔

انسانی کمال کا مدار دو بنیادی امور پر ہے:

اول: حق وباطل کی معرفت

دوم: باطل کے مقابلہ میں حق کے اختیار کرنے کی قوت۔

دنیا و آخرت میں مخلوق الہی کی منزلوں میں فرق و تفاوت اسی قدر ہوتا ہے۔جس قدر ان دو امور میں تفاوت ہوتا ہے۔ اور انہی دو امور کی بنا پر اللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام کی تعریف و توصیف فرمائی ہے۔ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَاذْكُرْ عِلْمَانَا إِبْرَهِ يُمَ وَإِسْلَحَ وَيَغْقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْسَارِ ٥ ﴾

(ص:۳۸/ ۲۵)

''اور اے پیغیمر! ہمارے بندوں ابراہیم اور اسحاق اور لیقوب (ﷺ) کو یاد کرو وہ ہاتھوں اور آ تکھوں والے تھے۔''

اولی الایدی (قوت) سے مرادیمی تفید حق کی قوت ہے اور" آلاً بُصَار" سے

# دَواكِشَافَى كِيْ الْمِنْ الْمُنْ الْم

"ديني بصيرت" مراد إلى الله تعالى في انبياء كرام كى مدح وتوصيف ادراك حق اور عفيذ حق کے کمال کے وجہ سے کی ہے۔

ان دوامور کے لحاظ سے لوگوں کی جارفتمیں ہیں:

à

انبیائے کرام ان میں سے اعلیٰ ترین واشرف مے کوگ ہوتے ہیں۔ 0

دوسری فتم کے لوگ وہ ہیں جو بالکل ان لوگوں کے برعکس اور ان کی ضد ہیں۔ ندانہیں دین کی بصیرت حاصل ہوتی ہے نہ تعفید حق کی قوت ٔ اور دنیا میں زیادہ تر مخلوق ای قتم كى ہے۔ايسے لوگوں كو ديكھنے سے آتكھوں ميں چين ہوتى ہے روح كو بخار اور قلب كو یماری لاحق ہو جاتی ہے۔ایسے لوگ بستیوں کو تنگ کر دیتے ہیں۔ بازاروں میں زخ

بر ھا دیتے ہیں۔ان کی صحبت سے ذلت ورسوائی کے سوا کچھ ہاتھ نہیں آتا۔

تیسری قتم کے لوگ وہ ہیں جو رشد و ہدایت کی بصیرت ومعرفت تو رکھتے ہیں لیکن کچھ اليے كمزور واقع ہوئے ہيں كه تعفيذ حق اور دعوت الى الحق كى قوت نہيں ركھتے۔ايے لوگ ضعیف قتم کے مؤمن ہوتے ہیں۔ اور قوی مؤمن الله تعالیٰ کے نزو یک ضعیف ے زیادہ بہتر اور زیادہ محبوب ہوتا ہے۔

چوتھی قتم کے وہ لوگ ہیں جو قوی صاحب قوت صاحب عزیمت و ہمت تو ہیں کیلن دینی بصیرت میں کمزور ہوتے ہیں۔ان میں اس کی تمیز ہی نہیں ہوتی کہوہ پیچان سکیں كداولياء الرحمٰن كون بين؟ اور اولياء الشيطان كون بين؟ بلكه بركالي چيز ان كے نز ديك تھجور ہوتی ہے۔ ہرسفید چیز چربی میلوگ ورم کو چربی کا اضافہ اور اگر کوئی نفع بخش دوا پیش کی جاتی ہے تو اے زہر مجھتے ہیں۔ ایسے لوگوں میں "امامت فی الدین" کی صلاحیت قطعاً نہیں ہوتی۔ اور واقعہ بیے کہ سوائے پہلی قتم کے لوگوں کے کسی میں بھی "امامت في الدين" كي صلاحيت نبيس موتى - چنانچه سور ، الم سجده ميس ارشاد

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ ٱبِمَّةً يَهْدُونَ بِٱمْرِنَا لَمَّا صَبُرُوْاتُ وَكَانُوُا بِالْمِينَا يُوقِنُونَ ٥ ﴾ (الم سجده: ٢٢/٣٢)

''اور جب ان لوگوں نے (لینی بنی اسرائیل نے) صبر کیا تو ہم نے ان میں سے ایسے پیشوا بنائے جو ہمارے حکم سے لوگوں کو ہدایت کرتے تھے اور وہ ہماری آیوں



يريقين ركھتے تھے۔"

الله تعالی خبر دیتا ہے کہ ان حضرات نے صبر ویقین کے ذریعیہ ''امامت فی الدین'' کا ورجہ حاصل کیا ہے اور خاسرین کی جماعت سے صرف انہی حضرات کو اللہ تعالی نے مشتثیٰ فرمایا ہے۔اللہ تعالی پہلے اس زمانے کی قتم کھاتا ہے جس میں خاسرین اپنے خسران اور گھائے کی كوشيس كرتے ہيں۔ اور رائحسين (نفع اٹھانے والے) اپنے رنج اور منافع كى تخصيل كى کوششیں کرتے ہیں۔اورقتم کے بعد فرماتا ہے ان لوگوں کے سواتمام خسران وٹوٹے میں ہیں

﴿ وَالْعَصْدِ ٥ إِنَّ الْإِنْسَانَ كَفِى خُسْدٍ ٥ إِلَّا الَّذِيْنَ الْمَثُوا وَعَجِلُوا الصَّلِحْتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّيهُ وَتَوَاصَوُا بِالصَّابِ ٥ ﴾ (العصر:١٠١١/١٠٣) ''قتم ہے زمانے کی' انسان نقصان میں ہیں۔ مگر وہ جو ایمان لائے اور انہوں نے نک عمل کے ایک دوسرے کوحق بات کی تلقین کرتے رہے اور صبر کی ہدایت کرتے

رے۔وہ البتہ نقصان میں نہیں ہیں۔"

يهال الله تعالى صرف ايمان ومعرفت اورصرعلى الحق يرا كتفانهيس فرماتا علك فرماتا على فرماتا على المدفر ماتا ب ایک دوسرے کوحق وصبر کی وصیت وتلقین کریں۔اور ایک دوسرے کی ہدایت وراہنمائی کرتے

رہیں۔اوران کوحق وصبر پرآ مادہ کریں۔

جب بیمعلوم ہوگیا کہ ایے لوگوں کے سواتمام خسران وٹوٹے میں ہیں۔ بیتو معلوم ہے کہ معاصی اور گناہ بصیرت قلب کو ضائع کر دیتے ہیں۔جیسا جاہیے گناہ کرنے والے ادراک حق سے بھی محروم ہو جاتے ہیں۔ گناہ کرنے والوں کی تمام قوتیں عزیمتیں پہت اور ممزور ہو جاتی ہیں۔اوراس لیے وہ حق کے لیے صبر وثبات کی طاقت ہی این اندرنہیں رکھتے بلکہ معاصی کا حملہ اور وار قلوب پر ہر وقت جاری رہتا ہے۔ تا آئکہ اس کی قوت مدر کہ بالکل دوسری راہ اختیار کر لیتی ہے اور جس طرح اس کے اعمال وافعال کی راہ دوسری ست جاتی ہے۔اس کی راہ مجھی غلط اور کج ہوتی جاتی ہے اور پھراس کی بیرحالت ہو جاتی ہے کہ باطل کوحق سمجھتا ہے اور حق کو باطل معروف کومنکر سمجھنے لگتا ہے اور منکر کومعروف۔ اور جب وہ غلط راہ پر بلائسی رکاوٹ کے چل کھڑا ہوا تو اب وہ سفر الی الله سفر الی دار الآخرت سے بالکل بھٹک جاتا ہے۔اور صرف باطل پرست وی الاخلاق اور ردی الاعمال لوگوں کے مشقر کی طرف سر پٹ دوڑا چلا جاتا ہے۔

جو صرف دنیا کی زندگی پر قناعت کیے ہوئے ہیں اور اس پر مطمئن ہیں۔اور جو اللہ تعالیٰ اور اس کی آیات سے بالکل غافل' بے خبر اور لقائے الٰہی سے بالکل محروم ہو چکے ہیں۔

اگر معاصی و گناہوں کی سزا اور پھے نہ ہواور صرف اتنی ہی ہوتو کافی وافی ہے۔ اتنی ہی عقوبت کا تصور دعوت دیتا ہے کہ انسان معاصی اور گناہوں سے پوری طرح اجتناب کرے اور اللہ کی نافر مانی قطعاً ترک کردے۔ واللہ المستعان

قلبی نوراور شیطان:

#### شيطاني تسلط:

کیا بیروشن نورانی قلب اور وہ تاریک وساہ قلب برابر ہو سکتے ہیں؟ کہ جس کی امیدیں تاریک جس کی امیدیں تاریک جس کی خواہشات خبیشہ اور بے شار جس کو شیطان اپنا ٹھکا نا اور گھر بنا چکا ہے۔ اور ہر صبح کو اٹھتے ہی اسے بیرمبارک بادپیش کرتا ہے کہ اے خانہ خراب! جس کی دنیا اور آخرت دونوں خراب گئیں مری جان تجھ پر فدا

فَأَنْتَ قَرِيُنٌ لِي بِكُلِّ مَكَانِ

أَنَّا قَرِيُنُكَ فِي الدُّنْيَا وَفِي الْحَشُرِ بَعُدَ ها

الله دوالفشافي المراجع المراجع

"میں دنیا اور اس کے بعد حشر میں بھی تیرا ساتھی ہوں اور تو ہر جگہ میرا ساتھی ہے۔" فَانُ كُنُتَ فِی دَارِ الشَّقَاءِ فَانَّنِی وَأَنْتَ جَمِیُعًا فِی شِقَاء وَهَوَانِ "اگر تو شقاوت و بدیختی کے گھر میں جائے تو میں اور تو دونوں شقاوت اور رسوائی کے شریک حال ہیں۔"

چنانچەاللەتغالى كاارشادى:

﴿ وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمٰنِ نُقِيَّضْ لَهُ شَيْطِنَا فَهُوَ لَهُ قَرِبْنُ ۞ وَإِنَّهُمْ لَيُصُدُّوْنَهُمْ عَنِ السَّبِينِلِ وَيَحْسَبُونَ النَّهُمْ مُهْتَدُونَ ۞ حَتَّى إِذَاجَاءِنَا قَالَ لِلنَّتِ بَيْنِى وَبَيْنَكَ بُعْدَ الْتَشْرِقَيْنِ فَبِشْ الْقَرِيْنُ ۞ وَلَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمْ الْكَثْمُ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ۞ ﴾ وَلَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمْ الْكَثْمُ الْكَثْمُ الْمُراتِعِينِ الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ۞ ﴾ (خوف ٣٩٣٢/٣٣)

''اور جو شخص رحمٰن کی یاد سے عافل ہو کر زندگی بسر کرتا ہے ہم اس پر ایک شیطان افعینات کر دیا کرتے ہیں اور وہ اس کے ساتھ رہتا ہے۔ اور باوجود یکہ شیاطین گنبگاروں کوراہ سے بھٹکا دیتے ہیں تاہم گنبگار اپنے تین خیال کرتے ہیں کہ وہ راہ راست پر ہیں۔ یہاں تک کہ جب گنبگار ہمارے حضور میں حاضر ہوگا تو شیطان کو دکھے کر کہے گا: اے کاش! مجھ میں اور تچھ میں مشرق ومغرب کا فاصلہ ہوتا تو برا ساتھی ہے 'چونکہ تم نے ساتھ ہی نافر مانی کی ہے (اس لیے) عذاب میں بھی تم دونوں ایک دوسرے کے شریک حال ہو۔''

ان آیات میں اللہ تعالیٰ بیخبر دیتا ہے کہ رحمٰن کے ذکر کو یعنی قرآن حکیم کو کہ جواس کے رسول مکا ٹیٹے پر نازل فرمایا ہے اور جس میں برکتیں ہیں۔جس نے بھلا دیا' اور اعراض کیا' اس کے پڑھنے ہے آئکھیں بند کر لیس' اس کی فہم وبصیرۃ' اور اس پرغور وقد برکرنے سے اور اس سے مراد الٰہی کے سمجھنے ہے آئکھیں بھیر لیس۔ تو اللہ تعالیٰ اس کی سزابیہ دیتا ہے کہ اس پر اس کے شیطان کو مسلط کر دیتا ہے اور وہ اس کا ایسار فیق وساتھی بن جا تا ہے کہ نہ حضر میں اس کا ساتھ چھوڑتا ہے نہ سفر میں' نہ گھر میں' نہ باہر۔ یہی اس کا مولی' دوست' رفیق' ساتھی اور کنبہ دار

رَواحُشافی کی بات کی ب

پھر اللہ بیخبر دیتا ہے کہ جو راہ کہ اللہ اور اللہ کی جنت کی طرف جاتی ہے شیطان اپنے رفیق کواس سے بھٹکا دیتا ہے اور دور پھینک دیتا ہے اور اس پر بھی بیڈ گراہ اپنے کورشد و ہدایت کا علمبر دار سمجھتا ہے۔ یہاں تک کہ جب بید دونوں کے دونوں قیامت کے دن پروردگار عالم کے حضور میں حاضر ہوں گے۔ بیا پنے شیطان کو دیکھ کر کہے گا:

يَا لَيُتَنِى بَيْنِى وَبَيْنَكَ بُعُدَ الْمَشُرِقَيُنَ " " كَاشَ مِر اور تير درميان مشرق ومغرب كى دورى بوتى \_" كاش مير اور تير درميان مشرق ومغرب كى دورى بوتى \_"

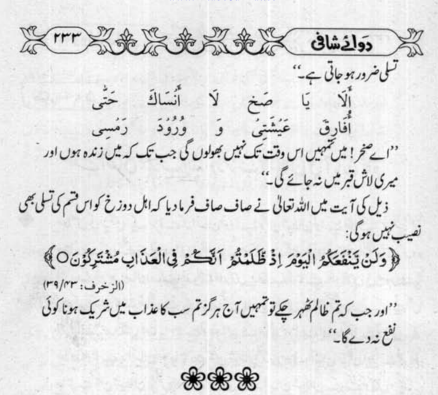
ارے او شیطان تو نے دنیا میں بھی میرا ساتھ نہ چھوڑا اور مجھے راہ حق سے بھٹکا دیا۔ ہدایت درشد سے دورکر دیا یہاں تک کہ مجھے ہلاک کر دیا' اور آج بھی تو میرا ساتھ نہیں چھوڑتا؟ بیہ قاعدہ ہے کہ کوئی مصیبت زدہ آ دمی کسی دوسرے کو اس مصیبت میں پھنساد کیتا ہے تو ایک گونہ اے تسلی ہو جاتی ہے کہ بیبھی اسی بلاء میں مبتلا ہے' جس میں مکیں مبتلا ہوں۔لیکن اللہ

تعالیٰ اس آیت میں پی خبر دیتا ہے کہ یہاں اس کواس قتم کی تعلی بھی میسر نہیں ہوگ۔

ایک ساتھی اپنے ساتھی کو اپنی مصیبت میں شریک پاتا ہے تو اسے ایک گونہ راحت ، فرحت اور تعلی ہوتی ہے۔جیسا کہ سیدہ ضناء ڈاٹھانے اپنے بھائی صفح کی موت پر کہا ہے:

وَلَوُ لَا كَثُرَةُ الْبَاكِيُنَ حَولِيُ عَلَي إِخُوانِهِمُ لَقَتَلَتُ نَفُسِيُ "الرمير اردرد! الني بعائيول پر رونے والول كى كثرت نہ ہوتى تو ميں اپنى جان كو ہلاك كرليتى۔"

جان و ہلا کریں۔ وَمَا یَبْکُونَ مِثُلَ أَخِی وَلٰکِنُ أُغَذِّی النَّفُسَ عَنْهُ بِالتَّأْسِیُ "اور گودہ اوگ میرے بھائی جیے لوگوں پڑئیں روتے۔لین پھر بھی نفش کو پچھ نہ پچھ





(فَطْنِلْنَ : ٥٠)

## قلبِ انسانی: حزب الله اور حزب الشيطان کی آماج گاه

🔷 معاصی کی میرنجی ایک سزا ہے کہ انسان خود اینے دشمن شیطان کوایئے خلاف اسلحہ مہیا کر دیتا ہے۔جن کے ذریعہ وہ اس پر ظفر ماب ہوتا ہے۔ گناہ شیطان کا ایبالشکر ہے کہ وہ اس کے ذریعیانان کے خلاف ارا اوراس برغالب آتا ہے۔ اوراس کی صورت سے ہے کہ انسان کا اللہ تعالی نے کھھ ایسے وشمن سے پالا ڈالا ہے! جوچشم زون کے لیے بھی اس سے علیحدہ ہمیں ہوتا۔ سوتا ہے تو وہ اس کے ساتھ ہوتا ہے اور جا گتا ہے تو اس کے ساتھ ہوتا ہے۔ انسان سو جاتا ہے لیکن شیطان نہیں سوتا۔ انسان غافل اور بے خر ہو جاتا ہے کیکن شیطان غافل اور بے خبر نہیں ہوتا۔ انسان شیطان کے کنبے کونہیں دیکھتا۔ کیکن شیطان اسے اور اس کے سارے کنبہ کو دیکھتا ہے۔ اور تاک میں لگا رہتا ہے اور ہر حالت میں وہ اپنی عداوت کا کام کرتا رہتا ہے۔ مکر فریب دھوکا بازی دھوکا وہی میں تحی قتم کی کوتا ہی نہیں کرتا۔ اور جہاں کہیں شیطان اسے لے جانا چاہتا ہے گھیدے کر لے جاتا ہے اور مقررہ جگہ پر پہنچا ہی دیتا ہے۔ اور انسان پر غلبہ یانے کے لیے وہ ا پنا ابناء جنس شیاطین انس وجن کی پوری پوری مدد حاصل کر لیتا ہے۔شیطان نے انسان کو گمراہ کرنے کے لیے غوائل وضلالت کے پھندے ہر جانب ڈال رکھے ہیں۔ اورشرک باللہ کی نہایت ترکیب سے نشرواشاعت کرتے رہتے ہیں۔ ہرزمین پر ہر گلی کوچہ میں دام تزویر بچھائے بیٹھے رہتے ہیں۔ سب سے برا شیطان اینے اعوان و انصار اور دیگرشیاطین کو ہرطرح ورغلاتا ہے کہ دیکھنا بیدانسان تمہارا اور تمہارے باپ دادا کا از لی و تمن ہے کسی طرح بھی بیتمہارے داؤ سے بیخے نہ یائے۔ کسی طرح بھی الیانه ہونے پائے کہ بیاتو جنت میں جائے اور تم دوزخ کا اید هن بنو رحمت اس کے حصد میں جائے اور تہارے حصد میں لعنت ہو تہمیں اچھی طرح معلوم ہے کہ میں نے

الله دوالفشاف المنظمة المنظمة

اور تم نے اس کی وجہ ہے کیسی کسی ذلتیں برداشت کی ہیں۔ ہمارے لیے لعنت پھٹکار اور رحمت خداوندی سے بعد کا اصل سبب یہی انسان ہے۔ پوری پوری کوشش کرو! تاکہ اس مصیبت و ابتلاء میں انسان بھی تمہارا شریک وساجھی بن کر رہے۔ انسانوں کے نیک اور صالح بندوں نے جنت میں ہم کو اپنا شریک وساجھی نہیں رہنے دیا۔ تو تم بھی اسے جنت میں چین سے کیوں رہنے دو؟ جہنم کا ساتھی بنا چھوڑو۔

#### جهاداور شیطان:

اللہ تعالیٰ کو بیعلم تھا کہ آ دم اور آ دم کی اولاد اس بخت ترین دیمن سے دو چار ہے اور شیطان ان پر پوری طرح مسلط ہے اس نے انسان کی امداد واعانت فرمائی۔ اور بڑی بڑی فوجیس اس کے زیر کمان دے دیں تاکہ وہ اپنے اس از لی دیمن کا پوری قوت سے مقابلہ کرے۔ساتھ ہی ساتھ انسان کے دیمن شیطان کی بھی بڑے بڑے لشکر دے کر مدد کی۔ تاکہ اولاد آ دم کے ساتھ پورا پورا مقابلہ کر لے۔اور اس دنیا کو جو آخرت کے مقابلہ میں ایک سانس اور ایک لیحہ کی سی حیثیت رکھتی ہے جہاد کا میدان قرار دیا تاکہ اولاد آ دم زندگی بجر اپنے دشمنوں کے مقابلہ میں جہاد کر میدان قرار دیا تاکہ اولاد آ دم زندگی بجر اپنے دشمنوں کے مقابلہ میں جہاد کرتی رہے۔

﴿ إِنَّ الله الشَّتَرَى مِنَ الْمُوْمِنِيْنَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمُوالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَيَقْتُلُونَ وَ يُقْتَلُونَ مَن ﴿ اللهِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَ يُقْتَلُونَ مَن ﴾ (توبة: ١١١/١) اللهُ عَلَيْ الله في الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَ

اور پھراس نے یہ بھی خبر پہنچا دی کہ جنت کا وعدہ بالکل پختہ وعدہ ہے۔ بھی اس کے خلاف نہ ہوگا۔ اپنی بڑی بڑی کتابول میں''نو رات''''انجیل''''قرآن حکیم'' میں اس وعدے کو پوری پختگ کے ساتھ اللہ نے دہرایا۔ اور پھراس نے یہ بھی فرما دیا کہ وعدے کا ایفاء کرنے والا اللہ کی ذات سے بڑھ کرکوئی ہونہیں سکتا۔

اور پھر اللہ تعالیٰ نے قرما دیا کہ جولوگ اس سودے کی قدر کریں گے ان کو میں جنت کی



خوشخری سنا تا ہوں۔

اب یہ بندوں کا فرض ہے کہ وہ سوچیں اورغور کریں کہ سوداکون کر رہا ہے؟ خریدارکون ہے؟ اور اس بیش بہا سامان کی قیت کیا مل رہی ہے؟ سوداکس کے ہاتھ کیا جارہا ہے؟ ان تمام باتوں پرغور کریں اور سوچیں کہ اس سے بڑھ کر کوئی فلاح اسے میسر آ سکتی ہے اور کون ک تجارت اس سے زیادہ سود مندا سے مل سکتی ہے؟

اور پھر اللہ تعالی نے پورے وثوق کے ساتھ مؤمن بندوں کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا:
﴿ يَاكِيُهُمَا الَّذِيْنَ اَمَنُوا هَلُ اَدُلُكُو عَلَى تِجَارَةٍ ثُغِيْكُمْ مِنْ عَذَابٍ
اَلِيْهِ ۞ تُوْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَ تُجَاهِدُونَ فِى سَبِيْلِ اللهِ
بِامْوَالِكُوْ وَانْفُسِكُورُ ذَلِكُو جَائِدٌ لَكُو إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ يَغْفِرُ
بَامُوَالِكُورُ وَانْفُسِكُورُ ذَلِكُو جَائِدٌ لَكُورُ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ يَغْفِرُ
مَلَكُونَ وَانْفُسِكُورُ وَيُدْخِلُكُمْ جَنْتٍ تَجْدِئْ مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُدُ وَ
مَسْكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنْتِ عَدْنٍ ﴿ ذَلِكَ الْفَوْمُ الْعَظِيمُ ۞ وَاخْرَى
مَسْكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنْتِ عَدْنٍ ﴿ ذَلِكَ الْفَوْمُ الْعَظِيمُ ۞ وَاخْرَى
مُشْكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنْتِ عَدْنٍ ﴿ ذَلِكَ الْفَوْمُ الْعَظِيمُ وَ وَالْحَالِي اللّهِ وَ فَتُحْ قَرِيْبٌ ﴿ وَبَشِيْرِ الْمُؤْمِنِيْنَ ۞ ﴾

(الصف: ۲۱/۱۱)

''اے ایمان والو! میں تم کو ایسی سوداگری نہ بتاؤں؟ جوتم کو در دناک عذاب ہے بچا لے۔اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لاؤ' اللہ کی راہ میں اپنے مال اور اپنی جانیں لڑا دو! بیر تمہارے حق میں بہتر ہے بشر طیکہ تم کو سمجھ ہو۔اللہ تمہارے گناہ معاف کرے گا اور تم کو بہشت کے باغوں میں لے جاکر داخل کرے گا۔ جن کے پنچ نہریں بردہی ہوں گی۔اور عمدہ مکانات ہمیشہ باقی رہنے کے باغوں میں ہوں گے۔ یہ بہت بڑی کامیا بی ہے اور نعتیں بھی ہیں جن کوتم پیند کرتے ہواللہ کی جانب سے تہمیں مدد ملے گی اور تم عنقریب ملک فتح کرو گے' مسلمانوں کو بی خوشخبری سنا دو۔''

الله تعالی کی بیخصوص عنایت ہے کہ وہ اپنے مؤمن بندوں پر شیطان کو مسلط نہیں ہونے دیتا۔ مؤمن بندوں پر شیطان کو مسلط نہیں ہونے دیتا۔ مؤمن بندہ ساری مخلوق سے زیادہ الله تعالی کومحبوب ہے۔ اور اس لیے محبوب ترین عمل کا انجام دینے والا ساری مخلوق سے زیادہ بلند مرتبۂ ارفع واعلیٰ شان کا مالک گروانا گیا۔ جہاد تقرب اللی کا سب سے بردا وسیلہ اور ذریعہ ہے۔

اوراس لیے جہاد و جنگ کا مقدس علم اس نے اس کے ہاتھ میں وے دیا۔ جوساری مخلوق میں مخصوص ومتاز درجہ کا حامل ہے اور وہ انسان کا قلب ہے۔قلب ہی معرفت اللی محبت خداوندی عبودیت واخلاص تو کل وانابت کامحل اور مقام ہے اور اس لیے اس کے ہاتھ میں اس جنگ کی باگ دوڑ دے دی۔ اور قیادت سپر دکی گئی اور پھر فرشتوں کا لشکر اس کے ساتھ کر دیا گیا کہ کسی حال میں بھی وہ مؤمن بندے سے علیحدہ نہ ہوں۔

﴿ لَهُ مُعَقِّبُتُ مِّنَ بَيْنِ يَكَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُوْنَهُ مِنْ أَمْرِ اللهِ هِ ۞ (رعد: ١١/١١)

"اس کے پہرے دار انسان کے آگے پیچے مقرر ہیں جو اللہ کے علم سے اس کی مگہانی کرتے ہیں"۔

یعنی ایک کے پیچھے ایک شکر کے فوجی دستے چلے آتے ہیں۔ ایک شکر آیا اور یہ گیا تو دوسرا آیا۔ وہ گیا تو دوسرا آیا۔ وہ گیا تو دوسرا آیا۔ وہ گیا تو میدان جہاد میں اسے ثابت قدمی کی برکتیں عطاء فرما تا ہے اور خیر وفلاح کی بشارتیں بھیجتا ہے۔ اور انعامات واکرامات کے بڑے بڑے وعدے فرما تا ہے۔ صبر و ثبات کی تاکید کرتا ہے۔ اور بار اللہ تعالی اور اس کے فرشتے کہتے ہیں: گھڑی بھر صبر کر لو اور ابدی وائی استراحت اور انعامات لم یزلی کے مالک بن جاؤ۔

اور پھر اللہ تعالی نے اس کی امداد کے لیے ایک اور لشکر بھیج دیا۔ یعنی وجی۔ کلام کالشکر بھیجا اور اپنارسول بھیجا۔ اس رسول پر اپنی کتاب بھیجی۔ ایک طاقت کے بعد دوسری طاقت ایک مدد کے بعد دوسری مدد۔ ایک اعانت کے بعد دوسری مدد۔ ایک اعانت کے بعد دوسری مدد۔ ایک اعانت کے بعد دوسری اعانتوں کے بعد یہ انعام کیا کہ عقل کو اس کا وزیر اور مدبر۔ معرفت حق کے لیے اس کا مشیر وناصح مقرر کر دیا۔ ایمان دیا کہ خابت قدم رہ کرعملی اقدام کرے۔ اور ہمیشہ اس کا مؤید و ناصر بنار ہے۔ یقین عطاء فرمایا تاکہ حقیقت امر پوری طرح اس پر واضح ہوجائے اور اس طرح واضح ہوجائے کہ دشمنوں کے مقابلہ میں جہاد کرنے پر جو اللہ نے وعدے کیے ہیں۔ ان پر ایسا یقین رکھے کہ گویا موجودہ چیزوں کو وہ اپنی آئے کھول سے دیکھ رہا ہے۔

عقل بندے کی عسری تنظیم کا قائد ہے۔ اور معرفت امور جنگ اسباب حرب اور مواقع جنگ کا ناظم اور ایمان ثابت قدی کے شعبہ کا محافظ کہ ہمہ وقت اس کے اندر صبر و ثبات کی روح

## 深 (中国 ) 是是是一个

چونکٹا رہتا ہے۔ اور یقین جذباتِ جہاد کو برافروختہ اور بیدار کرنے والا واعظ ہے تا کہ پوری قوت سے دشمنوں برٹوٹ بڑے۔

نیز اللہ تعالیٰ نے دوسری ظاہری باطنی امداد سے بھی اسے نوازا' تا کہ پوری پوری استعداد قابلیت سے جہاد کا فرض انجام دے۔ آئکھ کومقدمۃ الجیش گردانا' کانوں کو خبر رسال دستہ قرار دیا اور زبان کواس دستہ کا ترجمان اور ہاتھوں اور پاؤں کواعوان وانصار گردانا اور پھر فرشتوں' اور حاملین عرش کوان کی پشت پر کھڑا کر دیا کہ اس کے حق میں دعاء واستغفار کرتے ہیں کہ گناہوں ولغزشوں سے للہ تعالیٰ اسے محفوظ رکھے اور اسے جنت کا حقدار گردانے اور پھر حقیقی مدافعت و دفاع کا کام اللہ تعالیٰ نے خود اینے ہاتھ میں رکھا فرمایا:

﴿ اُولِیاکَ حِزْبِ اللهِ اُلکَ اِنَّ حِزْبَ اللهِ هُدُ الْمُقْلِحُوْنَ ۞ ﴿ (مجادله: ٢٢/٥٨) ﴿ (مجادله: ٢٢/٥٨) " يمي الله كي جماعت إلى اور كهو ) يقيناً الله كي جماعت بي كامياب موكى" اوريمي جماعت حزب الله ہے جو بميشہ غالب ومنصور رہتی ہے۔ ﴿ وَإِنَّ جُنْدُنَا لَهُمُ الْغَلِبُونَ ۞ ﴾ (صفات: ١٤٣/٣٤) " اور بے شک بمار الشکر ضرور غالب آ كررہے گا۔"

جہاد کے لیے چار چیزیں ضروری ہیں:

اور پھراللہ نے اپنے بندوں کو جہاد کی کیفیت اور طریقہ سکھلایا کہ کس طرح بندے جہاد کریں؟ اور جارہی کلمات میں کیفیت جہاد کو واضح کر دیا۔ فرمایا:

﴿ يَكَايُّهَا الَّذِيْنِيَ امْتُوا اصْبِرُوْا وَصَابِرُوْا وَرَابِطُوْا وَ وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞ (ال عسران: ٢٠٠/٣)

''مسلمانو! الله کی راہ میں جوتکیفیں پیش آئیں برداشت کرو ٹابت قدم رہواور ایک دوسرےکوصبر کی تعلیم دواور آپس میں بھی مل جل کر رہو۔اور اللہ سے ڈرو تا کہتم مراد کو پہنچو''

یدوہ چار چیزیں ہیں جن کے بغیر جہاد انجام ہی نہیں پاسکتا۔ صبر دعمن کے مقابلہ میں صبر و ثبات اور استقلال سے حاصل ہوتا ہے۔ دعمن سے مقابلہ کرنے کی صورت یہی ہے کہ پوری ہمت وصبر سے اس کی مقاومت اور مقابلہ کیا جائے اور ہرممکن طریقہ سے اسے پست کر دیا



جب صبر و ثبات کے ذریعہ و ثمن کے مقابلہ میں کامیاب ہو جائے تو پھر اسے ایک دوسری چیز کی ضرورت رہتی ہے اور یہ کہ آئندہ کے لیے دشمن سے اپنا تحفظ کرلیا جائے۔ اور اس لی شکل یہ ہے کہ قلب کے مورچوں اور ناکوں کی پوری پوری نگرانی کی جائے تاکہ و ثمن ان مورچوں کے ذریعہ اندر تھس نہ آئے۔ آنکھ کان زبان شکم ہاتھ پاؤں یہ تمام ناکے ہیں ان کی پوری پوری حفاظت کی جائے۔ و ثمن ان ناکوں کی تاک میں لگار ہتا ہے۔ اور پوری ہوشیاری سے حالات کا تجس کرتا رہتا ہے اور نہایت خاموثی سائدر تھس آتا ہے۔ اور نہایت خاموثی سے اندر تھس آتا ہے اور جو پچھ شہروں اور آبادیوں میں پاتا ہے تباہ و ہرباد کر دیتا ہے۔ ان مورچوں اور ناکوں کی چوری ہوشیاری کے اور کی طرح بھی انہیں خالی نہ چھوڑا جائے۔ و ثمن اندر تھس ناکوں کے قریب بھی نہیں خالی نہ چھوڑا جائے۔ و ثمن اندر تھس ناکوں کے قریب بھی نہیں خالی نہ چھوڑا جائے۔ و ثمن اندر تھس

غور کرورسول اللہ مُؤاثِیُم کے صحابہ جو کہ انبیاء کرام اور مرسلین عظام کے بعد سب سے اعلیٰ افضل مرتبہ کے حامل تھے۔ اور شیطان رجیم سے بالکل محفوظ تھے۔ جن کی حفاظت وحراست اللہ تعالیٰ سب سے زیادہ کر رہا تھا۔ لیکن جنگ اُحد کے موقع پر اس مور چہ اور نا کہ سے غفلت برتی گئی۔ جس کی حفاظت کا رسول اللہ مُؤاثِیُم نے حکم دیا تھا اور تاکید فرمائی تھی کہ کسی حال میں بھی اس مور چہ سے نہ بٹنا۔ جس کا انجام یہ نکلا کہ دشمن وہاں سے تھس پڑا اور جو بچھ ہونا تھا ہوا۔

اد پر ان تین چیزوں کی اصل واساس تقو کی ہے۔ وشمن کے مقابلہ میں صبر و ثبات اور مورچوں کا تحفظ ای وفت ممکن ہے جب کہ تقو کی موجود ہو۔

ابتم ہر دومتقابل لشکر کے تصادم پر غور کروے تم دشمن پر کس طرح عالب آتے ہو؟ اور پھر دشمن کس طرح تم پر عالب آتے ہو؟ اور پھر دشمن کس طرح تم پر عالب آتا ہے؟ کفر والحاد کا بادشاہ اپنا لاؤ کشکر لے کرتم پر جملے کی تیاریاں کرتا ہے۔ وہ دیکھتا ہوا ہے۔ اس کے اعوان وانصار پوری طرح اس کے احکام کی تعیل کر رہے ہیں۔ اس کا لشکر پوری دیانت داری کے ساتھ اس کی حفاظت کر رہا ہے اور اس کے دشمنوں سے نہایت فراخ حوصلگی کے ساتھ اس کی عزت وحرمت اور دشمنوں کی مدافعت میں پوری سرگری دکھا رہا

ہے۔اب وہ بیدد کھتا ہے کہ جب تک قلب کے امراء رؤسا اِشکر اور لشکر کے سرداروں کوفریب و دھو کہ نبیں دیا جائے گا اس کا مقابلہ ناممکن ہے۔ وہ دریافت کرتا ہے کہ قلب کے خواص اور لشکر کے خصوصی سردار کون کون ہیں؟ اور اس کے مقرب بارگاہ کون کون ہیں؟ اسے جواب ماتا ہے کہ نفس اس کا خاص الخاص معتمد علیہ ہے بیمعلوم کر کے وہ اپنے اعوان وانصار کو حکم دیتا ہے کہ اس کے نفس کوتم اپنے قابو میں لے آؤ و مختلف فتم کی خواہشات کے کراس کے پاس پہنچواوراس کی محبت کے مواقع تلاش کرو اور اے جو چیزیں محبوب ہیں ان کی تلاش وجتجو کرو۔ اور اس سے بڑے بڑے وعدے کرواور بڑی بڑی امیدیں ولاؤ۔اوراس کے محبوب کی صورت مختلف انداز میں اس کے اندرمنقش کرو۔ اس کی بیداری کے وقت بھی اور اس وقت بھی جب وہ سو جائے۔ جب نفس کوتمہارے وعدوں پر بورا بورا اطمینان ہو جائے اور پوری طرح تمہاری باتوں پر مطمئن ہو جائے تو پھراس کے سامنے شہوات وخواہشات کی رسیاں اور کانٹے پھینکؤ جب وہ پھنس جائے اور کا نے کو پکڑ لے تو ری اور ڈور کو کھینچو۔ جب نفس تمہارے فریب میں آ جائے تو پھر آ تکھیں کان' زبان ٔ منهٔ ہاتھ اور پاؤں کے مورچوں پر قبضہ جمانے کی کوشش کرو۔ بہت جلد بیمور ہے تمہارے قبضہ میں آ جائیں گے۔اس کے بعد پوری قوت سے تم ان مورچوں پراپنی طاقت جمالو۔اور پھر ان مورچوں کی راہ سے قلب تک پہنچ جاؤ۔ جبتم قلب تک پہنچ گئے تو سمجھ لیناتم نے اسے مار لیا'تم اے اپنااسپر بنالو یا پھر وہ تمہارے وارجھیل جھیل کر زخی اور نیم جان ہوکر رہ جائے گا۔ یاد ر کھوان مورچوں کوتم کسی حال میں بھی نہ چھوڑنا۔ نہ انہیں خالی چھوڑنا۔ دشمن کی فوج یا اس کے کسی فوجی دیتے کوان مور چوں تک نہ پہنچنے دینا۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ وہ قلب تک پہنچ جائیں۔ اور قلب پھران مورچوں کے ذریعے تہمیں پیھیے دھیل دے اور مورچوں سے بے وخل کر دے۔ پھر جبتم ظفریاب ہوجاؤ تو تٹمن کی فوجوں اور فوجی دستوں کوتو ڑ دو۔اور کمزور کر دؤاور ان کی ہمتیں پہت کر دو۔ تا کہ بیہ یہاں ہے اپنے فرماز والیعنی قلب تک پہنچ نہ سکیں۔ اور اگر بہنچیں تو بے حیثیت ہو کر پہنچیں ۔ان مورچوں پر جبتم غلبہ پالوتو آئھ کا مورچہ تاکو۔اوراس ير قبضه جمالو- نگاه كوتم غوروفكر كا موقع نه دو بلكه اسے لهو ولعب تفريح ظاہرى خوبصورتى اور نمائتى مظاہر اور کھیل کود میں لگا لو۔ اور اگر مجھی عبرت و تدبر کی جھلک اس تک پہنچ جائے۔ تو فوراً اے غفلت طاہر بری اور شہوات کے جھمیلوں میں چھنسا دو۔ کیونکہ یہ چیزیں قلب کے قریب ہوتی ہیں۔اوراس کانفس ان چیزوں سے زیادہ وابستہ ہوتا ہے اور بیہ چیزیں بظاہراہے زیادہ گرال

بھی نہیں گزرتیں۔ دیکھونگاہ کا مورچہ پوری طرح سنجال لینا۔تمہاری تمام آرزوئیں اس سے پوری ہوجائیں گی۔ میں نے گناہ ہی کے ذریعے آ دم کی اولاد کو ہمیشہ خراب و تباہ کیا ہے نگاہ ہی کے ذریعہ اس کے قلب میں شہوت کے جج ڈالتا ہوں۔ اور پھر تمناؤں اور آرزوؤں کا پانی دیتا ہوں اور طرح طرح کے وعدے کرتا ہوں اور طرح طرح کی تمناؤں کے میدان میں اس کے سامنے دھر دیتا ہوں تا آ ککہ اس کے اندرعزم وارادے پیدا کر دیتا ہوں۔ اور پھرشہوات کی لگام چڑھا کراہے عصمت کے تخت سے نیچ گرا دیتا ہوں۔ دیکھواس مورچہ کو بھی بھی نہ چھوڑنا۔ تا امکان اس مورچہ کو دشمن کے حق میں تباہ و ہر باد کر دو۔ اس کی اہمیت اس کے دل سے نکال دو۔ اوراہے یہ کہو کہ ارے اونظراور نگاہ! تو یہ حسین وجمیل صورتیں دیکھ! یہ تو اپنے خالق ورازق کی یا د تازہ کر دیتی ہیں۔اس سے تو اللہ اور اللہ کی صفات برغوروند برکی راہیں تھلتی ہیں۔اللہ نے بیہ صورتیں ہی اس لیے بنائی ہیں کہ انہیں ہم دیکھیں۔اس لیے تو نہیں بنا کیں کہ یہ ہم سے چھپائی جائیں۔ اور اگر کسی اجڈ و بے وتوف ہے پالا پڑ جائے تو اے اس طرح فریب دو کہ اربے پیر صورتیں تو حق تعالیٰ کے مظاہر ہیں۔ اس کا جمال وخوب صورتی انہی مظاہر میں نمایاں ہوتی ہے۔اس کے بعد اسے خالق ومخلوق کے اتحاد و وحدت کی دعوت دو۔ اگر اتحاد و وحدت کی وعوت میں مہیں کامیابی حاصل نہ ہو سے تو حلول عام اور حلول خاص اللہ کی وادیوں میں بھٹکا دو اور پوری کوشش کرو۔ اور کم از کم اس منزل تک تو اسے ضرور پہنچا دو۔ اس سے وہ کم از کم نصاریٰ کا بھائی تو ضرور ہو جائے گا۔ جب وہ اس منزل تک پہنچ جائے تو پھرتم اے عفت و عصمت اجتناب معاصی عبادت اور زبد فی الدنیا کی تلقین کرو۔ اور جاہلوں کو ان کے پھندوں میں پھنسا دو۔ اور جب جابل لوگ اس کا شکار بن جائیں گے تو پھر یہ میرا مقرب خلیفہ اور میری فوج کا سردار بن جائے گا۔ بلکہ میں خود بھی اس کے شکر کا ایک سیابی بن جاؤں گا اور اس کے معاونین میں شریک ہوجاؤں گا۔

ندہب اتحاد اور ندہب حلول میں فرق یہ ہے کہ اتحاد اس عقیدے کا نام ہے کہ خالق اور مخلوق اس قدر متحد ہو گئے کہ دونوں مل کر ایک ہو گئے۔ مخلوق کی حیثیت صرف اتنی ہی ہے کہ خالق کے ظاہر ہونے کے مظاہر ہیں۔ اور حلول کے بیمعنی ہیں کہ اللہ تعالی اپنی مخلوق میں حلول کر آیا۔ اور حلول کی بھی دونسمیں ہیں حلول عام اور خلول خاص۔ حلول عام یہ ہے کہ تمام مخلوق میں اللہ حلول کر آیا اور حلول خاص کے بیمعنی ہیں کہی خاص مخلوق میں حلول عام نے خرض اقتحاد و حلول دونوں ندہب غلط اور خلاف شرع ہیں۔



فَظْيِلْنَ : ١٥

#### حق و باطل کی تمیزختم کرنے میں شیطان کا کردار شیطان ادراس کا گروہ کس طرح حق کو باطل اور باطل کوحق بنا کر پیش کرتا ہے؟ اور کس طرح انسان کو گراہ کرتا ہے؟

پھر بڑا شیطان اپنے متبعین ہے کہتا ہے: پھرتم '' کان کا مور چہ' سنجال لو جوتمہارے كامول كوخراب كرے۔الي كوئى بات اوركوئى چيز كانول كے اندر كھنے نہ يائے۔ يورى كوشش کرو کہ باطل فاسداور خراب باتوں کے سوا کوئی چیز اس مورچہ سے اندر جانے نہ پائے۔ باطل اور فاسد باتوں کو مزین آ راستہ و پیراستہ سی ومقبول بنا کرنفس کے سامنے پیش کرنا کوئی بدی مشکل بات نہیں۔شیریں الفاظ نرم کلامی اختیار کرو۔ اگر پھے مجھدار لوگوں سے یالا پر جائے تو سحرآ فریں کلام اختیار کرو۔ اور گفتگو میں ایسی باتوں کی آمیزش کرو کہ نفس فوراً اسے قبول کر لے۔ پہلےتم ایک کلمہ یا ایک جملہ پیش کرو۔اور دیکھووہ کان دھرتا ہے۔تو دوسرا کلمہ یا دوسرا جملہ پیش کرو۔ جب تم دیکھو کہ اس نے ایک بات اچھی سمجھ کر قبول کرلی۔ تو اس بات کو بار بار د ہراؤ۔ اور دہراتے چلے جاؤ۔ اور پوری پوری نگرانی رکھو کہ اس موریے سے ای کے پاس اللہ تعالی کا کلام رسول کی باتیں یا ناصحین دین کی کوئی بات چنجنے نہ پائے۔ اور اگرتم بھی مغلوب ہی ہو جاؤ۔ اور اس تک کوئی تھیجت کی چیز پہنچ ہی جائے۔ تو تم دوسرا پینترا چلو۔ اس کے فہم تدبر' غورو تفکر' نصیحت و موعظت کے راستہ میں رکاوٹیں ڈالو۔ جو چیزیں اس کے خلاف ہوں۔ شاندار پیرایہ میں اس کے سامنے پیش کرو۔ اگرایسی چیزیں تم نے اس کے سامنے قرینہ سے پیش کر دیں۔ توقیم و مذہر کی راہ میں وہ حائل ہو جائیں گی اورنفس فوراً اثر قبول کر لے گا۔ اور مجھنے کے گا کہ اللہ اور رسول کی باتیں تو بڑی ہوجھل ہیں ہم کس طرح اٹھا تکیں گے.....؟ یانفس کو اس طرح درغلاؤ کہ بہت معمولی بات ہے یا یہ سمجھاؤ کہ اس پرعمل کرنا تو ان لوگوں کا کام ہے جو بڑے درجہ کے لوگ ہیں۔ اور لوگوں میں امتیازی درجہ رکھتے ہوں۔معزز اور مقبول ہوں۔ ان

مخلص بندوں کا کام ہے جومقبولیت کے بلند مراتب کے حامل ہوں۔اوران مخصوص بندوں کے اوصاف کچھا ہے بیان کئے جائیں کہ دنیا میں ان صفات کا آ دمی میسر ہی نہ آ سکے۔اور یا پھر یہ کہو کہ بھائی! حق تو آج کل بالکل مجورومتروک ہو چکا ہے۔ حق بات کہنے سے تو ساری دنیا دشمن بن جاتی ہے۔ اب تو کسی نہ کسی طرح لوگوں سے اپنا مطلب نکال لو۔ یہ اور اس فتم کی باتیں پیش کرکے اسے حق بات سے بھٹکا دو۔

غرض! بيكه شياطين حق كومختلف قالبول مين وهال كرنفس كيزديك مقبول اور مرغوب بنا دية بين اورحق كومكروه قالب مين وهال كرنا قابل عمل بنا كردور يجينك دية بين -

اگر تمہیں شیاطین کے کارنامول کا کچھ اندازہ لگانا ہوتو تم ان شیاطین کے بھائی، انسانی شیاطین کے کارناموں پرغور کرو کہ وہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے عظیم الثان فریضے کو کس طرح لوگوں کی لغرشیں تلاش کر کے فضول باتوں میں الجھا دیتے ہیں اور نا قابل برداشت مصائب کھڑے كردية بي، كياكيا فقف بيداكردية بين-كسطرح اتباع سنت ساورصفات البهياسة جوخود الله نے اسے لیے بیان کی ہیں، ہٹا کرتشبیہ بجسیم اورتکدیف وغیرہ کے قالبوں میں و هال ویت ہیں؟ اور کہتے ہیں کہ علو اور استویٰ علی العرش کا مطلب سے ہے کہ اللہ تعالی بداعتبار تحیز اپنی مخلوقات سے متباین ہے۔آسان دنیا پر اللہ کے نزول اور من یسئلنی فأعطیه (جو مجھ سے سوال كرتا ہے، ميں اے دیتا ہوں) کے معنی بیر تے ہیں کہ اللہ حرکت کرتا ہے اور ایک جگدے دوسری جگد نتقل ہوتا ہے اوراللد نے اپنی ذات کے لیے جوید (ہاتھ) اور وجه (چره) کہا ہے،اے ویابی چره کتے ہیں، جوانسان کا ہوا کرتا ہے۔اللہ تعالیٰ کے افعال کو حادث اور اس کی صفات کو اعراض کہا کرتے ہیں، اور كچه كليات كھڑ لينے كے بعدان سے غلط استدلال كرتے ہيں۔اس غلط استدلال كے ذريعے اللہ نے جواوصاف اینی ذات کے لیے ثابت کیے ہیں، ان کی نفی کرتے ہیں اور ناتجربہ کار، بے علم جہلاء کوتو ہم اور شکوک میں مبتلا کر دیتے ہیں، اور کہتے ہیں کہ کتاب اللہ اور سنت رسول نے جن صفات کا اللہ كى ذات كے ليے اثبات كيا ہے، اس سے ميہ باتيس لازم آتى ہيں، اس ليے بعينه ميصفات مرادنہيں، بلكه كچھاور ہے۔اس طرح وہ صفات البيدكو بالكل معطل كر كے اس تعطيل كو تنزيد، تقديس اور تعظيم کے قالب میں ڈھال کر پیش کرتے ہیں، اور بیظاہر ہے کہ دنیا میں اکثریت بے عقل لوگوں کی ہے۔ بیکی ایک چیز کوایک لفظ کے ساتھ مان لیتے ہیں، اور دوسرے لفظ سے اس کی تر دید کر دیتے ہیں۔ ان کی عقل کا نہ کوئی معیار ہے، ندان کی فہم و دانش کا۔ اس فتم کے لوگوں کے متعلق خود الله تعالیٰ کا



ارشادے:

﴿ وَ كَذَٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيِّ عَدُوًّا شَيْطِيْنَ الْإِنْسِ وَ الْجِنِّ يُوْجِيُ بَعْضُهُمْ اللي بَعْض زُخُرُفَ الْقَوْلِ غُرُّوْرًا ﴾

اس آیت میں اس تتم کی باتوں کو زحوف کہا گیا ہے اور زحوف تول باطل کو کہتے ہیں، کیونکہ اس قتم کی باتیں کرنے والے اپنی باطل باتوں کو مزین اور آ راستہ کرکے پیش کرتے ہیں، اور باطل کی تزئین میں اپنا پُورا زور لگا دیتے ہیں۔ باطل کوعمدہ لباس پہنا کرفریب خوردہ لوگوں کے سامنے پچھاس طرح پیش کرتے ہیں کہ وہ دھو کہ کھائے بغیر نہیں رہتے۔

مقصود یہ ہے کہ شیطان پورے التزام ہے کانوں کے ناکہ کی مورچہ بندی کرتا ہے۔کہ کسی طرح بھی کوئی مفید اور نفع بخش بات انسان کے کانوں تک پہنچنے نہ پائے۔حق بات کوکسی طرح بھی اس کے کانوں میں جانے نہ دیا جائے۔اور وہی با تیں پہنچائی جائیں جو انسان کے حق میں ضرر ساں ہوں۔اگر بھی بلا مقصد و ارادہ کوئی حق بات اور مفید چیز پہنچ بھی جائے تو ہہ ہزار فریب باطل و فاسد با تیں القاء کر کے حق کو ناحق بنا دیا جائے۔





(فَطْیِلْنَ : ۵۲

# کان کے بعد زبان کی مورچہ بندی

پھر یہ بڑا شیطان اپنے تبعین سے کہنا ہے: اب تم انسان کی زبان کے مورچہ پر قبضہ جمالو کیونکہ زبان انسان کا ایک اہم اور زبردست نا کہ ہے۔ یہ ایسا مورچہ ہے کہ بادشاہ (قلب) کے بالکل سامنے ہے۔ اس کی زبان سے تم ایسے الفاظ اور کلمات نکلواؤ کہ اس کے حق میں سراسر مضرت رساں ہوں کسی حال میں بھی اس کے حق میں مفید نہ ہوں۔ ذکر المی استغفار وبئ انابت تلاوت قرآن نصائے 'پندوموعظت اور تعلیم دین وغیرہ جو اس کے حق میں مفید ہول اس کی زبان پر مت آنے دو۔ اگر تم اس مورچہ پر قابو پالو گے اور اس کی حفاظت کرو گے تو منہیں دو اہم اور عظیم الثان چیزیں مل جائیں گی۔ اور اگر دو میں سے ایک بھی حاصل ہوگئ تو بہت کھے کا میالی حاصل ہوگئ ۔ اس کے خصیل کے لئے پوری پوری کوشش کرو۔

پہلی چیز یہ ہے کہ زبان پر باطل الفاظ اور فاسد کلمات کے سواکوئی بات جاری نہ ہونے دو۔ بد زبانی اور بدگفتاری کرنے والانتہارا بھائی ہے تمہاری فوج کا سردار اور سرغنہ ہے تمہارا

بہت برامعاون اور مددگارے اس کی بوری بوری قدر کرنا۔

دوسری چیز یہ ہے کہ تم اس کی زبان پر قابو پالو گے تو وہ حق بات کہنے ہے رک جائے گا۔
اور جو آ دمی حق ہے اپنی زبان روک لے وہ تمہارا گونگا بھائی ہے۔ پہلی قتم کا آ دمی تمہارا بدگفتار
بھائی ہے اور یہ تمہارا گونگا بھائی ہے۔ اور بسا اوقات بدگفتار بھائی کے مقابلہ میں گونگا بھائی
تمہارے حق میں زیادہ مفید ثابت ہوتا ہے۔ کیا تم نے کسی واعظ ناصح کا مقولہ نہیں سنا؟
((اَلْمُتَكَلِّمُ بِالْبَاطِل شَيْطَانُ نَاطِقٌ وَالسَّاكِتُ عَنِ الْحَقِّ شَيْطَانُ اللَّهُ عَنِ الْحَقِّ شَيْطَانُ

أَخُرَسُ)

" برگفتار آ دی بولنے والا شیطان ہے اور حق سے خاموش رہنے والا گونگا شیطان

پیابوعلی الرقاق کاقول ہے۔و کیمےرسالة قیشریه (ص:۵۵)



شیطان کی اپنے چیلوں کو تنبیہہ

دیکھومیرے بیو اسساس مورچہ پر اپنے گھوڑے باند سے رکھو۔ اور پوری قوت مہیا رکھو۔ اور اس کی پوری پوری حفاظت کرو۔ خیال رکھو اس کی زبان سے کوئی حق بات نکلنے نہ پائے۔ بدگفتاری ہی اس کی زبان سے جاری رہے۔ باطل فاسد باتیں خوب مزین اور آراستہ کرکے اس کے سامنے دہراتے رہو تا کہ بدگفتاری جاری رہے۔ حق بات سے اس کی زبان کوروک دواور اسے ڈراؤ کہ دیکھوحق بات زبان سے نکالی اور مارے گئے۔

میرے پیارے بیٹو! خوب سمجھ لوکہ زبان ہی کے مور چہ سے میں نے آدم کی اولاد کو ہلاک کیا ہے۔ زبان ہی کے ذریعہ میں اسے تباہ کرتا ہوں۔ منہ کے بل دوزخ میں جھونک دیتا ہوں۔ بہت سوں کو ہیر وقیدی بنا دیتا ہوں۔ بہت سوں کو ہیر وقیدی بنا دیتا ہوں۔ بہت سوں کو ہیر وقیدی بنا دیتا ہوں۔ بہت سوں کو زریعہ جان کر کے دھودیتا ہوں۔ بہت ہی اہم مورچہ ہے اور اس قتم ہوں۔ بہت سوں کوزخی اور نیم جان کر کے دھودیتا ہوں۔ یہت ہی اہم مورچہ کی تم پوری کے بہتار کام اس سے انجام پاتے ہیں۔ ہیں تمہیں وصیت کرتا ہوں کہ اس مورچہ کی تم پوری پوری حفاظت کرنا۔ اگر تم میں سے کوئی گئی آدمی کی زبان سے برے الفاظ ہران سے کہلواد ہے تو دسروں کا فرض بیہونا چاہیے کہ سننے والوں کی زبانوں پر قابو پالیں۔ اور ان سے کہلواد ہے تو دسروں کا فرض بیہونا چاہیے کہ سننے والوں کی زبانوں پر قابو پالیں۔ اور ان سے کہلواد یں کہواہ ہوگی واہ ایکسی اچھی بات کی ہو وقو صیف کرادو۔ تا کہ اصل بات کرنے والا پھر انہی وقعت کرادو۔ تا کہ اصل بات کرنے والا پھر انہی معاون بن جاؤ اور ان کی پوری پوری معاونت کرو۔ ہر دروازے کے اندر جا گھواور ہر جگہ جا معاون بن جاؤ اور ان کی پوری پوری معاونت کرو۔ ہر دروازے کے اندر جا گھواور ہر جگہ جا بیٹھواور گھات میں گے دہو۔ کیا تم نے نہیں سنا کہ میں نے ان کے دب کے مامنے ہو تم کھائی بیٹھواور گھات میں گے دہو۔ کیا تم نے نہیں سنا کہ میں نے ان کے دب کے مامنے ہو تم کھائی

ان کے لیے آپ کی سیدھی راہ پر بیٹھوں گا پھر ان پر جملہ کروں گا ان کی داہنی جانب سے بھی اور آپ ان میں سے اکثر کوشکر گزار نہ مائے گا۔''

پ سے کیا تم نہیں و کیھتے کہ میں آ دم کی اولاد کے تمام راستے گھیرے بیٹھار ہتا ہوں؟ کسی ایک کا راستہ بھی چوکتا نہیں۔اور جس طرح بھی ممکن ہوتا ہے اپنا مقصد پورا کر لیتا ہوں اگر پورا پورا حاصل نہیں ہوتا تو کچھے نہ کچھ تو ضرور حاصل کر لیتا ہوں۔

شیطان کے مکائد سے خودرسول الله عَبِّیْنَ نے بھی ڈرایا ہے۔ فرمایا: ((انَّ الشَّیُطَانَ قَدُ قَعَدَ لا بُنِ آدَمَ بِطُرُقِهٖ کُلِّهَا)) ''یرخیقت ہے کہ بن آ دی کے تمام راستوں پرشیطان بیٹھا ہوا ہے۔''

" چنانچے شیطان اسلام کے راستہ پر جا بیٹھتا ہے۔ جب کوئی اسلام قبول کرتا ہے تو ورغلاتا ہے کہ کیا تو اپنا اور اپنے آباؤ و اجداد کا دین چھوڑ رہا ہے؟ جب آ دمی اس کی مخالفت کرتے ہوئے اسلام قبول کر لیتا ہے تو وہ اس کی جمرت کی راہ پر جا بیٹھتا ہے اور ورغلاتا ہے: ارب تو اپنا قدیم وطن قدیم آسان و زمین چھوڑ رہا ہے؟ جب اس نے اس کی بیہ بات نہ مانی اور جمرت پر آمادہ ہی ہوگیا تو اب وہ اس کے جہاد کے راستہ پر آبیٹھتا ہے اور اسے ورغلاتا ہے: ارب او بھل آ دمی! خواہ مخواہ اپنی جان دیتا ہے۔ تیرا مال ووسرے کھائیں گے۔ تیری بیوی کسی اور سے نکاح کر لےگی۔ لیکن مؤمن بندہ اس کی بات نہیں سنتا اور جہاد کرتا ہے۔"

بڑے شیطان کی تلقین

برداشیطان اپنی تمبعین ہے کہتا ہے: پیار ہے بیٹو! تم اولادِ آدم کی خیر وفلاح کے ہرراستہ پر جا بیٹھواور انہیں ورغلاؤ۔ خیرات وصدقات کی راہیں گھیرو۔ نفس کو کہو: ارے او بھلے آدمی تو اپنا خرچ کر ڈالٹا ہے اس ہے تُو ایک دن تو بھی اس جیسا فقیر بن کررہ جائے گا۔ تم نے سانہیں کہ ایک شخص ہے کسی سائل نے صدقہ کی درخواست کی تو بیں نے اس کی زبان ہے کہلا دیا کہ ہم اپنا مال اگرتم کو دے دیں تو تمہاری ہی طرح بھکاری نہ ہو جائیں۔ جج کا ارادہ

 <sup>♦</sup> مسند احمد (٣/ ٣٨٣) سنن نسائي. كتاب الجهاد. باب ما لمن اسلام وهاجر وجاهد (حديث. ٣١٣٧)

深 (是) 是我是不是 کرنے والے کو گھیرو' اور اسے کہو: ارے او نیک بخت! حج کا راستہ تو بڑا خوفناک ہے' مشقتوں سے لبریز ہے جان و مال کا خطرہ ہے۔ای طرح اس کے ہر خیر وفلاح کے راستہ پر دھرنا ، ب

بیٹھو۔اوراسے نیک کام سے روک دو۔اس عمل کی صعوبتیں' آفتیں بتلا بتلا کراہے راستہ ہے

اس کے بعدمعاصی اور گناہوں کو ہاتھ میں لواور بنی آ دم کی نگاہوں کے سامنے معاصی کو حسین بنا کر پیش کرو۔ انسان کے قلب میں گناہوں کو آ راستۂ پیراستہ کرکے پہنچاؤ۔ اور اس سلسلہ میں عورتوں کو اپنا سب سے بڑا معاون بنا لو۔عورتوں کے ذریعیدان لوگوں میں جا گھسو۔ عورتیں تہاری پوری پوری مددگار ثابت ہوں گی۔

اس کے بعد ہاتھ پاؤل کے موریے سنجال لو۔ اور جو چیز اینے مقصد کے خلاف یاؤ اے ادھر جانے مت دو۔ پوری قوت ہے روک دو۔ نہ ہاتھ کو آ گے بڑھنے دونہ پاؤں کو۔

شیطان کی ایک اورنفیحت

میرے بیٹو! ..... اچھی طرح سمجھ لو کہ ان تمام مور چوں میں تمہارا سب سے بردامعین نفسِ امارہ ہے۔تم اے اپنا بناؤ' اس ہے رشتہ جوڑواور اس کے ذریعہ اپنے مقاصد پورے کرو تم اس کی پشت پناہی کرو۔ اور اس کواپنا پشت پناہ بنالو۔ اور اس کے ساتھ رہ کرنفس مطمئنہ ہے جنگ کرو۔ اور اسے توڑ دو اور فکست دے کر اس کی ساری طاقتیں ختم کر دو اور پوری کامیابی تو متہبیں اس وقت حاصل ہو گی جب تم نفس مطمئنہ کا اصل مادہ ہی ختم کر دو گے۔ جب تم اس مادہ كو ختم كر دو كے تو نفس امارہ قوى مر ہوجائے گا۔ اورنفس امارہ كے تمام اعوان وانصار تمہارى ا تباع کرنے لگیں گے۔اس وقت تم قلب اور قلب کے قلع میں جا گھسواور اے گرفتار کرلو۔اور تخت مملکت ہے اسے معزول کر کے نفس امارہ کو اس کی جگہ بٹھا دو۔اب نفس امارہ وہی حکم جاری کرے گا جوتم چاہو گے۔تمہارے خلاف بھی کوئی اقدام نہیں کرے گا' بلکہ تمہارے اشاروں پر دوڑتا رہے گا۔اب اگرتم میمحسوں کرو کہ قلب اپنی مملکت کی بازیابی کے لیے جنگ کرنا جا ہتا ہے اورتم اس کے خطرات سے محفوظ رہنا جا ہے ہوٴ تو قلب اور نفس کے درمیان عقد نکاح بائدھ دو۔ نقس کو زینت و جمال سے پوری طرح آ راستہ کرو۔ اور بہتر سے بہتر دلہن کی صورت میں اس کے سامنے پیش کرو۔اور اِسے کہو: ذراوصل و وصال کی شیرینی تو دیکھ لو۔عروس نو کی ہم آغوشی کا مره تو د کیدلور جنگ کا مره تو خوب چکه لیا زخم کهائ الوائی کی تلخیاں بھی چکھ چکے۔ اب سلح و

مزہ تو دیکے لو۔ جنگ کا مزہ تو خوب چھ لیا زخم کھائے 'گڑائی کی ہمنے اب سی چھ چھے۔ اب سی و سلامتی کی لذتیں بھی تو دیکے لو۔ صلح اور جنگ کی لذتوں کا مواز نہ کرو۔ کوئی چیز بہتر ہے؟ جنگ ختم کرو۔ جنگ کے اسلحہ زمین پر ڈال دو۔ ارے بھائی! بیتو زمانہ کی گردش ہے جنگ تو اس وقت ختم ہوگی جب مریں گے اور تمہاری طاقتیں جواب وے دیں گی۔تم ہمیشہ جنگ جاری نہیں رکھ سکتے ۔ پھرابھی سے جنگ ختم کر کے چین کی زندگی کیوں نہ گزارو؟

#### شیطان کی انسان وشمنی میں انتہا

اے میرے بیٹو! .....تہمیں اپنی جنگ جاری رکھنے کے لیے دوقتم کی فوجیں درکار ہیں۔ اگر یہ دوقتم کی فوجیں تبہارے پاس ہیں۔ تو تم بھی کسی حال میں مغلوب نہیں ہو کتے۔

کہلی فوج غفلت کالشکر ہے۔ بیٹوا تم آدم کی اولا دکواللہ اور آخرت سے غافل کر دو۔ ہر ممکن طریقہ سے ان کے قلوب کوغفلت و بے خبری کی دلدل میں چھنسا دو تہمیں اپنا مقصد پورا کرنے کے لیے اس سے بہتر کوئی چیز نہیں مل سکتی۔ جبتم قلب کوغفلت میں ڈال دو گے تو اس پر اور اس کے تمام اعوان وانصار پر تمہاری حکومت قائم ہو جائے گی۔

دوسری فوج شہوات اورخواہشات کالشکر ہے۔ انسان اور انسان کے قلوب اور نگاہوں میں شہوات وخواہشات کو پوری زینت وآ رائٹگی کے ساتھ پہنچاؤ۔

میرے پیارے بیٹو! ..... ان ہر دولشکروں کے ساتھ ان پر حملے کیا کرو۔ بن آ دم پر غالب آنے کے لیے ان دولشکروں سے بہتر تمہیں کوئی لشکر نہیں تا سکتا شہوات وخواہشات کے ذریعہ انہیں غفلت میں ڈال دو۔ اور غفلت کے ذریعہ شہوات وخواہشات میں الجھا دو۔ اور دو عافل انسانوں کو ایک جگہ اکٹھا کر دو۔ اور اپنے ساتھ لے لو۔ ان دو عافل انسانوں کے ساتھ ایک ذاکر انسان کو بھی شامل کرلو۔ بیتو بالکل ظاہر ہے کہ ایک ذاکر پانچ مخالف افراد پر غلبہ نہیں پاسکتا۔ دو عافل آ دمی ہوں گے تو ان کے ہمراہ ان کے دوشیطان اور ایک ذاکر کا شیطان۔ بتلاؤ ایک ذاکر ان پانچ کے مقابلہ میں کیونکر غالب آئے گا؟

ی کھر اگرتم دیکھو کہ کوئی گروہ ذکر اللی میں مشغول ہے اور اللہ کے اوامر ونواہی اور دین وملت کے ندا کرہ میں مصروف ہے اور تم میں بیرطاقت نہیں کہ اس گروہ کوتم منتشر و پروپیگنڈہ کر سکو تو تم انہی لوگوں میں سے چند اوباشوں کو اپنے ساتھ لے لو۔ اور پوری طرح انہیں گمراہ

## 深 (內) 是我是是我们的

کرکے اس گروہ کے خلاف چھوڑ دؤ اور کہہ دو کہ جاؤ ان کے اندرتشولیش و پراگندگی پھیلا دو۔ اورشوروشغب سے انہیں وحشت زدہ کر دو۔

غرض میہ کہانمی کے اقران ہم جنس ہم نواؤں کواپنامعین و مددگار بنالو۔انسان کے اندر اس کے ارادہ کی راہ سے گھس جاؤ۔اور شہوات وخواہشات کے ذریعہ باغیانہ قوت بڑھا دو۔اور شہوات وخواہشات کی مخصیل میں اس کی پوری پوری امداد کرو۔

جب الله تعالی نے اولا د آ دم کو صبر و ثبات اور باہمی صبر و ثبات کے روابط بڑھانے اور تمہارے خلاف مورچہ بند ہونے کا حکم دیا ہے تو تمہارا یہی فرض ہے کہ اولا د کے خلاف تم بھی صبر و ثبات اور باہمی صبر و ثبات کے روابط قائم کرنے کی کوشش کرو۔ اور پوری قوت سے ان کے مقابلے میں مورجے قائم کرو۔ ا

شہوات وخواہشات اور غیظ وغضب کے اوقات کا انتظار کرو۔ ان دومواقع کو کبھی ہاتھ سے نہ جانے دو۔ بنی آ دم کو اپنا شکار بنانے کے لیے ان دومواقع سے بہتر کوئی موقعہ تمہیں نہیں مل سکتا۔

یہاں میہ بجھ لو کہ انسانوں میں کچھ لوگ ایے بھی ہوتے ہیں۔ جن پرشہوت کا تسلط ہوا کرتا ہے۔ اور غیظ وغضب کا بادشاہ بالکل مغلوب ومقہور ہوا کرتا ہے۔ ایے لوگوں کوشہوات و خواہشات کے راستوں میں گھیر لو۔غیظ وغضب کی راہ سے تعرض ہی مت کرو۔

اور کچھلوگ ایسے ہوتے ہیں جن پرغیظ وغضب کی فرمانروائی ہوتی ہے۔ایسے لوگوں کو غیظ وغضب کے راستوں میں دھرلو۔لیکن ان کی شہوات وخواہشات کے مورچوں کو خالی نہ چھوڑو۔ کیونکہ اس قتم کے لوگ بسا اوقات اپنی جان پر قابور کھنے سے بھی محروم ہو جاتے ہیں۔ لیکن شہوت کے وقت اپنے نفس پر پورا قابور کھتے ہیں۔

اس کے بعد ان کی قوت غیظ وغضب اور قوت شہوات میں عقد زوجیت جوڑ دو اور پھر غیظ وغضب کی راہ سے شہوات کو بلا لو۔ اور شہوات کی راہ سے غیظ وغضب کو بلا لو۔ اس طرح تمہارا کام بڑی خوبی سے انجام یا تا رہے گا۔

خوب مجھلو کہ آ دم کی اولاد کوزیر کرنے کے لیے بید دو چیزیں زبردست ہتھیار ہیں ان کے والدین کو میں نے شہوت کے ذریعہ جنت سے نکال باہر کیا ہے۔اورغیظ وغضب کے ذریعہ ان میں عداوتوں کی آگ مشتعل کر دی اور ان کے رشتے توڑے ہیں۔خوزیزیوں کے میدان روائشافی کی اور ایک کی ایک بینے کے ہاتھوں اس کے بھائی کوئل گرم کیے ہیں۔ ای غیظ وغضب کے ذریعہ آ دم کے ایک بینے کے ہاتھوں اس کے بھائی کوئل کرا دیا ہے۔

خوب مجھالو کہ غیظ وغضب آ دم کی اولاد کے قلوب میں ایک انگارہ ہے۔ اور شہوت آگ کا شعلہ ہے جو قلب کے انگارے سے مضتعل ہوتا ہے اور بیآ گ وضؤ نماز' ذکر اللی تنجیر وہلیل' سبج اور تلاوت قرآن سے شخنڈی ہو جاتی ہے۔ تم نہایت ہوشیاری سے کام لو غیظ وغضب اور شہوت کے اوقات میں ان کو وضؤ نماز وغیرہ کے قریب نہ جانے دو۔ کہ اس سے ان کی غیظ وغضب اور شہوت کی آگ شخنڈی ہو جائے گی۔ ان کے پیغیر نے ایسے موقعوں پر انہیں وضؤ اور نماز کی تاکید کی ہے۔ انہوں نے کہا ہے:

((إِنَّ الْغَضَبَ جَمُرَةٌ فِي قَلْبِ ابُنِ آدَمَ اَمَا رَأْيُتُمُ مِنَ احْمِرَادِ عَيُنَيهِ وَانْتِفَاحِ اَوُدَاجِهِ؟ فَمَنَ اَحَسَّ بِذَالِكَ فَلْيَتَوَضَّا)) ۞

"غصرانسان كے قلب ميں ايك انگارہ كياتم نہيں ديكھتے اس كى آ كھيں سرخ مو جاتى بيں اور كنيٹياں كھول جاتى بيں۔ جو شخص عصر محسوں كرے اس كو چاہے كدفوراً وضوء كرلے:"

اور پھر فرمایا کہ:

((إنَّما تُطُفّأُ النَّارُ بِالْمَاءِ))

"نيةاك ياني بي سے مُصندُی كر لی جائے۔"

اورخوداللہ تعالی نے ان کو یہ ہدایت فرمائی ہے کہ تمہارے خلاف صبر و ثبات سے کام لیں اور نماز سے استعانت حاصل کریں۔ لہذاتم ان کو وضو اور نماز سے بھٹکا دو۔ اور ان کو اللہ سے عافل اور بے خبر کر دو۔ اور شہوت وغضب کی آگ مشتعل کرکے ان پر غلبہ پالو۔ تمہارا بہتر سے بہتر اور تیز سے تیز ہتھیار یہی ہے کہ تم انہیں غفلت اور خواہشات میں الجھا دو۔ تمہارے خلاف ان کا بہتر سے بہتر ہتھیار۔ اور مضبوط سے مضبوط قلعہ ذکرِ اللی اور خواہشات کی مخالفت ہے۔ جب تم کسی کود کھوکہ وہ خواہشات سے گریز کر رہا ہے تو تم اس سے دور بھا گؤاس کے سامیہ میں جب تم کسی کود کھوکہ وہ خواہشات سے گریز کر رہا ہے تو تم اس سے دور بھا گؤاس کے سامیہ میں

ا مسند احمد (۱۹/۳) سنن ترمذی کتاب الفتن باب ما اخبر النبی الم اصحابه بما هو کائن احدیث در ۱۹/۳) اسناده ضعیف علی بن زید بن جدعان ضعیف راوی ب- اس می مووضو کا قرنبین ب-

<sup>♦</sup> مسند احمد (٣/ ٢٣٦) سنن ابى داو د. كتاب الادب. باب مايقال عند الغضب (حديث. ٣٨٨٣)



مقصودیہ ہے کہ معاصی و گناہ وہ اسلحہ ہیں کہ جن کے ذریعے انسان خود اپنے ویمن کی امداد کرتا ہے اور اپنے ویمن کو اپنے خلاف یہ اسلحہ استعال کرنے کا موقع دیتا ہے۔ ان ہی ہتھیاروں سے شیطان انسان کے مقابلے میں جنگ کرتا ہے اور جائل ہے بچھلوگ خود اپنی جان کو ہلاک کرنے میں شیاطین کے مددگار بن جاتے ہیں۔ کی شاعر نے کیا اچھا کہا ہے:

ما یلغ الأعداء من جاهل ما یبلغ الجاهل من نفسه ''جاہل ہے جس قدر امداد اس کے دشمنوں کو پہنچتی ہے' اس قدر امداد اس کے اس خود اپنی ذات ہے بھی نہیں گیاتا۔''

کس قدر تعجب خیز بات ہے کہ بندہ خود اپنے آپ کو ذکیل وخوار کرتا ہے اور سجھتا ہے کہ میں اپنی تکریم و تو قیر اور عزت کر رہا ہوں۔ اپنی حرمال نصیبی اور ضیاع عزت وشرف کے سامان کرتا ہے اور سجھتا ہے کہ اپنی طیب کے لیے ہاتھ پاؤں مار رہا ہے۔ اپنی جان کی تحقیر و تذکیل اور اپنی گندہ اور تاپاک کرنے میں اپنی قوت صرف کرتا ہے اور سجھتا ہے کہ میں اپنی اصلاح کر رہا ہوں اور اپنی رفعت و سربلندی کی کوشش کر رہا ہوں۔ عض اسلاف نے اپنے خطبے میں کیا اچھافر مایا ہے:

آگاہ رہوکہ بہت سے لوگ ایسے ہیں جواپے آپ کو ذکیل وخوار کرتے ہیں اور سیجھتے ہیں کہ وہ اپنی تو قیر بڑھا رہے ہیں اپنی جان کو ذکیل کرتے ہیں اور سیجھتے ہیں کہ ہم اپنی عزت کر رہے ہیں۔ اپنی جان کو حقیر کر رہے ہیں اور سیجھتے ہیں کہ ہم اپنی عزت بڑھا رہے ہیں۔ جان کو ہلاک کر رہے ہیں اور سیجھتے ہیں کہ جان کی حفاظت کر رہے ہیں۔ انسان کس قدر جائل اور بیوقوف ہے کہ وہ اپنے خلاف اپنے دشمنوں کی ایسی امداد کرتا ہے جو دیمن خود بھی نہیں کر سکتا۔ آدمی اپنے سکت و تو توں سے خود اپنے آپ کو اتنا نقصان پہنچالیتا ہے جھنا اس کا دیمن بھی نہیں پہنچا سکتا۔ واللہ المستعان۔





فَطْیِلْنَ : ۵۳

## د نیوی نفتراورادهار میں تفتریم و تاخیر

معاصی کی ایک سزایہ بھی ہے کہ گنبگارانسان اپنی جان کوفراموش کر دیتا ہے۔اورانسان جب بجب اپنی جان کوفراموش کر دیتا ہے۔اورانسان جب اپنی جان کو بھوڑ دیتا ہے اور اپنی جان کو کس طرح اور کیوں کر بھلا دیتا ہے؟ اگر یہ کہا جائے کہ ایک آ دمی خود اپنی جان کو کس طرح اور کیوں کر بھلا دیتا ہے؟ اگر ایک آ دمی خود اپنے آ پ ہی کو بھلا دے تو اسے یاد کیا رہے گا۔ اپنی جان کوفراموش کر دینے کا کیا مطلب ہے؟

مان انسان بهت برى طرح الى جان كو بھلا بينھتا ہے۔ الله تعالى كا ارشاد ہے: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِيْنَ نَسُوا اللهَ فَأَنْسَلَهُمْ أَنْفُسَهُمْ اللهِ أُولِيّكَ هُمُ الفَّسِهُونَ ۞ ﴿ (حسر: ١٩/٥٩)

''اوران لوگوں جیسے نہ بنوجنہوں نے اللہ کو بھلا دیا' تو اللہ نے ان کی ایسی مت ماری کہا ہے اس کی ایسی مت ماری کہا ہے آ پ کو بھی بھول گئے۔ یہی لوگ نافر مان ہیں۔''

جب الله نے بندے اللہ کو بھلا دیتے ہیں تو اللہ بھی انہیں بھلا دیتا ہے اور انہیں خود ان کی جانوں سے بھی غافل کر دیتا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمْ ۗ ۞ (التوبة: ٩/١٢)

''جنہوں نے اللہ کو بھلا دیا تو اللہ نے بھی ان کو بھلا دیا۔''

جولوگ اللہ کوفراموش کر دیتے ہیں انہیں اللہ تعالیٰ دوسز ائیں دیتا ہے۔ ایک تو یہ کہ حق سجانہ تعالیٰ ان کو بھلا دیتا ہے۔ دوسری میہ کہ خود ان کو ان کی جانوں سے بے خبر کر دیتا ہے اور پروردگار عالم بندوں کو بھلا دیتا ہے۔ اس کے میمعنی ہیں کہ پروردگار عالم ان کو چھوڑ دیتا ہے اور اپنے سے ان کو دورکر دیتا ہے۔ ان سے کوئی سروکارنہیں رکھتا اور انہیں ہلاک کر دیتا ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کی جانب سے کسی کے ساتھ ایسا معاملہ کیا جائے تو اس کی ہلاکت و تباہی اتن ہی قریب



ہوجاتی ہے جتنی کدمنہ سے ہاتھ قریب ہے۔

اوران کواپی جانوں سے بے خبر کر دیے کا مطلب یہ ہے کہ یہ لوگ اپنے حصہ سے اور
اپنی فلاح وسعادت اصلاح ' دنیا وعقلیٰ اور پحمیل دارین کے ذرائع کو فراموش کر جاتے ہیں۔ان
مقدس چیزوں کو وہ اس طرح بھلا دیتے ہیں کہ بھی ان چیزوں کو یاد تک نہیں کرتے۔اور نہ بھی
یاد آ وری کا ان کو خیال آتا ہے اور نہ ان امور کی تخصیل و پحمیل کے لیے بھی انہیں ہمت ہوئی ہے '
نہ بھی اس طرف توجہ ہوئی ہے۔اس قدر وہ ان امور سے غافل ' بے خبر ہو جاتے ہیں کہ ان کو نہ
ان امور کی تخصیل کا بھی خیال آتا ہے نہ دوسری چیزوں کے مقابلہ میں ان امور کو ترجے دیے کا ب

نیز وہ اپنے عیوب اپنے نقصانات اور مصائب و آلام کو بھی بھول جاتے ہیں اور ایسا
بھول جاتے ہیں کہ اصلاح نفس اور از الدعیوب کا خیال تک ان کے دلوں میں نہیں پیدا ہوتا۔
بیز اپنے قبلی امراض قبلی آلام کو بھی فراموش کر جاتے ہیں اور ایسے بھول جاتے ہیں کہ
ان کے علاج کا انہیں خیال نہیں پیدا ہوتا۔ اور ایسے امراض کے از الد کا خیال تک نہیں آتا جو
انہیں ہلاک کر دینے والے ہیں اور دائی موت سے انہیں ہم آغوش کر دینے والے ہیں اور
ہمیشہ کے لیے انہیں خم کر دینے والے ہیں۔ افسوں کہ وہ اس سے ایسے بے خبر اور عافل ہو
جاتے ہیں کہ نہ مرض کو بچھ سکتے ہیں نہ مرض کا علاج کر سکتے ہیں نہ دوا کا تصور ان کے اندر پیدا
ہوتا ہے۔

گناہوں کی بیعقوبت عوام وخواص تمام کے لیے عام ہے۔ اور بڑی بخت عقوبت ہے اور حقیقت یہ ہے اور حقیقت یہ کہ اس سے بڑھ کرعقوبت ہی کیا ہو سکتی ہے؟ کہ انسان اپنی جان کو بھول جائے اپنی جان کو ہلاک کر دے۔ اور مصالح نفس امراض نفس علاج ' دوا اسباب سعادت و فلاح ' اصلاح دنیا وعقیٰ حیات ابدی انعامات خداوندی جو دائمی ہیں۔ تمام کوفر اموش کر جائے۔

#### آ فت كاظهوركب؟

اب ایک غور کرنے والا ان امور کوسامنے رکھ کرغور کرے تو واضح ہوجائے گا کہ اللہ کی اکثر مخلوق اپنی جانوں کو بھلا بیٹھی ہے اپنی جانوں کو ضائع کر چکی ہے۔لیکن اس کا ظہور مرنے کے بعد ہی ہوگا۔اور پورا پوراظہور تو یوم التغابن یعنی قیامت کے دن ہوگا۔اس دنیا ہیں جو

کچھ سودالین دین کیا ہے اور معاد و آخرت کے لیے جواس نے تجارت کی ہے۔ اس کا پورا پورا علم ان کو وہاں ہوگا۔ اور پوری طرح واضح ہو جائے گا کہ اس تجارت میں وہ کس قدر خسارے اور گھائے میں رہے؟ ہرانسان اس دنیا میں اپنی آخرت کے لیے پچھ نہ پچھ تجارت کرتا ہے گئن اس تجارت کی حقیقت وہاں معلوم ہوگی۔ خسارہ پانے والے جن کا ونیا میں یہ اعتقاد تھا کہ ہم اپنی تجارت میں کامیاب ہیں۔ اور تجارت وکسب سے پورا پورا فائدہ اٹھایا ہے۔ انہیں اس دن واضح ہو جائے گا کہ انہوں نے فائدہ نہیں اٹھایا بلکہ آخرت کی لذتوں آخرت کے لفیبے اور حصہ کو واضح ہو جائے گا کہ انہوں نے فائدہ نہیں اٹھایا بلکہ آخرت کی لذتوں 'آخرت کے لفیبے اور حصہ کے عوض فروخت کر دیتا ہے۔ آخرت کی لذتوں اور آخرت کے انعامات کے مقابلہ میں انہوں نے دنیا کی لذتوں کو ترجے دی ہے۔ اور مصائن لذتوں اور آخرت کے انعامات کے مقابلہ میں انہوں نے دنیا کی لذتوں کو ترجے دی ہے۔ اور اس صرف اس سے وہ مستفید ہوتے رہے۔ اس پر قانع رہے اور اس سے وہ مستفید ہوتے رہے۔ اس پر قانع رہے اور اس سے وہ مستفید ہوتے رہے۔ اس پر قانع رہے اور اس کی تخصیل میں منہمک رہے۔ دنیا میں تھا کہ وعدے کے فوائد کے مقابلہ میں فوری کوشش کرتے رہے۔ لیکن مقصد یہی تھا کہ وعدے کے فوائد کے مقابلہ میں فوری کوشش کرتے رہے۔ لیکن مقصد یہی تھا کہ وعدے کے فقد کو مقدم رکھا۔ غائب اور میں مطنع والے انعامات پر حاضر وموجود کو ترجے دی اور یہ سمجھے کہ جو پچھ ہے یہی ہے 'چنانچہ بعد میں طنے والے انعامات پر حاضر وموجود کو ترجے دی اور یہ سمجھے کہ جو پچھ ہے یہی ہے 'چنانچہ کسی شاعر نے کہا ہے:

خُذُ مَا تَرَاهً وَدَعُ شَيْنًا سَمِعُتَ بِهِ ''جوتم دیکھ رہے ہوائ کولو۔جس کے بارے میں صرف سنا ہے اسے جھوڑ دو۔'' اس فتم کے اور اس خیال کے لوگوں کاعموماً بیر مقولہ ہے کہ دنیا میں جو ہمیشہ مل رہا ہے۔وہ نقلہ ہے اس نقلہ کو ہم آخرت کے ادھار کے عوض کیسے فروخت کر دیں؟

یہ خیالات ہوتے ہیں اور اس کے ساتھ ضعف ایمان شہوات وخواہشات کی قوت فوری نفع کی محبت اور پھر ابناء جنس کی دنیا آلود زند گیوں کے اثر ات ٔ اور ان کی نقل وتقلیدان کے ساتھ ہو جاتی ہے۔ اور یہ امید ظاہر ہے کہ اکثر مخلوق خسارے ہی کی تجارت میں مبتلا ہے۔ اور ایسے لوگوں کی شان میں خود اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ اُولِيْكَ الَّذِيْنَ اشْتَرَوُا الْحَيْوَةُ اللَّهُ نَيَا بِالْلَاخِرَةِ وَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ الْمُعَنَ اللَّهُ فَيَا بِالْلَاخِرَةِ وَ فَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ الْمَعَدُونَ ٥﴾ (بقره ١٠/٢٠) "يهي بين جنهون نے آخرت كى زندگى كے بدلے دنياكى زندگى خريد لى سوند تو

قیامت کے دن ان سے عذاب ہی ہلکا کیا جائے گا۔اور نہ کہیں سے ان کو مدد پہنچے گی۔''

اورالله تعالى انبى كى شان ميں ارشاد فرماتا ہے:

﴿ فَهَا رَبِحَتْ تِجَارَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ٥ ﴾ (بقره: ١١/٢)

''پس ان کی تجارت نفع بخش نه رہی اور نہ ہی وہ سید ھے رائے پر رہے''۔

کیکن جب ''یوم التغابن'' یعنی قیامت کا دن آئے گا اس وقت ان کوا پی اس تجارت کا خسارہ معلوم ہوگا۔اوراس دن وہ اپنی حرمان نصیبوں پرحسرت وندامت کے آنسورو ئیں گے۔

ا پی تجارتوں میں نفع اٹھانے والے وہ ہیں جنہوں نے آخرت کے باتی کے بدلہ میں دنیا کے فافی کو آخرت کے نفسائس کے عوض دنیا کے خسائس ور ذائل کو آخرت کے عظیم و برتر کے عوض دنیا کے حقیر کو فروخت کر دیا۔ اور کہ دیا کہ اس ساری دنیا کی حیثیت ہی کیا ہے جو ہم آخرت میں ملنے والے حصہ کو اس حقیر کے عوض دے ڈالیں؟

بندہ اس مخضر زمانہ میں کیا پاتا ہے؟ اور جو کچھ اسے حاصل ہوتا ہے اس کی حیثیت آخرت کے مقابلہ میں کیا ہے؟ ونیا کی حیثیت ایک خواب سے زیادہ نہیں ہے۔ ارشاد باری توالی سرز

﴿ وَكُوْمَرَ يَخْشُرُهُمْ مَ كَانَ لَمْ يَلْبَثُوا إِلاَّ سَاعَةً مِّنَ النَّهَادِ يَتَعَارَفُونَ لَمْ وَيُنْ مُوا يِلِقَاءَ اللهِ وَمَا كَا نُوْا مُهْتَدِيْنَ ۞ ﴾ بَيْنَهُمُ وْ قَدْ خَسِرَ الَّذِيْنَ كَذَّ بُوْا بِلِقَاءَ اللهِ وَمَا كَا نُوْا مُهْتَدِيْنَ ۞ ﴾ (يونس: ١٠/٥٠)

''اوران کووہ دن یاد دلائے جس میں اللہ ان کواپنے حضور جمع کرے گا ( تو ان کواپیا محسوس ہوگا ) کہ گویا وہ دنیا میں دن کی ایک آ دھ گھڑی رہے ہوں اور آپس میں ایک دوسرے کو پہچاننے کو گھبرے ہول''

اورارشاد باری تعالی ہے:

﴿ يَسْنَكُوْنَكَ عَنِ السَّاعَةِ آيَانَ مُرْسُلَهَا ۞ فِيْمَرَ آنْتَ مِنْ ذِكْرِيهَا ۞ إلى رَتِكَ مُنْتَهُمَهَا ۞ إِنَّمَا آنْتَ مُنْذِدُ مَنْ يَبْحُشُهَا ۞ كَانَّهُمْ يَوْمَرَ يَرَوُنَهَا لَمْ يَلْبَثُوْآ اِلاَ عَشِيَةً أَوْضُحُهَا۞﴾ (نازعات:٣٢/٢٩)

"اے پیفیر! بیلوگتم سے قیامت کے دن کے بارے میں پوچھتے ہیں کہاس کا وقوع کب ہے؟ آپ کواس کے بیان کرنے سے کیا تعلق اس کے علم کی انتہا تو اللہ کی جانب ہے آپ تو صرف اس سے ڈرتے رہنے والوں کوآگاہ کرنے والے ہیں جس روز بیاسے دکھے لیس گے تو ایبا معلوم ہوگا کہ صرف دن کا آخری حصہ یا اول حصہ ہی دنیا میں رہے ہیں"

اورالله تعالى فرماتا ب:

﴿ كَانَهُمْ يَوْمَرَ يَكُوْنَ مَا يُؤْعَدُوْنَ ۗ لَوْ يَكْبَنُّوْآ إِلَّا سَاعَةً مِّنْ نَهَارِهُ بَلْغُ مَ ۞ (احقاف: ٣٥/٣١)

''جس دن دیکھ لیں گے اس عذاب کوجس کا وعدہ ان سے کیا جاتا ہے تو گویا دنیا میں دن کی ایک گھڑی ہی گھہرے ہیں ہیہے پیغام پہنچا دینا''۔

اورالله كريم فرماتا ب:

﴿ كَمْ لَيِثْتُمْ فِي الْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ ۞ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ ﴿ كَمْ لَيَثْتُمْ فِي ۞ فَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ فَسُتَلِ الْعَادِينَ ۞ قُلْ إِنْ كَنْ تُعْدُونَ ۞ ﴾ فَسُتَلِ الْعَادِينَ ۞ قُلْمُ وَنَ ۞ ﴿ مَنْ نَ ٢٠٢٠١١١/١٣١١) ﴿ مِمْ مَنْ نَ ٢٠٢٠١١/١٣١١/١٣

'' تم زمین پر گتنی کے کتنے دن رہے۔ وہ کہیں گے: ہم ایک دن یا ایک دن سے بھی کم۔ جو گنتے رہے ہوں ان سے پوچھ لیجے! پروردگار فرمائے گا: بے شک تم تھوڑی ہی دیررہے۔ مگر کاش! تم اسے پہلے ہی سے جان لیتے۔

اورارشاد موتاب:

﴿ يَوْمَرَ ثَيْنَفَخُ فِي الصَّوْرِ وَنَحْشُرُ الْبُحْرِمِيْنَ يَوْمَهِنْ زُمْ قَا ۞ يَنَخَا فَتُوْنَ بَيْنَهُمْ إِنْ لَيِثْنَتُمْ إِلَا عَشْرًا۞ نَحْنُ أَعْلَمُ رَمَّا يَقُوْلُونَ إِذْ يَقُولُ ٱمْثَنَاهُمْ طَرِيْقَةً إِنْ لَيَثْنُهُمْ إِلَا يَوْمًا ۞ (طه:١٠٢/٢٠١١)

"جس دن صور کھونکا جائے گا اور ہم اس دن گنهگاروں کو اپنے حضور میں جمع کریں گے۔ان کی آئیسیں مارے خوف کے نیلی پیلی بے نور ہوں گی آپس میں چیکے چیکے

## 深 (內上部 聚聚聚聚聚聚 (內)

کہتے ہوں گے کہ ہم تو دنیا میں صرف دس دن رہے جیسی جیسی یا تیں بدلوگ اس دن کریں گے ہم ان سے بخو بی واقف ہیں۔ان میں سب سے زیادہ اچھی راہ والا کہد رہا ہوگا کہتم تو صرف ایک ہی دن رہے۔''

قیامت کے دن دنیا کی حقیقت اور اصل حقیقت معلوم ہوگا۔ اس دن معلوم ہوگا کہ دنیا میں تھہرنے کی مدت کتنی مختصر ہے۔ اور اس کا اصل گھر دنیا میں نہیں بلکہ آخرت ہے۔ جہاں انہیں ہمیشہ رہنا ہے۔ یہی ان کا باقی رہنے والا اور دائمی مکان ہے۔ اس دن لوگوں کو اپنے خسارے کا پنة چلے گا۔ اور اس دن پنة چلے گا کہ دار الفناء کے مقابلہ میں انہوں نے دار البقاء کو کس قدر نقصان پہنجایا۔

دنیا میں ہرانسان کچھ بیچتا ہے اور کچھ خریدتا ہے۔ روزانہ شیح ہوتے ہی اپنی جان کو بیچتا ہے اب یا تو وہ اپنی جان کوعذاب ہے آ زاد کرتا ہے یاعذاب خریدتا ہے۔ <sup>﴿</sup> اللّٰہ تعالٰی کا ارشاد فرماتا ہے:

﴿ إِنَّ اللهَ الشَّكَرَى مِنَ الْمُوْمِنِيْنَ ٱلْفُسَهُمْ وَامْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ وَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُمَّا عَلَيْهِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُمَّا عَلَيْهِ كَمَّ اللهِ كَتَّ فِي التَّوْرُلِةِ وَالْإِنْجِيْلِ وَالْقُرُانِ وَمَنْ اَوْفَى بِعَهْدِم مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي ثَا يَعْتُمُ بِم وَمَنْ اَوْفِى هُوَ الْفَوْرُ ۞ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي ثَا يَعْتُمُ بِم وَدَٰ لِكَ هُوَ الْفَوْرُ ۞ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ اللَّذِي ثَا يَعْتُمُ بِم وَدَٰ لِكَ هُوَ الْفَوْرُ ۞ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي ثَا يَعْتُمُ بِم وَدَٰ لِكَ هُوَ الْفَوْرُ ۞ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ اللَّهِ فَا يَعْتُمُ لِهِ وَدَٰ لِللَّهِ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُو

''الله تعالىٰ نے ايمان والوں سے ان كى جانيں اور ان كے مال خريد ليے بيں كہ ان كے بدلے ان كو جنت دے گا۔ بيداس پرسچا وعدہ كيا گيا ہے تو رات ميں اور انجيل ميں اور الله سے زيادہ اپنے عہد كوكون پورا كرنے والا ہے تو تم لوگ اپنى اس تجارت پرجس كا معاملہ ملم رايا ہے خوشی مناؤ اور بيد بردى كاميابى ہے۔''

اس تجارت کا راس المال اور سروایہ یہ ہے کہ جو اللہ نے ان آیات میں بیان فرما دیا اے مفلو! تم یہ تجارت کرو۔ اور اس تجارت کی

صحيح مسلم. كتاب الطهارة. باب فضل الوضوء (حديث. ٢٢٣)

﴿ اَلْتُكَايِبُونَ الْعَيدُونَ الْحَيدُونَ السَّايِعُونَ اللَّهَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

اورارشادے:

﴿ يَاكِيُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا هَلْ اَدُلُكُوْ عَلَى تِبَارَةٍ ثُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابٍ

اَلِيْهِ ۞ تُوْمِئُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَ تُجَاهِدُونَ فِي سَبِنيلِ اللهِ

إِمْوَالِكُوْ وَانْفُسِكُورُ ذَلِكُوْ خَنْدٌ لَكُو إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ ﴾

إِمْوَالِكُوْ وَانْفُسِكُورُ ذَلِكُوْ خَنْدٌ لَكُو إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ ﴾

(صف:١١١)

''اے ایمان والو! کیا میں تمہیں وہ تجارت بتلادوں جو تمہیں دردناک عذاب سے بچائے (تو سنو) اللہ تعالیٰ پر اور اس کے رسول پر ایمان لاؤ اور اللہ کی راہ میں اپنے مال اور اپنی جانوں سے جہاد کرویہ تمہارے لیے بہتر ہے اگر تم میں علم ہو''

مقصد یہ ہے کہ معاصی اور گناہ اس نفع بخش تجارت سے بندے کو غافل اور بے خبر کر دیتے ہیں اور سراسر خسارہ کی تجارت میں الجھا دیتے ہیں۔غور کرو یہ کتنی سزا ہے؟ والله

المستعان





(فَطْیِلْنَ : ۵۴

# گناہوں سے حال اور مستقبل کی نعمتیں زائل ہو جاتی ہیں

گناہوں کی ایک سزایہ بھی ہے کہ اس سے حاضر وموجود انعامات الہید زائل ہو جاتے ہیں۔ اور حاضر وموجود کے زائل ہو جانے کے بعد مستقبل میں ملنے والی نعمتوں سے بھی انسان محروم ہو جاتا ہے۔ آئندہ ملنے والی نعمتیں اس لیے منقطع ہو جاتی ہیں کہ موجود و حاضر نعمت الہید کی حفاظت کے لیے اور غیر موجود غیر حاضر نعمتوں کو حاصل کرنے کے لیے طاعت سے بہتر کوئی چیز نہیں 'کیونکہ اللہ تعالی کی چیزیں اللہ تعالی کی طاعت ہی سے حاصل ہو عتی ہیں۔ اور جب طاعت کی جگہ معاصی کا ارتکاب کیا جائے تو وہ نعمتیں جو طاعت سے ملتی ہیں ان سے بندہ محروم ہو جاتا ہے۔

حق سجانہ وتعالی نے ہر چیز کے لیے پھھ اسباب بنائے ہیں جن کے ذریعہ وہ چیز حاصل ہوتی ہے اور پھھ آفتیں پیدا کی ہیں جن سے وہ ہر چیز فنا ہو جاتی ہے۔ انعامات الہید کو جلب کرنے کا سبب اللہ تعالیٰ کی طاعت ہے اور فنا کرنے اور روکنے والی آفت معصیت اور گناہ ہے۔ جب اللہ تعالیٰ اپنے کی بندے کے لیے اپنے انعامات کی حفاظت کرنا چاہتا ہے تو اسے القاء فرما تا ہے کہ وہ اس کی پوری پوری اطاعت کرے اور جب کسی سے اپنے انعامات چھین لینا چاہتا ہے تو اسے اس بات میں لگا دیتا ہے کہ وہ اللہ کی نعمتوں کو اللہ کی نافر مانی اور گنا ہوں میں صرف کر دے۔

یہ کچھ عجیب بات ہے کہ لوگ گناہوں کا انجام اپنی آ تکھوں سے دیکھتے ہیں اپنے اور دوسروں کے حالات ان کی نگاہوں کے سامنے ہوتے ہیں۔ اور گناہوں کی پاداش میں جن لوگوں سے انعامات الہیسلب کر لیے گئے۔ ان کے حالات پڑھتے اور سناتے ہیں۔ پھر بھی 深 (中) 是我我我我我们下了

معصیت کے ارتکاب سے بازنہیں آتے۔ گویا میں بھھ رہے ہیں کہ اللہ کا مید معاملہ دوسروں کے ساتھ ہے ان کے ساتھ تو نہیں ئیداس سے منتنیٰ ہیں۔ اور اللہ کے اس عمومی قاعدہ سے خصوصی طور پر بیا تلجدہ کر دیئے گئے ہیں بیتو دوسری مخلوق کے لیے سزا ہے ان کے لیے نہیں۔ بناؤ! دنیا میں اس سے بڑھ کر کونساظلم ہوسکتا میں اس سے بڑھ کر کونساظلم ہوسکتا ہے؟ اور اپنی جان پر اس سے بڑھ کر کونساظلم ہوسکتا ہے؟ فالحکم للہ العلی الکبیر





فَظِّيلُنَّ : ۵۵

#### فرشتوں سے دوری اور شیطان کا قرب

معاصی کی ایک سزایہ بھی ہے کہ گناہوں ہے اس کا حقیقی دوست سب سے برا امشفقِ ناصح نفع رسال اور موجب سعادت رفیق اس سے دور بھا گتا ہے۔ اور وہ موکل دمامور فرشتہ جے اللہ تعالی نے اس کی حفاظت کے لئے مقرر کر رکھا ہے اس سے دور ہو جاتا ہے اور شیطان قویب ہو جاتا ہے جوسب سے برا مکارعیار فریجی اور سب سے برا ضرر سال ہے۔ اور جس درجہ کی معصیت اور جس درجہ کا گناہ ہوتا ہے اس قدر محافظ فرشتہ بھاگ جاتا ہے۔ بھی صرف ایک جھوٹی بات کرنے سے بی فرشتہ میلول دور بھاگ جاتا ہے۔ چنانچہ آثار میں وارد ہے:

((اذَا كَذَبَ الْعَبُدُ۔ تَبَاعَدَ مِنُهُ الْمَلَكُ مِيَّلا مِنُ نَتُن رِيُحِهِ)) ♦

''كوئى بندہ جھوٹ بولتا ہے تو اس كَى بد ہو ہے مؤكل فرشتہ ايک مُيل دور بھاگ جاتا ہے۔''
جب ايک جھوٹ سے بيہ مؤكل فرشتہ اس قدر دور بھاگ جاتا ہے تو اس سے بڑے
اور فحش گناہوں سے وہ كس قدر دور بھاگتا ہوگا؟ بعض سلف نے كہا ہے: مرذ مرد سے
بدفعلى كرتا ہے تو زمين چلاتى ہوئى بارگاہِ اللى ميں فرياد كرتى ہے۔اور فرشتے بھاگے ہوئے بارگاہِ
خداوندى ميں جاتے ہيں اور شكايت پيش كرتے ہيں۔

بعض سلف کا قول ہے: میں ہوتے ہی انسان کے پاس فرشتہ اور شیطان پہنی جاتے ہیں۔
اگر انسان اللہ کا ذکر کرتا ہے اس کی کبریائی بیان کرتا ہے حمد وثنا کرتا ہے تسبیح وہبلیل کرتا ہے تو تو پر فرشتہ شیطان کو بھا دیتا ہے۔ اور اگر اس نے پچھ گناہ کیا تو یہ فرشتہ چلا اٹھتا ہے اور اس سے دور بھاگ جاتا ہے۔ اور شیطان اس انسان سے اپنا رشتہ مضبوط کر لیتا ہے۔ جب بیہ فرشتہ انسان کا مقرب ہو جاتا ہے۔ تو پھر وہ اس کا ہو جاتا ہے۔ اور وہ اس کی اتباع و بیردی کرتا ہے اور یہی اس پر غالب رہتا ہے۔ اور کھر اس کا بیہ حال ہوتا ہے کہ فرشتے اس کی زندگی میں اور

## 深 (中区温色) 张老师是我是不下了张

موت كوفت آخرت بن اس كه دگار بن جاتے بيں۔ چنانچ الله تعالى كارشاد ب: ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُكَرَّ اسْتَقَامُوا نَسَنَظَامُوا نَسَنَظَامُوا عَلَيْهِمُ الْهَكَمْ كُنُهُ اللَّ تَخَافُوا وَلَا تَخْذَنُوا وَالْبُؤْمُوا بِالْجَنَّةِ الَّذِيْ مُنْتُمُ تُوعَدُونَ ۞ نَحْنُ اَوْلِيَـوْكُو فِي الْحَلِيوَ الدُّنْيَا وَفِي الاَجْرَةِ ۞ ﴾ تُوعَدُونَ ۞ نَحْنُ اَوْلِيَـوْكُو فِي الْحَلِيوَ الدُّنْيَا وَفِي الاَجْرَةِ ۞ ﴾

سجدہ: ۳۱٬۳۰۱، میں www.KitaboSunnat.com احم سجدہ: ۳۱٬۳۰۱ میں اور کو سجدہ: ۳۱٬۳۰۱ کی باس اور کا کہ ہمارا پروردگاراللہ ہے پھرای پر قائم رہان کے باس فرشتے ہوئے آتے ہیں کہتم کچھ بھی اندیشہ اور نم نہ کرو بلکہ اس جنت کی بشارت س لوجس کا تم وعدہ دیے گئے ہوتمہاری دینوی زندگی میں بھی ہم تمہارے رفیق تھے اور آخرت میں بھی رہیں گئ

جب فرشته اس کا رفیق اور دوست بن گیا۔ توسمجھلو دنیا کا سب سے بڑا ناصح 'سب سے بڑا ناصح 'سب سے بڑا ناصح 'سب سے بڑا نفع رساں اور سب سے بڑا صالح اس کا رفیق اور دوست بن گیا۔ بیدفرشتہ اسے اللہ کے تکم سے ثابت قدم رکھے گا'عمرہ علم سکھائے گا'اس کے قلب کوقوی اور مضبوط بنائے گا۔ اور ہر حال میں اس کی امداد و تائید کرے گا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ إِذْ يُوجِيْ رَبُكَ إِلَى الْمَلَيِّكَةِ آَيِّنَ مَعَكُمْ فَنَنْبِتُوا الَّذِينَ امَنُوا ٥٠ ﴾ (الانفال: ١٣/٨)

''اے پیغیر! اس وقت کو یاد کرو جب که آپ کا رب فرشتوں کو حکم دیتا تھا کہ میں تمہارا ساتھی ہوں سوتم ایمان والوں کی ہمت بڑھاؤ''۔

حالت زع میں یمی فرشتہ اے کے گا:

((لَاتَخَفُ وَلَاتَحُزَنُ وَأَبْشِرُ بِالَّذِي يَسُرُّكَ)) ۞

''خوف نہ کر۔اند وہ گیس نہ ہو جو تہمیں خوش رکھے۔الیی خوشخبری میں تہمیں دیتا ہول'' اور پھریہ فرشتہ اسے قول ثابت پر ثابت قدم رکھے گا۔ دنیا میں بھی موت کے وقت بھی۔ اور قبر میں مشرکلیر کے سوال وجواب کے وقت بھی۔

یں اس فرشتہ کی صحبت و دوئی سے بہتر کوئی دوئی نہیں۔ یہ فرشتہ اس کا ایسا رفیق اور دوست ہوگا کہ بیداری میں بھی اور نیند میں بھی۔ زندگی میں بھی اور موت کے وقت بھی' قبر میں استنداحمد(۳/ ۲۸۷۔۲۸۸) نحوالمعنی۔ اثبات عذاب القبر للبیھنی (۳۴٬۲۱)شعب الایسان (۳۹۵) جھی اور قبر کی وحشت کے وقت بھی اس کا مونس ہوگا۔ خلوت وجلوت کا ساتھی ہوگا۔ راز دار امور میں رازدار بھی ہوگا۔ اس کی جانب سے اس کے وثمن سے جنگ کرے گا۔ وثمن کی مدافعت کرے گا۔ اس کی اعانت کریگا۔ فیروفلاح کے وعدے کریگا۔ اور اس کی بشار قبی سنائے گا۔ تصدیق حق کے لئے اے آمادہ کرتا رہے گا۔ چنا نچہ ایک روایت میں جومرفوعاً اور موقوفاً در دونوں طرح مروی ہے:

((انَّ لِلُمَلَكِ بِقَلْبِ ابُنِ آدَمَ لِمَّةً وَللشَّيُطَانِ لِمَّةً فَلَمَّةُ الْمَلَكِ ايُعَادُ بِالْخَيُرِ وَتَصُدِينٌ بِالْوَعُد وَلَمَّةُ الشَّيُطَانِ آيعَادُ بِالشَّرِ وَتَكَذَيُبٌ بِالْحَقِّ)) ﴿ ''آدى كَ قلب مِين فرشَته كا خطره بهى موتا ہے اور شيطان كا بھى ۔ فرشته كا خطره خير وفلاح كا وعده اور وعدے كى تصديق ہے اور شيطان كا خطره شركا وعده اور حق كى تكذيب ہے''

فرشتے کے قرب کامعنی:

جب کسی بندے کو اس فرشتہ کا تقرب حاصل ہو جاتا ہے تو بیفرشتہ اس کی زبان بن جاتا ہے اور بندے کی زبان سے بچی باتیں کہلواتا ہے۔ اور قولِ صادق کا اے القاء کرتا ہے۔ جب فرشتہ الگ ہو جاتا ہے تو اس سے شیطان قریب ہو جاتا ہے۔ اور پھر شیطان اس کی زبان سے جھوٹ فریب مکروزور کی باتیں اور فحش کلامی اور یا وہ گوئی کراتا ہے۔ اور بیامراسقدر واضح اور کھل ہوا ہوتا ہے کہ ہر دیکھنے والا ندازہ لگا لیتا ہے کہ بیفرشتہ کی زبان سے بات کر رہا ہے یا شیطان کی زبان سے۔

سيدناعمر والنفظ كى فضيلت:

يَهِ حقيقت الك حديث مين مروى ب: ((إِنَّ السَّكِينَةَ تَنْطِقُ عَلَى لِسَانِ عُمَرَ) الطَّنْ الْمَا الْمَا اللهِ "مَرَّ كَا زبان سِسكينة كانطق موتا بِ"

سلف صالح کسی صالح اور نیک آ دمی کے منہ ہے اچھے کلمات سنتے تو کہا کرتے: ''تیری زبان سے بیہ باتیں فرشتہ کہلوار ہاہے۔'' اور برے کلمات سنتے تو کہتے:''بیکلمات مجھے شیطان

ک سنن ترمذی کتاب تفسیر القرآن باب و من سورة البقرة (حدیث ۲۹۸۸) مرفو عااسناده ضعیف عطاء بن الرائب کا عافظ فراب بوگیا تفاد تفسیر ابن جریر (۳/ ۱۹۹۸) تفسیر عبدالرزاق (۱/ ۱۹۹۹) وغیره ش به موقو فا مروی ب داور یک رائع به کی یا موقو فا مروی ب داور یک رائع می العلل لابن ابی حاتم (۲۲۲۳) کی بیریدناعل گالاو فیره ب موقو فا مروی ب د کیمتے مسئد احمد (۱/ ۲۳) فضائل الصحابة له (۳۰-۳۵) مصنف ابن ابی شبیة (۱۲/ ۲۳)

القاء کر رہا ہے۔'' یہ فرشتہ بندے کے قلب پر بھی حق کا القاء کرتا ہے اور زبان پر بھی۔ اور شیطان قلب پر بھی باطل کا القاء کرتا ہے اور زبان پر بھی۔

#### فرشتے كا دفاع كرنا:

غرض! معاصی بندے کو اس دوست ہے محروم کر دیتے ہیں۔ جس کے قرب اور موالات سے اسکی سعادت وابسۃ ہے۔ اور اس دیمن سے جوڑ دیتے ہیں جس ہے اسکی شقاوت ہلاکت اور تباہی وابسۃ ہے۔ فرشتہ کا تقرب حاصل ہوتا ہے تو فرشتہ اس کی جانب سے اسکے دشمنوں کی مدافعت کرتا ہے۔ جابل۔ احمق اس پرحملہ کرتا ہے یا اسے گالی گلوچ کرتا ہے۔ تو یہ فرشتہ اس کا جواب دیتا ہے اور اسے دفع کرتا ہے۔ چنانچہ واقعہ ہے کہ رسول اللہ مُلْقِیْم کے حضور میں دوآ دی کچھ مخاصمت کررہے تھے۔ ان میں سے ایک اپنے مخاصم کو گالی گلوچ کررہا تھا۔ دوسرا خاموش تھا۔ ◆

لیکن بعد میں اس نے بھی آپ دشمن کو بچھ جواب دیا۔ رسول اللہ منافیظ فوراً وہاں سے اٹھ کر چلے گئے۔اس نے کہا: یارسول اللہ! میں نے اس کی بچھ باتوں کی تر دید کی ہے اور تو پچھ نہیں کیا۔آپ کیوں اٹھ کر دوسری طرف تشریف لے گئے؟ رسول اللہ منافیظ نے فرمایا:

بندہ جب اپنے کی مسلم بھائی کے حق بیں اس کی غیبت (غیر موجودگی) میں دعاء کرتا ہو یہ قرشتہ آ مین کہتا ہے اور یہ بھی کہتا ہے: اللہ جتنا اسے دے اتنا تجھے بھی دے۔ ﴿ بندہ سورہ فاتحہ پڑھ کر آ مین کہتا ہے۔ آو یہ فرشتہ بھی آ مین کہتا ہے۔ ﴿ جب کوئی موحدمو مُن کتاب اللہ کتاب الرسول کا پیروا تفا قا گناہ میں جتلا ہوجا تا ہو والملین عرشاور مقرب فرشتے اس کے حق میں دعاء مغفرت کرتے ہیں۔ ﴿ مومن بندہ سوتا ہو قرشتہ اس کے کپڑوں سے اور لباس ﴿ ان میں ایک سیدنا ایو برصد ہیں گئے ۔ ﴿ مسند احمد (۱۲ ۲۳۲) سنن ابی داود۔ کتاب الادب باب فی الانتصار (حدیث۔ ۲۸۹۲) ﴿ صحیح مسلم۔ کتاب الذکر والمدعاء باب فضل المدعاء المسلمین بظھر الغیب (حدیث۔ ۲۸۹۲) ﴿ صحیح بخاری۔ کتاب الذکر والمدعاء باب فضل المدعاء (حدیث۔ ۲۸۵۲) صحیح مسلم۔ کتاب الذکان۔ باب جھر الامام بالتامین (حدیث۔ ۲۸۵۲) صحیح مسلم۔ کتاب الشمیع والتحمید والتامین (حدیث۔ ۲۱۳) ﴿ عالم المعاء الله اعلم المعاء المال صورۃ المومن: ۲۸۵۲) کی طرف اشارہ ھے۔ واللہ اعلم ا

سے چیٹا رات گذارتا ہے۔ ﴿ غرض! مؤمن بندے کا فرشتہ وتمن کی مدافعت کرتا ہے وتمن کے حملہ کورو کتا ہے نیک اور اچھا راستہ بتاتا ہے ثابت قدم رکھتا ہے اسکے اندر شجاعت وہمت پیدا كرتا ہے۔ پھر كيا بندے كيلئے يدسزا وار ہے كداپنے ايسے ہمدردُ رفيق مونس پڑوى كو بھول بيٹھے؟ اور اسے تکلیف وایذ اپنچائے؟ اور اسکے نیک وعدوں کی ناقدری کرے؟ بیفرشتہ اس کامہمان اور رفیق ہے۔انسان انسان کا مہمان ہوتا ہے۔ تو اس کا اکرام اور مہمان نوازی کی جاتی ہے۔ ہمسامیہ کے ساتھ احسان کیا جاتا ہے۔مہمان کا اگرام اور ہمسامیہ کے ساتھ احسان لواز ماتِ ایمان میں سے ہے۔ پھراس شریف مہمان اور عمخوار ہمسامیہ کے اگرام واحترام کے متعلق تہمارا فرض کیا ہونا چاہئے؟ جس طرح بندہ طاعت وعبادت سے اس فرشتہ کا اگرام کرتا ہے۔ اور فرشتہ اس کے حق میں دعاء کرتا ہے۔ اس طرح جب بندہ معاصی ظلم وجور اور فواحش کا ارتکاب کرتا ہے اور فرشته کوایذ اپیچا تا ہے تو وہ فرشتہ اس کے حق میں بددعاء کرتا ہے چنانچہ بعض صحابہ کا قول ہے: ((إِنَّ مَعَكُمُ مَنُ لَا يُفَارِقُكُمُ فَاسْتَحْيُوا مِنْهُمْ وَٱكُرِمُوهُمُ)) \*"تمهارے ماتھ كچھ ا پے لوگ بھی ہیں جوتم سے جدائبیں ہوتے عم ان سے حیاء کرو اور ان کا اکرام کرو۔ "بتاؤ دنیا میں اس سے زیادہ کوئی لیئم اور منحوں ہوگا۔ جو ایک ایے کریم اواجب الگریم قادر کی شرم ندر کھے؟ اوراسکی تو قیرنه کرے؟ اورائی معنی کی طرف قرآن حکیم میں بھی ارشاد موجود ہے۔ارشاداللی ہے۔ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحْفظِينَ ۞ كِرَامًا كَاتِبِينَ ۞ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ۞

(الانفطار: ١٠/٨٢)

''یقینا تم پرنگہبان عزت والے لکھنے والے مقرر ہیں جو پچھتم کرتے ہووہ جانتے ہیں''
یعنی ان محافظین کا تم اکرام کرو' ان کی شرم رکھوٰ ان کی تعظیم کرواوران کی عظمت کو بہچا نو۔
تم ہے ایسی با تیں سرز دنہ ہوں کہتم جیسے انسان بھی انہیں دیکھنا گوارانہیں کرتے فرشتوں کوالی باتیں بہت تکلیف دیتی ہیں کہ جن باتوں ہے انسان کو تکلیف ہوتی ہے۔ ۞ فسق و فجور اور اللہ کی نافر مانی اور گناہوں ہے جب انسانوں کو تکلیف ہوتی ہے طالا نکہ انسان ہی اس قسم کی چیزوں ہے ملوث ہوا کرتے ہیں۔ واللہ المستعان معاصی اور گناہوں سے بالکل یاک صاف ہوا کرتے ہیں۔ واللہ المستعان

صحیح ابن حبان (۱۰۵۱) مسند البزار (۲۸۸) کتاب الزهد لابن المبارك (۲۹۳۳) 
 ا/ ۱۰۲ ترمذی ح ۲۸۰۰ المسند الجامع ۱۰/ ۱۸۲ یوعیدالله بن عرکی مرفوع روایت به یکن ایف بن افی عیم کی وجه عضعیف ب- 
 صحیح مسلم کتاب المساجد باب نهی من اکل ثوما او بصلا ..... (حدیث ۵۹۲)



فَظَيِّلَتْ : ۵۲

# قلب کی زندگی اور موت کے اسباب

اول: یه کهالی غذااستعال کی جائے جوجیم کی قو توں کی حفاظت کرے۔

دوم: یه که جن موادِ فاسدہ اور اخلاط ردیہ سے صحت خراب ہوتی ہے ان کا تحقیہ (صفایا) کیا جائے۔

سوم: یہ کہ جو چیزیں مضرصحت ہیں اور جن کے استعمال سے ضرر و نقصان پہنچنے کا اندیشہ ہے ان چیزوں سے قطعاً پر ہیز کیا جائے۔

جو حال جم کا ہے وہی حال قلب کا ہے۔قلب کی زندگی کے لئے ایمان ویقین اور اعمال صالحہ کی غذالازی ہے۔اس سے قلب کی قو توں کی محافظت ہوتی ہے۔اورتو بہنصوح کے ذریعہ مواد فاسدہ اور اخلاط ردید کا تنقیہ ہوتا ہے۔اورصحت قلب کے لئے جن چیزوں سے پر ہیز ضروری ہے اور جو امورصحت قلب کے منانی ہیں'ان سے قطعی طور پر پر ہیز لازمی ہے۔

تقوی ایک ایسا اسم ہے جوان ہر سہ امور کومشمل ہے۔ان تین امور میں جو پچھ بھی کی ہوگی اسی مقدار سے تقویٰ کی کمی ہوگی۔

اب سجھ او کہ گناہ ان ہرسہ امور کے خلاف اور منافی ومتضاد ہے۔ گناہ سے ردی مواد اور ا اخلاط ردیہ جمع ہو جاتے ہیں۔ جوصحت قلب کے لئے کلیتۂ منافی ہیں اور قلب کو توبہ نصوح کے ذریعہ تنقیہ واستفراغ سے قطعاً روک دیتے ہیں۔ تم کسی ایسے مریض کو دیکھو جس کے اندر مواد فاسدہ اور اخلاط ردیہ پوری طرح مجتمع ہو گئے ہیں۔ اور مریض ان اخلاط اور مواد کا صفایا نہیں رتا۔ توبتا واس کی صحت اور زندگی کیونکر باقی رہے گی؟ کی شاعر نے کیا اچھا کہا ہے:

جسمُك بِالْحَمِية حَصَّنتَةً

مَحَافَةَ مِنُ أَلُم طَارِی

"توایخ جم کو پر ہیز کے ذرایع محفوظ رکھ! اس ڈرے کہ تجھ پر کوئی مرض جملہ کردے گا"

و کَانَ اَوُلٰی بِكَ اَن تَحْتَمِی

"تیرے لیے بہتر یہ تھا کہ تو باری تعالیٰ کے خوف سے معاصی سے اجتناب و پر ہیز

کرتا ہے"

جس آ دی نے اوامر اللہ یہ کی تعمیل وا تباع اور نواہی و کرمات کے اجتناب کے ذرایعہ اپنی قوت کی محافظ سے رکھا۔ تو سجھ لو وہ ہر طرح محفوظ ہوگیا۔ ہر خیرو بھلائی بلاطلب اس کے لئے موجود ہے۔ اور ہر شروفساد سے بغیر فرار ہی دوراور محفوظ ہوگیا۔ ہر خیرو بھلائی بلاطلب اس کے لئے موجود ہے۔ اور ہر شروفساد سے بغیر فرار ہی دوراور محفوظ ہوگیا۔ ہر خیرو بھلائی بلاطلب اس کے لئے موجود ہے۔ اور ہر شروفساد سے بغیر فرار ہی دوراور محفوظ ہوگیا۔ ہر خیرو بھلائی بلاطلب اس کے لئے موجود ہے۔ اور ہر شروفساد سے بغیر فرار ہی دوراور محفوظ ہے۔ واللہ المستعان





فَظِّيلًا : ۵۷

#### اسلامی سزائیں قرین عقل ہیں

اگریے عقوبتیں اور سزائیں تمہارے اندر خوف اور لرزہ نہیں پیدا کرتیں اور تم اپنے قلب کے اندر ان سزاؤں کی تا شیر نہیں پاتے تو پھرتم جنایات وجرائم کی وہ عقوبتیں اور سزائیں اپنے سامنے رکھو جو اللہ اور اللہ کے رسول نے مشروع فرمائی ہیں۔ اور ان پرغور کرو۔ مثلاً شارع نے صرف تین درہم کی چوری ہیں ہاتھ کاٹ دینے کا تھم دیا۔ قطاع المطریق راہزن اور ڈاکو کا ایک ہاتھ اور ایک پائی کائی کی خور میں کا تحقیم دیا۔ محصن (پاک دامن) پر تہمت لگانے والے اور شراب پینے والے کے لئے کوڑوں کی سزامشروع فرمائی کہ کوڑوں سے ان کی کھال ادھیڑ دی جائے۔ کی گی شرمگاہ میں عضو تناسل کا صرف حقفہ بھی ناجائز طریقے پر داخل کیا جائے تو اسے جائے۔ کی گی شرمگاہ میں عضو تناسل کا صرف حقفہ بھی ناجائز طریقے پر داخل کیا جائے تو اسے مارتے اور ایک سال جلا وطن کرنے کا تھم دیا۔ محرم عورت سے زنا کرنے والے فرض نماز ترک کرنے والے اور زبان سے کلمہ کفر کہنے والے کے لئے بیتھم دیا ہے کہ اس کی گردن اڑادی جائے۔ لواطت کی بیسزا مقرر فرمائی کہ فاعل ومفعول دونوں کوئل کر دیا جائے۔ اگر کوئی چو پائے کے ساتھ حرام کاری کرنے والے کو اور چو پائے دونوں کوئل کر دیا جائے۔ اگر کوئی چو پائے حاتے ہیں کی گردن اٹر ادی کے ساتھ حرام کاری کرنے والے کو اور چو پائے دونوں کوئل کر دیا جائے۔ اگر کوئی چو پائے متعلق شارع نے بیارادہ کیا تھا کہ ان کے حاتے دیا کہ دیا گادی جائے۔ گادی کی آگردن کو آگر کوئی جائے۔

یداوراس قتم کی عقوبتیں مختلف قتم کی جنایات وجرائم کرنے کے لئے شارع نے مشروع فرمائی ہیں۔ بیعقوبتیں ٹھیک ٹھیک جنایات وجرائم کے دواعی اور حکمت وصلحت کے مطابق ہیں اور بیعقوبتیں وہیں مقرر اور مشروع کی گئی ہیں جہاں طبعی دواعی موجود ہوں۔ اور جہاں طبعی دواعی موجود نہیں وہاں صرف حرمت کا حکم دیا۔ اور کچھ تعزیر مقرر کردی 'کوئی حدمقر نہیں کی۔ مثلاً کی نے گوبر کھا لیا یا خون بی لیا یا مردار جانور کا گوشت کھالیا۔ ایسے جرائم کے لئے کوئی حر تعین نہیں فرمائی اور نہ کوئی خصوصی تغریر مقرر فرمائی۔ لیکن وہ جنایات وجرائم جن میں طبعی دواعی موجود ہوں ان کی عقوبت ومزا ان کے مفاسد اور دواعی طبعیہ کے عین مطابق مشروع فرمائی۔ اور یہی وجہ ہے کہ جہاں زنا کے دواعی طبعیہ قوی تر ہوں وہاں عقوبت ومزا بخت سے خت رکھی گئے۔ یعنی زائی کو و کیل ترین طریقہ سے قبل کر دیا جائے۔ اور زنا کی آسان سے آسان سزامعمولی صورت میں جو دی گئی ہے وہ کوڑوں کی اور جلا وطنی کی سزا ہے۔ اور چونکہ لواطت میں دواعی طبعیہ موجود ہیں اور فعل بالکل غیر طبعی ہے ہر دوجیشیتیں موجود ہیں۔ اس لیے اس کی سز آفل مقرر کی گئی اور جہاں سرقه۔ (چوری) کے دواعی قوی تر ہوں اور مفاسد بھی قوی

اور پھر شارع کی حکمت ومسلحت پرغور کرو کہ عقوبت وسزا میں اس عضو کو کاشنے کا تھم دیا جاتا ہے جس کے ذریعہ جنایات وجرم کا ارتکاب کیا جاتا ہے۔ مثلاً قطاع الطریق راھز ن ڈاکو کہ ان کا ہاتھ اور پاؤں دونوں کاشنے کا تھم دیا۔ کیونکہ راہ زنی اور ڈاکہ زنی کے یہی دواصلی

آلات ہیں۔

اور شارع نے قاذف مینی تہت لگانے والے کی زبان کاشنے کا حکم نہیں دیا۔ حالانکہ جنایت وجرم کا ارتکاب زبان ہی ہے ہوتا ہے۔ کیونکہ زبان کاشنے کے مفاسد جنایت وجرم سے زیادہ ہیں اور اس لئے اس کی عقوبت وسز اصرف یہی رکھی کہ قاذف مینی تہت لگانے والے کو کوڑے لگائے جائیں اور اس کے پورے جسم کو تکلیف پہنچائی جائے۔

اگر کہا جائے کہ زانی کاعضو تناسل کیوں نہیں کاٹا جاتا کہ ای سے وہ جنایت وجرم کا ارتکاب کرتا ہے؟ جواب یہ ہے کہ عضو تناسل مندرجہ ذیل چند وجوہ کی بناء پر کاٹانہیں جاسکتا:

(دل: ید کر عضوتناس کا شخ کی خرابی جنایت وجرم کی خرابی سے بردھ جاتی ہے اور اس کے قطع کر اللہ کے تعلق کرنے سے نسل منقطع ہو جاتی ہے۔ نیز ہلاکت کا بھی خطرہ ہے۔

8(): عضو تناسل ایک مستور و مخفی عضو ہے۔ اور اس کے کاٹنے سے حد اور عقوبت کا جو اصل مقصد ہے زجرو تو بیخ اور دوسروں کے لیے تندیبہہ وعبرت وہ پورانہیں ہوتا۔ بخلاف سرقہ اور ڈاکہ زنی وراہ زنی میں ہاتھ کا شئے سے بیہ مقصد حاصل ہوجاتا ہے۔

مر): یدکدایک ہاتھ کا ان دیا جاتا ہے تو دوسرا ہاتھ باقی اور سلامت رہتا ہے جس سے کائے ہوئے ہاتھ کا کام بھی لیا جاسکتا ہے۔ بخلاف عضو تناسل کے کداس کو کائے کے بعد

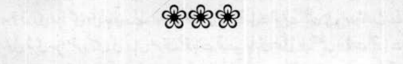


اس کابدل باقی تہیں رہتا۔

جہاں ؛ بیر کہ زنا کی لذت سارے جم سے وابسۃ ہے۔ پوراجہم لذت اندوز ہوتا ہے۔ اس لئے سزابھی ایسی ہی ہونی چاہیے جو سارے جم کوالم آشنا کردے۔ صرف گوشت کے ایک مکڑے اور ایک لوتھڑے کو کاٹے سے پورے جم کو عقوبت سے متأثر کرنا زیادہ مناسب اور بہتر ہے۔

غرض! شارع كى مقرر كرده تمام عقوبتين اور سزائين نهايت مناسب قرين عقل او فق لحكمت (حكمت ير پورااترنے والى) اور عين مصلحت يرمني بين \_

مقصودیہ ہے کہ جنایات وجرائم کی شرعی اور قدری عقوبتیں۔ مفاسد جنایات وجرائم کے عین مطابق ہیں۔اور اللہ تعالیٰ بھی بندے کوان ہر دوقتم کی عقوبتوں میں مبتلا کر دیتا ہے۔اور بھی بندہ تو به واستغفار کرتا ہے اور تو بہ وانابت سے اللہ کو راضی کر لیتا ہے تو اللہ تعالیٰ عقوبت کو رفع دفع بھی کر دیتا ہے۔



**经发现。在1000年间的国际企业的工作的** 



(فَطْتِلْنَ : ۵۸

#### عقوبات كى شرعى اور قدرى اقسام

بدترین قتم کازنا' پڑوی کی عورت سے زنا کرنا ہے مختلف حالات و تعلقات کے لحاظ سے زنا کے جرم میں شدت اور خفت ہوا کرتی ہے۔ معاصی کی عقوبتیں دونتم کی ہیں: ﴿ عقوبت شرعیه ﴿ عقوبت قدر رہیہ۔

جب کی گناہ کی شرعی سزادے دی جاتی ہے تو عقوبت قدر بیہ بالکلیہ اٹھالی جاتی ہے یا جب کی گناہ کی شرعی سزادے دی جاتی ہے تو عقوبت قدر بیہ بالکلیہ اٹھالی جاتی ہے یا عقوبت شرعی سزا گناہ کے موجبات کے لئے کافی نہ ہواور مرض معصیت پوری طرح دور نہ ہوا ہوتو قدری سزا گناہ کے موجبات کے لئے کافی نہ ہواور مرض معصیت پوری طرح دور نہ ہوا ہوتو قدری سزا بھی دی جاتی ہے۔ اور جن معاصی میں عقوبات شرعیہ معطل ہیں اور شارع نے کوئی شرعی سزا مقرر نہیں کی وہاں صرف عقوبات قدر بیہ جاری ہوگی اور بعض اوقات عقوبات قدر یہ عقوبات شرعیہ سے بھی زیادہ سخت اور وزنی ہوا کرتی ہیں۔اور بعض اوقات اس سے کم بھی ہوتی ہیں۔

کین پیضرور ہے کہ عقوبات قدر رہے عام اور ہمہ گیر ہوا کرتی ہیں۔ قوموں اور ملکوں کو گھیر
لیتی ہیں۔ اور عقوبات شرعیہ عاصی اور مجرم کی ذات تک ہی محدود ہوتی ہیں' کیونکہ پروردگار عالم
شرعی سزااسی کو دیتا ہے جس نے جرم کیا ہے۔ یا جواس جرم کا سبب اور موجب بنا ہے۔ لیکن
عقوبت قدر رہے کا حال اور ہے۔ یہ عوام وخواص تمام کو گھیر لیتی ہے۔ کیونکہ معصیت جب خفیف'
مستور ومخفی ہوتی ہے تو اس کی مفترت صرف عاصی اور مجرم تک ہی محدود رہتی ہے۔ لیکن جب
علانیہ معصیت کا ارتکاب ہوتا ہے تو خواص وعوام تمام کے لئے مفترت رسال بن جاتی ہے۔
لوگ منکر کو دیکھیں اور اس سے انکار نہ کریں' روکنے کی کوشش نہ کریں تو خوف ہے کہ اللہ تعالیٰ
اس منکر ومعصیت کی سزا ہیں خواص وعوام سب کوشائل کر دے۔

تم اور بڑھ چکے ہو کہ شرعی عقوبتیں اللہ تعالیٰ نے جنایات وجرائم کے مفاسد اور طبعی

جوائے شافی کو حوالے شافی کو کا کہ ہوں کا مقدار کے مطابق مشروع فرمائی ہیں۔ بیشر می عقوبات اللہ تعالیٰ نے تین قتم کی مشروع فرمائی ہیں۔ بیشر می عقوبات اللہ تعالیٰ نے تین قتم کی مشروع فرمائی ہیں۔ بیشر می عقوبات اللہ تعالیٰ نے تین قتم کی مشروع فرمائی ہیں۔

آ قتل کی سزا۔ ﴿ ہاتھ کا شنے کی سزا۔ ﴿ اور کوڑے لگانے کی سزا۔ قتل کی سزا۔ فتل کی سزا۔ فتل کی سزا: کفر اور قریب بہ کفر جرم کے بدلہ میں مشروع ہوئی ہے۔ جیسا کہ زنا الواطت وغیرہ۔ کفر سے دین ویڈ ہب فاسد اور برباد ہو جاتا ہے۔ اور زنا ولواطت سے نوع انسانی تباہ و برباد ہو جاتی ہے۔ اور ای مکتہ کی بنا پر امام احمد بن ضبل میں شنائے فرمایا ہے:

((لَا اَعُلَمُ بَعُدَ الْقَتُلِ ذَنْبًا اَعُظَمُ مِنَ الزِّنَا)) ''قل کے گناہ کے بعد زنا ہے براکوئی گناہ میں نہیں جانتا۔''

اس قول کے استدلال میں انہوں نے سیدنا عبداللہ بن مسعود کی بیصدیث پیش کی ۔سیدنا عبداللہ بن مسعود نے نبی اکرم طاقی اس سے بواگناہ کو اللہ بن اس سے بواگناہ کونسا ہے؟ آپ نے فرمایا:''اُن تَجُعَلَ للله نداً وَهُوَ خَلَقَكَ ''

" تم شمی کواللہ تعالیٰ کا ہم مثل (شریک ) گر دانو ۔ حالانکہ تم کواللہ تعالیٰ نے پیدا کیا ہے " انہوں نے دریافت کیا: اس کے بعد بڑا گناہ کونسا ہے؟ آپ نے فرمایا:

((أَنُ تَقُتُلَ وَلَدَكَ مَخَافَةَ آنِ يَطُعَمَ مَعَكَ))

" يه كرتم البيخ لڑ كے كواس لئے قبل كر دوكہ وہ تمہارے ساتھ كھائے گا۔"

اس کے بعد انہوں نے دریافت کیا: اس کے بعد کونسا گناہ بڑا ہے؟

رسول الله طَلَيْظِ نے فرمایا: ((اَنُ تَزُنِیَ بِحَلِیُلَةِ جَادِكَ)) 🌣 ''یه کهتم این پڑوی کی بیوی سے زنا کرو۔''

اس کی تصدیق الله تعالی نے قرآن علیم کے اندر فرمائی:

﴿ وَالَّذِيْنَ لَا يَنْعُونَ مَعَ اللهِ إِلَهَا الْحَرَ وَلَا يَقْتُلُؤنَ النَّفْسَ الَّتِىٰ حَرَّمَـ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِيِّ وَلَا يَزْنُونَ ° ۞ (الفرفان: ١٨/٢٥)

''اوراللہ کے ساتھ کی دوسرے معبود کونہیں یکارتے اور کسی ایسے مخص کو جے قبل کرنا اللہ

♦ اوراللد عالى كا ووتر على ووتونين يهرك أور نا بيان كا وعالى (فلا تجعلوا الله اندادا)
 ♦ صحيح بخارى. كتاب التفسير. سورة البقرة. باب قوله تعالى (فلا تجعلوا الله اندادا)
 (حديث. ٣٣٤٤) صحيح مسلم. كتاب الايمان. باب بيان كون الشرك اقبح الذنوب

(حديث. ۸۲)

تعالیٰ نے منع کردیا ہووہ بجرحق کے قل نہیں کرتے نہوہ زنا کے مرتکب ہوتے ہیں''۔ رسول الله نے ان گناہوں کا ذکر فرمایا جو ہرنوع کے گناہوں میں بڑے گناہ ہیں۔سائل ك سوال سے معلوم ہوتا ہے كہ وہ بڑے سے بڑے گناہ دريافت كر رہاتھا۔ تو آ ب نے اس کے سوال کے مطابق جواب دیا۔ اور بڑے بڑے گناہ بتلا دیئے۔ کہ شرک کی اقسام میں بڑی فتم یہ ہے کہ اللہ کے ساتھ ساتھی تھرایا جائے قتل کرنے میں بڑے سے بڑاقتل یہ ہے کہ آ دمی ا ہے لڑ کے کواس لیے قبل کر دے کہ وہ کھانے میں اس کا شریک ہوگا۔ زنا کے تمام اقسام میں عظیم ترین زنامیہ ہے کہ آ دمی اپنے پڑوی کی بیوی سے زنا کرے۔ زنا کے درجے دوچند سہ چند بقذر مدارج حرمت کے بڑھتے ہیں۔ شوہر والی عورت سے زنا کاری کرنا بغیر شوہر والی عورت کے ساتھ زنا کرنے سے بدارجہا بڑا گناہ ہے اور موجب عقوبت وسزا ہے۔ کیونکہ شوہر والی عورت سے زنا کرنے میں شوہر کی حرمت وعزت کی دیوار بھی تو ٹری جاتی ہے اس کا بستر بگاڑا جاتا ہے۔ غیر کا نطفہ اورنسب اس کے سرمنڈ ھاجاتا ہے۔ نیز اس تسم کی اور بھی بہت ی تکالیف اس کے شوہر کو پہنچتی ہیں۔ اور اس لیے بیزنا بغیر شوہر والی عورت سے زنا کاری کرنے سے زیادہ بھاری اور زیادہ وزنی گناہ ہے۔اور پھر اگر اس عورت کا شوہر اس کا پڑوی ہے تو جرم اور بھی وزنی ہوجاتا ہے کہ زنا کے ساتھ پڑوی کی بے حرمتی اور بے عزتی بھی ہورہی ہے۔اوراس لئے رسول اللہ نے زنا کے اقسام میں سے اسی زنا کا ذکر فرمایا جوسب سے زیادہ تکلیف دہ اور ایذاء رساں ہے۔ای طرح مملک جرائم میں بیسب سے برا جرم ہے اور اسی زنا کے متعلق رسول اللہ :こりしきと

((لَا يَدُخُلُ الْجَنَّةَ مَنُ لَايَأْمَنُ جَارُهُ بَوَاثَقَهُ)) �

"وہ آ دی جنت میں داخل نہیں ہوگا جس کے شرکے اس کا پڑوی محفوظ نہ ہو۔"

اور بڑے سے بڑا شریبی ہے کہ اس کی عورت کے ساتھ زنا کاری کی جائے۔اورعنداللہ

پڑوی کی عورت سے زنا کرنا بے شوہر کی سوعورتوں سے زنا کرنے سے بھی زیادہ بھاری ہے۔

اور پھراگر پڑوی اس کا بھائی ہے یا قریبی رشتہ دار ہے تو اس جنایت وجرم کے علاوہ قطع رحمی کا جرم بھی شامل ہو جائے گا۔ یوں گناہ اور زیادہ وزنی ہو جائے گا۔

اگر پڑوی اللہ کی کمی طاعت اور نیکی کے لئے گیا ہوا ہے۔مثلاً نماز کے لئے گیا ہے یا

٢ صحيح مسلم. كتاب الايمان. باب بيان تحريم ايذاء الجار (حديث. ٢٦)

تخصیل علم کے لئے گیا ہے یا جہاد کے لئے گیا ہوا ہے تو گناہ اور بھی زیادہ وزنی ہو جاتا ہے۔
چنانچ کسی غازی فی سبیل اللہ کی عورت ہے کسی نے زنا کاری کی تو قیامت کے دن اسے غازی
کے سامنے لاکھڑا کیا جائے گا۔ اور غازی سے کہا جائے گا: اس کی جس قدر نیکیاں تو لینا چاہے
لے لے ۔ رسول اللہ نے یہ بیان فرماتے ہوئے فرمایا: فصاطنکہ ؟ پینی تمہارا کیا خیال
ہے غازی اس وقت کیا کرے گا؟ یعنی یہ اسوقت جبکہ لوگوں کو نیکیوں کی اسقدر ضرورت ہوگی کہ
ایک ایک نیکی کے لئے آ دمی مضطرب اور بے چین ہوگا۔ باپ اپنا حق اپنے بیٹے سے نہیں
چھوڑے گا۔ کیا غازی اسوقت اس کی نیکیاں اس کے لئے رہنے دے گا؟ جبکہ اسے کہہ دیا گیا
ہے کہ اس کی نیکیوں میں ہے جس قدر تو جاہے لئے ۔

. اگر ایبا اتفاق پڑ جائے کہ عورت ذی رحم میں سے ہے۔ تو زنا کے ساتھ قطع رحی اور حرمت رحم تو ڑنے کا جرم بھی شامل ہو جائے گا۔

اور کہیں اتفاق ہو گیا کہ آ دی محصن ہوی والا ہے تو جرم اس سے بھی زیادہ وزنی ہوجائے گا۔ اور اگر زانی بڑھا ہے تو یہ بھاری سے بھاری جرم ہو جائے گا۔ اور شخ یعنی بڑھا زانی تو ان تین قتم کے لوگوں میں سے ایک ہے۔ جن کے متعلق وارد ہے کہ قیامت کے بڑھا زانی تو ان تین قتم کے لوگوں میں سے ایک ہے۔ جن کے متعلق وارد ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالی ان سے کلام نہیں کرے گا اور جس کے متعلق سخت سے سخت عذاب کی وعید وارد ہوئی ہے۔ ﴿ اوراً گراس کے ساتھ یہ شامل ہوجائے کہ زنا کا ارتکاب حرمت والے مہینوں میں کیا جائے یا حرمت والے شہینوں میں کیا جائے یا ان اوقات میں کیا جائے جومقبولیت دعاء کی اوقات ہیں۔ مثلاً اوقات نماز میں یا اوقات اجابت دعاء میں تو یہ جرم اور زیادہ علین ہو جائے گا۔ ای پرتم گناہوں 'اور گناہوں کے مفاسد' جنایات و جرائم اور ان کی عقوبتوں اور سراؤں کے درجات و مراتب کو قیاس کرلو۔ ان اللہ المستعان۔



<sup>♦</sup> صحيح مسلم. كتاب الامارة. باب حرمة نساء المجاهدين (حديث. ١٨٩٧)

الازار (حديث، ١٠٠) علط تحريم الازار (حديث، ١٠٠)



(مَطْتِلْن : ۵۹

# تین قتم کے گناہ

گناہ تین قتم کے ہیں: ﴿ایک وہ جن میں حدمقرر ہے۔ ﴿ایک وہ جن میں کفارہ لازم ہے۔

ایک وہ جن میں نہ حدمقرر ہے نہ کفارہ لازم آتا ہے۔

اللہ تعالی نے ہاتھ کائے کی صداور سزاوہاں مقرر فرمائی ہے جہاں مال کا بچاؤ ناممکن ہو۔
مثلاً چور سے مال کا بچاؤ کرناممکن نہیں ہے۔ چور مخفی طریقہ سے مال چراتا ہے۔ نقب لگا کرمال
لے جاتا ہے۔ دروازے چھوڑ کر دیواروں پر چڑھ جاتا ہے۔ چور کا حال بالکل بلی اور سانپ کا
ساہے۔ کہ یہ گھروں میں اس طرح گھس جاتے ہیں کہ کسی کو پیھ تک نہیں چاتا ۔ پس اللہ تعالی
نے سرقہ (چوری) کے فساد کوفت کا درجہ نہیں دیا۔ اور یہ بھی ظاہر ہے کہ یہ فساد صرف کوڑے
مارنے سے بھی دفع نہیں ہوسکتا۔ اس لئے سرقہ (چوری) کے مفاسد کے دفعیہ کی بہتر سے
مارنے سے بھی دفع نہیں ہوسکتا۔ اس لئے سرقہ (پوری) کے مفاسد کے دفعیہ کی بہتر سے
ہمتر شکل یہی ہے کہ اس عضو کو کاٹ دیا جائے جس کے ذریعہ اس جرم کا ارتکاب کیا جاتا ہے۔

جن جنایات وجرائم میں عقل خراب ہو جاتی ہے اس میں کوڑوں کی سزا مشروع فرمائی۔اور قذف وتہت میں بیسنرا تجویز فرمائی کہ قاذف (تہت لگانے والے) کی آبرو ریزی کردی جائے۔ پس اللہ تعالیٰ نے عقوب شرعیہ کی تین قسمیں قرار دی ہیں۔ای طرح

کفاره کی جھی تین قسمیں ہیں:

(زڭ: غلام آزاد كرنا\_ ون: مسكينون كوكھانا كھلانا\_

س): اورروزےرکھنا۔



#### باری تعالی کے ہاں معاصی کی انواع

حق سجانه وتعالى نے گناہوں كى تين قسميں قرار دى ہيں:

لاڑ : ایک وہ جن میں حد قائم کی گئی ہے۔جن جرائم میں حدمقرر کی گئی ہے ان میں کفارہ نہیں رکھا۔ بلکہ حد ہی کو کافی قرار دیا گیا ہے۔

ور): وہ جن میں حدمقرر نہیں کی گئی بلکہ کفارہ مشروع کیا گیا ہے۔ مثلاً کسی نے رمضان البارک میں دن کے وقت ہوی ہے ہمبستری کرلی۔ یا حالت احرام میں ایسا کرلیا۔ اور مثلاً ظہار'قل خطاء یاقتم کا تو ڑنا وغیرہ۔

مو): گناہوں کی تیسری قتم وہ ہے جن میں شارع نے نہ حد قائم کی ہے نہ کفارہ مقرر کیا ہے۔اس قتم کے جرائم کی دونشمیں ہیں:

🗓 ایک وہ جن کامحرک کوئی امرطبیعی نہیں ہے۔مثلاً غلیظ کھالینا ، پیشاب یا خون پی لینا۔

دوسری وہ جن کی خرابیاں ان خرابیوں اور گناہوں کے مقابلہ میں کم ہیں کہ جن میں اس کے حل میں کہ جن میں کے حل میں کے حل میں کے حل میں کے حل میں کے حدمقرر کی گئی ہے۔ مثلاً کسی عورت کی طرف دیکھنا' اس کا بوسہ لینا' چھو لینا' یا اس سے بات چیت کرنا' یا چید دو چید کی چوری کر لینا وغیرہ۔

شارع نے ان ہر دوشم کے جرائم میں نہ حدمقرر فرمائی نہ کفارہ مشروع فرمایا۔ ذیل کے

تین قتم کے جرائم میں شارع نے کفارہ مشردع فرمایا ہے:

ایک وہ جرم جواصل میں جرم نہ تھا۔ بلکہ فعل مبائ تھا۔ لیکن کی مخصوص حالت میں شارع نے اسے حرام قرار دیا ہے۔ اور اس حالت میں جس میں اس کو حرام قرار دیا گیا تھا' اس فعل کا ارتکاب کرلیا۔ مثلاً بیوی سے جمہستری مباح ہے' لیکن احرام اور روزہ کی حالت میں۔ نیز حیض ونفاس کی حالت میں شارع نے ہمبستری حرام کردی۔ ہاں و طبی فی الدبر کا مسکلہ اس کے خلاف ہے۔ یہ کسی حال میں بھی مباح نہیں ہے۔ اس کی تحریم وائی تحریم ہے۔ بعض فقہاء نے اس جرم کو حالت حیض ونفاس کی ہمبستری پر جوقیاس کیا ہے' صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ بیغل کی وقت بھی جائز اور مباح نہیں ہے بلکہ یہ بمز لہ لواطت اور شراب نوشی کے ہے۔

ال فروسری فتم کفارہ کی میڈ ہے کہ آ دی اللہ تعالیٰ کے لئے عقد نذریا عقد یمین باندھ لے۔ یعنی کسی نے اللہ تعالیٰ کے لئے نذر کی گرہ باندھ لی۔ یا اللہ تعالیٰ کی فتم کھالیٰ یا اللہ تعالیٰ نے کس جز کورام گردانا اور پھر کسی نیج اور کسی ضرورت سے اس کو حلال گرداننا چاہا۔ تو حلال کرنے کے لئے کفارہ مقرر کر دیا۔ اس قتم کے کفارہ کا نام شارع نے تحلہ رکھا ہے۔ یہ کفارہ اس جنگ و تو بین کا کفارہ نہیں ہے جو قتم تو ڑ کر اللہ کے نام کی جنگ ہوئی ہے۔ جیسا کہ بعض فقہاء کا خیال ہے 'کیونکہ قتم کا تو ڑ نا بھی واجب بھی ہوتا ہے۔ بھی متحب اور بھی مباح۔ یہ کفارہ تو صرف اس عقد اور گرم کا ہے 'جواس نے با ندھی تھی اور پھر کھول دی۔

سے تیسری فتم کا کفارہ وہ ہے جو کسی نقصان کی بحالی کے لئے لازم آتا ہے۔ مثلاً قتلِ خطاء کہ کسی کو فلطی ہوگئی ہے جس کا کفارہ خطاء کہ کسی کو فلطی ہوگئی ہے جس کا کفارہ دینا پڑتا ہے۔ یا مثلاً شارع نے جس جگہ شکار کرنے کی ممانعت کر دی ہے وہاں اس نے فلطی سے شکار کرلیا۔ اس میں بھی کوئی گناہ نہیں ہے بلکہ ایک فلطی ہوگئی ہے۔ اور یہ کفارہ ان فلطیوں کی پا بجائی کے لئے ہوتا ہے۔

🤏 پہلی متم کا کفارہ زجر و تو بیخ کی غرض سے ہے۔

🔏 دوسرى قتم كاكفاره عقد كشائى \_ يعنى گره كھولنے كاكفاره جے تحله كہتے ہيں۔

اور بیامربھی بالکل واضح ہے کہ کسی معصیت و جرم میں حداور تعزیر دونوں جع نہیں ہو عنے ۔ بلکہ جس میں حدمقرر ہے وہاں حد کافی ہے۔ وگرنہ پھر تعریز پر اکتفاء ہو گا۔ نیز کسی معصیت میں حداور کفارہ دونوں چیزیں جع نہیں ہوسکتیں۔جس میں حد ہے کفارہ نہیں اور جس میں کفارہ ہے اس میں حدنہیں ہے۔

اب مسئلہ میہ باقی رہ گیا کہ جس معصیت میں حدمقرر نہیں کی گئی اس میں تعزیر اور کفارہ دونوں چیزیں جمع ہوسکتی ہیں یا نہیں؟ اس میں اختلاف ہے مثلاً حالت احرام میں یا حالت صوم میں یا حالت حیض میں ہوی ہے ہم بستری کر لی گئی۔اور اس کا کفارہ ہم نے واجب گردان لیا تو پھر کیا تھم ہے؟ بعض علاء کہتے ہیں: اس میں کفارہ کے ساتھ تعریز بھی واجب ہو گئ کیونکہ جنایت کا ارتکاب کرکے اس نے واجب احترام تھم کی تو ہین کی ہے۔ بعض علاء کہتے ہیں: نہیں بلکہ اس میں صرف کفارہ کافی ہے کیونکہ کفارہ اس جرم کی یاداش ہے جو جرم کو کوکر دیتی ہے۔





(مَطْتِلْنَ : ۲۰

# عقوبات ِقدر به کی ذیلی اقسام

عقوبات قدربیکی دوشمیں ہیں جل ایک عقوبتِ قلوب اور بینفوں انسانی کے لیے ہے جو انسان کے قلب سے وابستہ ہے۔ ﴿ کورسری (عقوبت ) ابدان واموال - جوعقوبت ، قلوب کے لیے ہے اس کی دوشمیں ہیں:

🛈 ایک مثبت غم والم ک شکل میں ہے جس کی ضرب قلب پر پڑتی ہے۔

ورسری وہ جس کے اس کا وہ مادہ ہی منقطع ہو جاتا ہے جس سے قلب کی حیات و اصلاح وابسة ہے۔ اور یہ مادہ جب منقطع ہو جاتا ہے تو پھراس جگداس کی اضداد پیدا ہو جاتی ہیں۔

ان دونتم کی عقوبتوں (سزاؤں) میں سے سخت ترین عقوبت ٔ قلوب کی عقوبت ہے اور قلوب کی عقوبت ہی عقوبت ابدان کی اصل اور جڑ ہے۔

جب نفسِ انسانی جسم سے جدا ہوتا ہوتا ہوتو عقوبت کا تعلق اور اس کے احکام کا رشتہ نفس سے قائم ہو جاتا ہے۔ اس وقت عقوبت قلب کا ظہور پوری قوت سے ہو جاتا ہے۔ اور بالکل اعلانیہ اس کا ظہور ہونے لگتا ہے۔ اس عقوبت کا نام عذاب قبر ہے۔ اس وقت عذاب قلب کو برزخ سے وہ نسبت ہوتی ہے جوعذاب ابدان کواس ونیا سے نسبت ہے۔





عقوبات بدن

عقوباتِ ابدان کی دونشمیں ہیں۔شرنفس اورشرا عمال سیئے سے پناہ مانگنے کی کیاشکل ہے؟ بدنی عقوبتوں کی دونشمیں ہیں: اول دنیا میں دوم آخرت میں۔اورعقوبات کی شدت وخفت اور دوامی اور غیر دوامی باعتبار معاصی کی شدت وخفت اور گناہوں کے مفاسد کے لحاظ سے ہے۔ اعمال سیئے کی بنیا د:

کیکن تمام کی اصل شرنفس اورا عمال سیئے ہیں۔اور یہی دو چیزیں ہیں جن سے رسول اللہ علی نے اپنے خطبہ میں ہمیشہ یوں پناہ ما تگی ہے:

(وَ نَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنُ شُرُوُرِ آنَفُسِنَا وَمِنُ سَيِّنَاتِ آعُمَّالِنَا)) ♦ ''اور ہم اپخ نَفول کے شرسے اور اپنے اعمال کی برائیوں سے اللہ کی جناب میں پناہ چاہتے ہیں۔''

اعمال سید کی اصل شرنفس ہے اور اس لیے ہمد قتم کے شرکی اصل شرنفس ہے۔ شرنفس سے ہی تمام شرپیدا ہوتے ہیں۔ اعمال سیر نفس کے شمرات اور نتائج ہیں۔

وَمِنُ سَيِّئَاتِ أَعُمَالِنَا سَ كَيامِ اوبِ

علاء نے وَ مِنُ سَيِّنَاتِ اَعُمَالِنَا كَ معنى ميں اختلاف كيا ہے۔ بعض كہتے ہيں: اس كمعنى يہ ہيں كہ مارے اعمال ميں جوسيئات ہيں ان ہے ہم اللہ تعالیٰ كى جناب ميں پناه چاہتے ہيں۔ اس معنی كے لحاظ سے نوع كى اضافت اپنی جنس كى طرف ہوتی ہے۔ اور "من" تبعيض كے ليے ہے يعنى ہمارے اعمال ميں سے جوسيئات (برے) ہيں ان سے ہم اللہ تعالیٰ كى پناه چاہتے ہيں۔ اور بعض علاء كہتے ہيں: اس كے معنی يہ ہيں كہ سيئات كى عقوبات جو ہمارے حق ميں مضرت رسال (نقصان ده) ہيں۔ ان سے ہم اللہ تعالیٰ كى پناه چاہتے ہيں۔ اس معنی كے لحاظ سے عبارت يہ ہوگى:

((وَمِنُ عَقُوبَاتِ أَعُمَالِنَا الَّتِي تَسُومُنَا))



''ہم اپنے اعمال کی عقوبات سے جو ہمارے حق میں مضر (نقصان دہ) ہیں اللہ تعالیٰ کی پناہ جاہتے ہیں۔''

اس قول کی رو سے ''استعاذہ'' ہمد تتم کے شراور برائیوں سے ہو گا کیونکہ شرنفس اعمالِ سینہ کومتلزم ہیں اور اعمالِ سینہ عقوباتِ سینہ کومتلزم ہیں۔

پس رسول الله تا الله تا الله علی الله تا الله الله تا الله تا

اورابل ایمان کے لیے ملائکہ فرشتوں کی بیدعا:

﴿ وَقِهِمُ السَّيَةِ الْتِ وَمَنْ ثَقِ السَّيَالَةِ يَوْمَ إِنْ فَقَدُ رَحِمْتَهُ ﴿ ۞ (مومن: ٩/٣٠) "أنبيل برائيول سے بھی محفوظ رك حق تو يہ ہے كه اس دن تو نے جے برائيول سے بيالياس پرتو نے رحت كردى"۔

سیئات انگال اور اعمال سید سے جوعقوبات و آلام پنچ ہیں ان سے تحفظ پر مشمل ہے۔ جب اللہ تعالی بندوں کو اعمال سینہ سے محفوظ رکھے گا تو ان اعمال سینہ کی جزاء سے بھی ضرور محفوظ رکھے گا۔ اگرچہ:

﴿ وَمَنْ تَقِ السَّيِّئَاتِ يَوْمَهِنَّهِ فَقَدُ رَحِمْتَهُ ۗ ۞ (مومن:٩/٣٠)

''حق تو یہ ہے کہ اس دن تو نے جے برائیوں سے بچالیا اس پر تو نے رحت کردی یعنی بہت بڑافضل کیا۔''

ے بیرواضح ہوتا ہے کہ بیر دعاءعقوبات اعمال سے (جو قیامت کے دن پیش آنے والی میں) سے تحفظ کے لیے وارد ہے۔

اگر کہا جائے کہ بارگاہ النّی میں ملائکہ اور فرشتوں نے اہل ایمان کے لیے جو دعاء کی ہے وہ یہ ہیں کہ سیئات وہ بیہ کہ اہل ایمان کو عذاب جہنم عذاب دوزخ سے بچایا جائے۔ اس کے معنی یہی ہیں کہ ملائکہ اہل کی عقوبات وسزا سے ان کو بچایا جائے۔ بید معنی صاف صاف دلالت کر رہے ہیں کہ ملائکہ اہل

ایمان کوجس عقوبت سے بچانے کی دعاء کررہے ہیں وہ اعمال سینہ کے لوازم ہیں۔ ملائکہ کی دعا' اوررسول اللہ منافیظ کا استعاذہ اور دعاءایک ہی معنی رکھتے ہیں۔

اور آیت میں یو مئذ (اس دن) کی شخصیص وارد ہے۔اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہاں سیئات اعمال کا شر مراد ہے۔ نہ کہ بعینہ سیئات اعمال ۔ یعنی برے اعمال ۔ یہ اعتراض یہاں وارد نہیں ہوتا کیوں کہ اصل مقصد تو یہی ہے کہ اس دن سیئات اعمال کے شرسے بچایا جائے اور یہ چیز بھی تو بعینہ سیئات ہیں۔

گناہوں سے بیخے کے طریقے:

يہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ سیئات سے بچنے کی دوصور تیں ہیں:

کا ایک به که الله تبعالیٰ الی توفیق عطاء فر مائے که بندہ سیئات اور گناموں ہے بچارہے۔ اور توفیق الٰہی کی وجہ سے سیئات و گناہ کا سرے سے ارتکاب ہی نہ ہو سکے۔

رمری یہ کہ سیئات کی جزا اور سزا سے اللہ تعالی محفوظ رکھے۔ رحم و مغفرت فضل و کرم سے تعم عفود درگزر پھر دے دے۔ آیت مذکورہ ہر دوقتم کے سوالوں پر مشتمل ہے اور ظرف یعنی "یو مئذ" کا تعلق و تقیید جملہ شرطیہ سے ہے۔ یعنی و من تق السیئات سے ہے جملہ جزائی یعنی "فقد رحمته" سے نہیں ہے۔

ابتم اس حدیث کے مضمون پرغور کرو۔ فرشتوں کی دعاء اہل ایمان صالح نیک کردار لوگوں کے حق میں استغفار و دعا۔ ان پر احسان اور استغفار و دعاء سے پہلے بارگاہ اللی میں اس کی وسعت علم وسعت رحت کا وسیلہ بکڑنا یہ سب کیا استغفار و دعاء سے پہلے بارگاہ اللی میں اس کی وسعت علم وسعت رحت کا وسیلہ بکڑنا یہ سب کیا معنی رکھتا ہے۔ وسعت علم ان تمام امور پر مشتمل ہے کہ اللہ تعالی ان کے گناہوں اور گناہوں کے اسباب ان کمزور یوں کوتا ہیوں ان کے دشمن کی قوت و غلبہ نفس و خواہشات اور طبائع کے کے اسباب ان کمزور یوں کوتا ہیوں ان کے دشمن کی قوت و غلبہ نفس او خواہشات اور طبائع کے نقاضے و نیا اور دنیا کی زینتیں ان سے کس طرح گناہ کرائیں گی۔ ان تمام امور کاعلم اللہ تعالیٰ کو اس وقت سے ہے جب کہ وہ ماؤں اس وقت سے ہے جب کہ وہ ماؤں کے پیٹ میں سے اور اس کے قدیم علم کی رو سے اسے معلوم ہے کہ فلال فلال گناہ ان سے سرز د ہوں گے۔ نیز عفو و درگز رمغفرت و بخشش و غیرہ بھی اس کی جب کہ فلال فلال گناہ ان سے سرز د ہوں گے۔ نیز عفو و درگز رمغفرت و بخشش و غیرہ بھی اس کی خیس ہے کہ فلال فلال گناہ ان میام امور پر حاوی ہے۔ کیا بات ہے جس کاعلم اس نہیں ہے۔



#### وسعت رحمت

اللہ کی وسعتِ رحمت میں بیتمام امور داخل ہیں کہ اہل تو حید کو وہ ہلاک نہیں کرے گا۔ مؤمن کو جو اس سے محبت کرے عذاب و تکلیف نہیں دے گا۔ کیوں کہ وہ و اسمع الرحمت ہے۔اس کی رحمت اس قدر وسیع ہے کہ بجرشق و بدنھیب کے کوئی بھی اس کے حلقہ رحمت سے باہر نہیں رہ سکتا اور اس سے بڑھ کر کوئی شقی و بد بخت نہیں ہوسکتا کہ اس کی ای وسیع ترین رحمت سے محروم رہے جو ساری کا نئات پر محیط ہے۔

اس کے بعد فرشتے دعاء کرتے ہیں کہ اے اللہ! تو تو بہ کرنے والوں کی مغفرت فرما تیری راہ پر چلنے والوں کی مغفرت فرما تیری تعریف اور تجھ سے محبت کرنے والوں کی مغفرت فرما۔ تیری تعریف اور تجھ سے محبت کرنے والوں کی مغفرت فرما۔ تیرے اوامر واحکام کی اطاعت کرنے والوں کی مغفرت اوامر واحکام کی اطاعت کرنے والوں کی مغفرت اور اوامت اجتناب واحتراز کرنے والوں کی مغفرت کر دے۔ اور ان پر فضل و کرم کرنے والوں کی مغفرت کر دے۔ اور ان پر فضل و کرم اور رحمت کی نوازش فرما۔ اس کے بعد دعاء کرتے ہیں: ((اَن کی قَقِیَهُمُ عَذَابَ الْجَحِیمُم))

اور رحمت کی نوازش فرما۔ اس کے بعد دعاء کرتے ہیں: ((اَن کی قَقِیَهُمُ عَذَابَ الْجَحِیمُم))

یعنی سے کہ ان کو اور تمام اہل ایمان کو اور اہل ایمان کے ماں باپ ان کی اولاد اور ان کی بیویوں وغیر ہم کو جنات عدن میں جگہ دے جس میں داخل کرنے کا وعدہ کیا گیا ہے۔

وخول جنت کے اسباب www.KitaboSunnat.com

الله سجانہ و تعالیٰ اپنے وعدے کے خلاف بھی نہیں کرتا۔ لیکن اس کا وعدہ اسباب و ذرائع سے وابسۃ ہے۔ چنا نچہ فرشتوں کی دعاء بھی ان کو جنت میں واخل کرنے کے اسباب میں سے ایک سبب ہے۔ یہ بھی ایک سبب ہے کہ الله تعالیٰ نے ان کو اپنے دائرہ رحمت میں واخل کر لیا۔ ان کو رحمت کا مستحق گروانا' اور ان کو اعمال صالحہ کی توفیق عطاء فر مائی۔ اور یہ بھی ایک سبب ہے کہ فرشتوں کو ان کا مددگار بنا دیا کہ وہ ان کے حق میں جنت کی دعاء کرتے رہیں۔ کیفرشتوں کو ان کا مددگار بنا دیا کہ وہ ان کے حق میں جنت کی دعاء کرتے رہیں۔ کیمراللہ تعالیٰ یہ خبر دیتا ہے کہ اس دعاء کے بعد فرشتے یہ کہتے ہیں:

﴿ إِنْكُ آنْتَ الْعَرْبَرِ الْعَكِلَيْمُ ۞ ﴾ (عافر ۱۹۸۸)

(﴿ إِنْكَ آنْتَ الْعَرْبَرِ الْعَكِلَيْمُ ۞ ﴾ (عافر ۱۹۸۸)

#### 深 (內性)

یعنی ان تمام امور اور بھلائیوں کا مصدر منبع سر چشمہ سبب اول مبداً ومنتہا تیری ذات ہے۔ اور تمام چیزیں تیرے کمال قدرت کمال علم ہی کے کرشے بین کیونکہ عزت وغلبہ کمال قدرت ہی کا نام ہے۔ اور حکمت کمال علم کا نام ہے اور انہی دوصنعتوں کی بنا پر اللہ تعالی اپنے افتیار وقدرت سے جو چاہتا ہے حکم بھی فرماتا ہے اور جو چاہتا ہے فیصلہ کرتا ہے حکم بھی فرماتا ہے ممانعت بھی فرماتا ہے۔ اور حقیقت یہ ممانعت بھی فرماتا ہے۔ اور حقیقت یہ کے مفلق وامر کا مصدر منبع اور سر چشمہ بھی دوصفات ہیں۔

مقصود یہ ہے کہ عقوبات سیکات' یعنی معاصی' اور گناہوں کی سزا دوقتم کی ہے: شرعیہ اور قدریہ' اور شرعی عقوبت ہویا قدری اس کا اثر قلب پر بھی ہوتا ہے اور جسم پر بھی۔ اور پیر عقوبتیں اور سزائیں مرنے کے بعد برزخ میں ہوں گی اور آخرت میں بھی۔ جب کہ اجسام کو دوبارہ اپنی اصل حالت برزندہ کیا جائے گا۔

غرض! معاصی اور گناہ کی حال میں بھی عقوبت و سزا سے خالی نہیں۔ لیکن افسوں کہ بندے اپنی جہالت کی وجہ سے پچھ اس طرح غفلت میں پڑے ہیں کہ ان کو ان عقوبتوں کا شعور واحساس تک نہیں' کیونکہ دنیا کی زندگی اور زندگی کی گونا گول مشغولیتوں میں پچھ ایسے بد مست ہیں کہ ان کی عقلیں اور فکرین' منحد را اور بے حس ہو پچکی ہیں۔ بندے پچھ ایسے غافل سو رہے ہیں کہ اپنے آلام ومصائب تک کا انہیں احساس نہیں۔ انہیں اس کا شعور واحساس اس وقت ہوگا جب وہ بیدار ہول گے' نشہ اور مستی اثر جائے گی۔ منحدر حالت شعور واحساس اس مبتدل ہوگی۔ اس وقت انہیں گناہوں کی عقوبات وسزاؤں کا احساس ہوگا۔

اور وہاں عقوبتوں اور سزاؤں کا ترتب وظہوراس طرح ہوگا جس طرح جلنے والے کو جلنے کا۔ اور ہاتھ پاؤں ٹوٹ جانے والے کواس کے ٹوٹنے کا اور ڈو بنے والے کو ڈو بنے کا احساس ہوتا ہے۔ اور اسی طرح اس کو یقین ہوگا جس طرح زہر کھا جانے والے کو اپنی ہلاکت کا اور مریض کواینے مرض کے اسباب کا یقین ہوجاتا ہے۔

نیز بعض اوقات معاصی و گناہوں کی مصرتوں کا ظہور فوراً گناہوں کے ساتھ ساتھ ہی ہو جاتا ہے۔ بھی ایک طویل مدت کے بعد بھی ہوتا ہے بھی تھوڑی ہی مدت کے بعد ہوتا ہے جس طرح کہ امراض جہم اپنے اسباب اور اسباب کی قوت ضعف کے لحاظ سے متقدم ومتاخر قوی اور کمزور ہوا کرتے ہیں۔لیکن اس موقع پر بہت سے انسان غلط فہی میں مبتلا ہو جاتے ہیں۔ایک روائے شافی کی امریز ہور کھتا ہے کہ اس کا اثر پھی نہیں ہوا۔ تو سجھ لیتا ہے کہ گناہ کرنے انسان گناہ کرتا ہے اور پھر وہ دیکھتا ہے کہ اس کا اثر پھی نہیں ہوا۔ تو سجھ لیتا ہے کہ گناہ کرنے سے کوئی نقصان اور کوئی ضرر نہیں پہنچا۔ لیکن وہ یہ نہیں سجھتا کہ گناہ اپنے کام کرتے چلے جاتے ہیں اور بتدریج اپنا اثر پیدا کرتے رہتے ہیں۔ اور ٹھیک ٹھیک ای طرح اپنا کام جاری رکھتے ہیں جس طرح زہر اور مضرت رسال چیزیں اپنا کام جاری رکھتی ہیں۔ اگر انسان زہر اور مضرت رسال اشیاء کا تدارک اور بدرقہ (ترکیب) مناسب ادویہ استفراغ و تنقیہ اور مفید پر ہیزے کر لیتا ہے تو صحت کی امید ہوتی ہے۔ وگرنہ پھر وہ ہلاک ہوکر ہی رہتا ہے۔

اور بیصورت یعنی مدارک و بدرقه (مدبیر) کی شکل بھی اسی وقت ممکن ہے جب کہ انسان سے کوئی ایک گناہ سرزد ہوجائے اور وہ فوراْ اس کا مدارک کر لے لیکن اگر کوئی شخص روزانہ ہر گھڑی ہر ساعت گناہوں پر گناہ کرتا چلا جائے تو اس کا اللہ ہی حافظ ہے۔ و اللّٰہ المستعان



Carlo Maria Carlo Carlo



فَظَيْلُنّ : ۲۲

#### دل پر گناہ کے اثرات

ابتم معاصی اور گناہوں پر اللہ تعالیٰ نے جوعقوبتیں اور سزائیں مقرر فرمائی ہیں ان پر غور کرو۔ اورعقوبات کے اسباب پر پوری طرح نظر ڈالو۔ اور پھران چیزوں کے پیش نظراپنے کو ترک معاصی کی طرف بلاؤ۔

میں یہاں صرف چند چیزوں کی طرف تمہیں توجہ دلاتا ہوں۔ اگر کسی عاقل ٔ دائش مند نے
ان میں سے صرف چند چیزوں کو بھی مجھ لیا تو بیاس کے لیے بہت کافی وافی ہے۔

(وراف): یہ کہ معاصی اور اگنا ہوں کا اثر یہ ہوتا ہے کہ انسان کی آئی تھوں اور کا نوں پرمحروی کی مہر

لگ جاتی ہے آئھوں پر پردے پڑ جاتے ہیں۔ دلوں پر قفل لگ جاتے ہیں۔ قلوب
مختلف قتم کے بوجس پردوں میں دب جاتے ہیں۔ دل زنگ آلود ہو جاتے ہیں ول

اور آئکھیں مقلوب و معکوں ہو جاتی ہیں۔ معاصی و گناہ انسان اور اس کے قلب کے

درمیان حاکل ہو جاتے ہیں۔ اور پروردگار عالم کے ذکر سے قلب کو غافل کر دیتے

ہیں۔ گناہ بندے کو خود اپنی جان سے بھی غافل کردیتے ہیں۔ اللہ تعالی گنہگار کے قلب

کی تطہیر و صفائی ترک کر دیتا ہے۔ گناہ سینوں کو تنگ و تاریک کردیتے ہیں۔ قلوب کو

حق سے بھٹکا دیتے ہیں۔ دلوں پر مختلف قتم کے امراض قابو پا لیتے ہیں۔ دلوں کو غلط

راہ پرلگا دیتے ہیں۔ اور دل ہمیشہ کے لیے معکوں و مقلوب ہوکررہ جاتے ہیں۔

#### قلوب كى اقسام:

امام احد في سيدنا حذيفه بن ابن اليمان سروايت كى ب:

((اَلْقُلُوبُ اَرْبَعَةٌ: قَلُبٌ اَجُرَدُ فِيه سرَاجٌ يُزْهِرُ فَذَالِكَ قَلْبُ الْمُوْمِنِ وَقَلْبٌ مَنْكُوسٌ فَذَالِكَ قَلْبُ الْكَافِرِ وَقَلْبٌ مَنْكُوسٌ فَذَالِكَ قَلْبُ الْكَافِرِ وَقَلْبٌ مَنْكُوسٌ فَذَالِكَ قَلْبُ الْمُنَافِقِ وَقَلْبٌ مَنْكُوسٌ فَذَالِكَ قَلْبُ الْمُنَافِقِ وَقَلْبٌ مَنْكُوسٌ فَذَالِكَ قَلْبُ

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

غَلَبَ عَلَيْه منْهُمَا))

"قلوب چار قتم کے ہیں ﴿قلب اجرد (ب داغ) جس کے اندر چراغ کی روثی چیکتی ہے۔ یہ مؤمن کا قلب ہے۔ ﴿قلب اغلف جس پر پروے پڑے ہوئی چیکتی ہوئے ہیں 'یہ کافر کا دل ہے۔ ﴿قلب منکوس وسر گول' یہ منافق کا دل ہے۔ ﴿ وہ قلب جس میں ایمان ونفاق ہر دو کے مادے ہوتے ہیں اور ہر مادہ اپنی اپنی جانب کھنچتا ہے اور انسان ای کا ہوجاتا ہے جو دونوں میں سے غالب رہے۔'

اور کا: استان کی وجہ سے انسان کو طاعات اللی اور عبادت خداوندی سے نفرت ہو جاتی ہے۔ اور طاعات وعبادات سے انسان دور بھا گئے لگتا ہے۔

سو): گناہ قلب کو بہرہ کر دیتے ہیں اور وہ حق بات سننا گوارہ نہیں کرتا۔ گونگا بنا دیتا ہے۔

زبان سے حق بات نکل نہیں سکتی۔ اندھا بنا دیتا ہے حق بات دیکے نہیں سکتا۔ قلب اور حق

کے درمیان باعتبار ساعت بینائی اور کلام کے درمیان وہ بُعد (فاصلہ) ہو جاتا ہے جو

بہرے کو آ واز سے اندھے کورنگ سے اور گونگے کو بات چیت کرنے کے بعد ہوتا ہے۔

ہمارے اس بیان سے یہ بات واضح ہوگئ کہ حقیقتا بہرہ گونگا اندھا ہونا قلب سے تعلق

رکھتا ہے۔ جوارح کا بہرہ گونگا ہونا بالغرض اور بالتبع ہے۔ چنانچے قرآن سکیم کے اندر ہے:

﴿ فَائِنَهَا لَا نَعْمَى الْدَائِصَارُ وَلْكِنْ نَعْمَى الْقُلُوبُ الَّذِي فِي

"بات یہ ہے کہ تجھ آ تکھیں اندھی نہیں ہوا کرتیں بلکہ دل جوسینوں میں ہیں وہ اندھے ہوجایا کرتے ہیں۔"

مبیرے، ربید رہے ہیں۔ یہاں بصارت کی نفی ہے بصارتِ حس کی نفی قطعاً نہیں ہے۔خود اللہ تعالیٰ کا بیار شاد نفی بصارت حس کے خلاف ہے۔

> ﴿ لَيْسُ عَلَى الْاَعْلَى ٥ ﴾ (نود: ١١/٢٣) "اندھے کے لیے کوئی مضا تقدیبیں۔" یہاں اعمیٰ سے مراد بصارت حی ہے۔

صند احمد (۳/ ۱۷) حلیة الاولیاء (۳/ ۳۸۵) المعجم الصغیر للطبرانی (۲/ ۱۱۰) استاده
 ضعیف لیف بن افی طیم ضعیف راوی ہے۔



اور سیارشاد:

﴿ عَبَسَ وَتَوَلِّى ٥ أَنْ جَاءَةُ الْأَعْمَى ٥ ﴾ (عبس:١٠١/٨٠)

'' مُحد ( سَلَقِیمُ ) اتنی بات پرچیں بجیں ہوئے اور مند موڑ بیٹھے کہ ان کے پاس ایک نابینا آگیا۔''

یہاں بھی قطعی طور پر بصارت حسی مراد ہے۔

مرادیہ ہے کہ پورا پورا اندھا حقیقاً وہ ہے جس کا قلب اندھا ہو کیونکہ آنکھ کا اندھا قلب کی عدم بصارت کی عدم بصارت کی عدم بصارت کی عدم بصارت کی قوت کے سامنے آنکھ کی حسی بصارت کی نفی کر دینا بھی سیجے ہے۔ جس کی مثال رسول اللہ سکھیا کے اس ارشاد میں موجود ہے: "

اس ارشاد میں موجود ہے: "

ن ارتاویں روزرہ، ((لَیُسَ الشَّدیُدُ بِالصُّرُعَةِ وَلٰکِنَّهُ الَّذِی یَمُلِكُ نَفُسَهُ عِنْدَ الْغَضَبِ))

''قوی تر آدمی و نہیں ہے جو دوسرے کو پچھاڑدے بلکہ (پہلوان) وہ ہے جو عصد کی حالت میں اپنے نفس پر قابور کھے۔''

اورآپ کے اس ارشاد میں موجود ہے:

((لَيُسَ الْمُسُكِينُ بِالطَّوَافِ الَّذِي تَرُدُّهُ اللَّقُمَةُ وَاللَّقُمَتَانِ وَلَٰكِنَّ الْمُسُكِينَ الَّذِي لَا يَسُأَلُ النَّاسَ وَلَا يَفُطنُ لَهُ فَيُتَصَدَّقَ عَلَيهِ)) ﴿ الْمَسْكِينَ وَهُ نَهِي اللَّهُ عَلَيْهِ)) ﴿ (مَسَكِينَ وَهُ نَهِي جَوَلُول إِلَي عَلَيْهِ) لَا يَفُطنُ لَهُ فَيُتَصَدَّقَ عَلَيهِ)) ﴿ (مَسَكِينَ وَهُ نَهِي جَوَلُول إِلَي عَلَيْهِ) الرَّقِ بَو بِلِكُ مَسَكِينَ وَهُ بَهِي وَلُول إِلَي مَا نَكُمْ نَهِي الرَّد بَيْ لَهُ مَسَكِينَ وَهُ بَهِ وَلُول إِلَي مَا نَكُمْ نَهِ اللَّهُ مِنْ الرَّال اللهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ا

اسے صدقہ دیا جائے۔"

ہے۔ سد یہ رہا ہوئے۔ اور اس قتم کے نظائر وامثال تہہیں ہے شار ملیں گی جس سے واضح ہو جاتا ہے کہ حقیقی چیز کے مقابلہ میں غیر حقیقی بمز لہ معدوم کے ہوتی ہیں۔

مقصدیہ ہے کہ معاصی اور گناہوں کی عقوبات (سزاؤں) میں پیجھی داخل ہے کہ وہ دل دائیس گزشل دار ستا میں

كواندها' بېره گونگا بنادىية بيں۔

 <sup>♦</sup> صحیح بخاری۔ کتاب الادب. باب الحذر من الغضب (حدیث۔ ۱۱۱۳) صحیح مسلم۔
 کتاب البر والصلة. باب فضل من يملك نفسه عندالغضب (حدیث۔ ۲۹۰۹)

صحیح بخاری۔ کتاب الزکاۃ۔ باب قول الله تعالیٰ (لایسالون الناس الحافالاحدیث۔ ۱۳۷۹) صحیح مسلم۔ کتاب الزکاۃ۔ باب المسکین الذی لایجد غنی (حدیث۔ ۱۰۳۹)

جہار): یہ کہ معاصی قلب کو دھنسا دیتے ہیں جس طرح کہ مکان اور مکان کا سارا سروسامان زمین میں رحنس جایا کرتا ہے۔ معاصی دل کو اسفل السافلین تک دھنسا کر لے جاتے ہیں اور اسے اس کا احساس تک نہیں ہوتا۔ قلب کے دھننے کی علامت یہ ہے کہ انسان شب و روز سفلیات 'نجاسات' رزائل اور بد اخلاقیوں کے پیچھے مارا مارا پھرتا ہے۔ جس طرح کہ وہ قلب جے اللہ تعالی رفعت دیتا ہے۔ اور مقرب بارگاہ بنا لیتا ہے۔ شب و روز خیر و فلاح' عالی بلند امور' عالی بلند اعمال' عالی بلند اخلاق و اقوال کے گردگھو ما کرتا ہے۔ جیسا کہ بعض اسلاف کا قول ہے:

((انَّ لهٰذِهِ الْقُلُوبَ جَوَالَةٌ فَمِنْهَا مَا يَحُولُ حَولَ الْعَرْشِ وَمِنْهَا مَا يَحُولُ حَولَ الْعَرْشِ وَمِنْهَا مَا يَحُولُ حَولَ الْعَرْشِ وَمِنْهَا مَا يَحُولُ حَولَ الْحُشِّ))

'' بیقلوب (دل) ہمیشہ گھومتے پھرتے ہیں لیکن بعض عرش کے ارد گر د گھومتے پھرتے ہیں اور بعض غلاظتوں کے ارد گرد''

ربیع: یه که معاصی قلب (ول) کومنخ کر دیتے ہیں اور جس طرح صورتیں منخ ہوا کرتی ہیں۔ قلوب بھی منخ ہو جایا کرتے ہیں۔ انسانی قلب حیوانی قلب کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔ اخلاق اعمال افعال طبائع کے لحاظ سے جس جانور سے مناسبت ہو جاتی ہے۔ اس جانور کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔ بعض قلوب منخ ہو کر خزیر کی صورت اختیار کر لیتے ہیں۔ ان کے اندر خزیر کی سورت اختیار کر لیتے ہیں۔ ان کے اندر خزیر کی سورت اختیار کر لیتے ہیں۔ بغض قلوب منخ ہو کر گئے اور گدھ سانپ اور بچھو کی صورت اختیار کر لیتے ہیں۔ غرض! اخلاق و عادات اور طبائع کے لحاظ سے صورتیں تبدیل ہوا کرتی ہیں۔ چنانچے سیدنا سفیان بن عید ہوئے ہیں آیت کی بھی تاویل کی ہے:

﴿ وَمَا مِنْ دَآتِتُمْ فِي الْاَرْضِ وَلَا طَهِرٍ يَطِيْهُ بِجَنَّا حَبْهِ اللَّهُ أَمَمُ إِنشَالُكُمْ.

مَا فَرَطْمَنَا فِي الْكِتْبِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَّى كَرْتِهِمْ يُحْشُرُونَ ۞ ﴾

(انعام:٢/٨٦)

''اور جیتے جاندار زمین پر چلتے ہیں اور جیتے پرندے اپنے دو پروں پر ہوا میں اڑے اڑے پھرتے ہیں' بیسب بھی تم لوگوں کی طرح امتیں (گروہ) ہیں۔'' وہ فرماتے ہیں: بعض قلوب درندوں کے اخلاق اختیار کر لیتے ہیں۔بعض کتوں کے بعض گدھوں کے اور بعض اپنے ظاہری لباس میں طاؤسی (مورکے ہے) اخلاق اختیار کر لیتے

## الله دولفشافي المنظمة المنظمة

میں اور اپنے خوش نما پروں پر ناچا کرتے ہیں۔ بعض گدھوں کی طرح پلید اور احمق ہوا کرتے ہیں۔ بعض مرغ کی طرح انسانوں کو فائدہ پہنچاتے ہیں۔ بعض کبوتروں کی طرح الفت وانسیت کے خوگر ہوتے ہیں۔ بعض اونٹ کا ساکیندر کھتے ہیں۔ بعض ایسے ہوتے ہیں جن میں سراسر خیرو فلاح ہوتی ہے اور وہ بکری کی صورت اختیار کر لیتے ہیں اور بعض لومڑی کا اخلاق رکھتے ہیں اور لومڑی کی صورت اختیار کر لیتے ہیں ہمہ وقت لومڑی کی می مکاریاں کرتے رہے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے جاہلوں اور گمراہ لوگوں کو بھی گدھوں سے تشبیہ دی ہے۔ بھی کوں سے اور بھی دوسرے جانوروں سے۔ اور بھی یہ باطنی مناسبت اس قدر قوی اور مضبوط ہو جاتی ہے کہ اس کا اثر ظاہری صورت پر نمایاں ہونے لگتا ہے۔ اور اس چیز کو ارباب فراست خوب سیجھتے ہیں۔ اور پچھ ظاہری اعمال وگر دار تو ایسے سرز دہونے لگتے ہیں کہ عام آ دی بھی دیکھ سکتا ہے اور ہیں۔ اور پائیدار ہو جاتی ہے کہ صورت پر بھی عالیہ تا مال وکر دار کے لحاظ سے بھی اس قدر قوی اور پائیدار ہو جاتی ہے کہ صورت پر بھی عالیہ آ جاتی ہے۔ اور بالآخر تھم اللی کے مطابق ظاہری صورت بھی سنے ہو جاتی ہے۔ یہ ہے سنے تام جیسا کہ یہود اور ان جیسے دوسرے لوگوں کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے کیا ہے۔ اور اس امت میں بھی بعض کو بندر اور خزیر کی صورت میں سنے کر دیتا ہے۔

سبحان الله! کتنے ہی قلوب مسنح ہو کر تبدیل ہو گئے اور انہیں اس کی خبر تک نہیں۔
کتنے ہی مسنح ہو گئے۔ کتنے ہی چنس گئے۔اور کتنے ہی عوام کی تعریف وقوصیف کے فتنہ میں مبتلا
ہو کررہ گئے۔اور اللہ کی پردہ داری نے ان کو دھو کہ دیا۔ اور کتنے ہی انعام الہیداور استدراج کے
امتحان میں پڑے ہوئے ہیں۔ اور حقیقت یہ ہے کہ بیٹمام امور من جانب اللہ عقوبات سزائیں ،
اہنتیں اور ذلتیں ہیں۔اور بس کیکن افسوس جاہل لوگ ان چیزوں کو کرامت اور عزت ہجھ رہے
ہیں۔ اللہ بھی ان کے ساتھ مکر وخدع کرتا ہے۔ ان استہزاء کرنے والوں کے ساتھ وہ بھی
استہزاء کرتا ہے۔ اور حق سے ٹیڑھا چلنے والوں کو اللہ ٹیڑھا کر دیتا ہے۔

مئع: ید که فلب (ول) الث دیا جاتا ہے جس کی وجہ سے وہ حق کو باطل اور باطل کوحق، معروف کومئر اور مئر کومعروف سیحفے لگتا ہے۔ شروفساد تابی و بربادی کے سامان کرتا ہے اور سیحفتا ہے کہ میں اصلاح کر رہا ہوں۔ اللہ تعالیٰ کی راہ سے لوگوں کو بھٹکا تا ہے اور سیحفتا ہے کہ میں لوگوں کو اللہ کی طرف بلا رہا ہوں۔ ہدایت کے بدلہ ضلالت خریدتا ہے اور سیحفتا ہے کہ میں ہدایت کی راہ پر ہوں۔ نفس وخواہشات کی پیروی کرتا ہے اور

سجھتا ہے کہ اپنے مولاکی اطاعت کر رہا ہوں۔

معاصی اور گنامون کی میتمام عقوبات اور سزائیس وه بین جوقلوب پر جاری اور نافذ موتی

ہضتم: یہ کہ معاصی (گناہ) ونیا میں پروردگار عالم اور بندے کے درمیان حجاب بن جاتے بیں۔اوریہ قیامت کے دن حجاب اکبر ثابت ہوں گے۔ چنانچہ الله تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿ گَلْاً اِنْصُهُمْ عَنْ زَیِّهِهُمْ کَیْوَمَیمِنِیا لِمُمْعُجُونُونَ ۞ ﴾ (مطففین: ۱۵/۸۳)

" يہی نہيں (بلكه) بيلوگ اس دن ديدار باري تعالیٰ ہے محروم رہيں گے"

معاصی بندوں کی اس مسافت کی راہ میں سدراہ ہوتے ہیں۔ جو بندوں اور بندوں کے قلوب کے درمیان واقع ہے۔ اور بندوں کوقلب تک پہنچنے ہی نہیں دیتے 'تا کہ وہ اصلاح وفساد کی چیزوں پرغور کریں اور بندوں کوشقی و بدبخت کر کے چیوڑتے ہیں۔

نیز معاصی اس راہ کو بھی کاٹ دیتے ہیں جو بندوں کے قلوب اور پروردگار عالم کے درمیان واقع ہے۔ جس کے ذریعہ قلوب اپنے پروردگار تک پہنچتے اور اس سے نفرت حاصل کرتے ہیں۔اور جس تقرب سے بندوں کو شندک حاصل ہوتی ہے اور جس سے دلوں کوفرحت وانبساط اور مسرت ونشاط حاصل ہوتا ہے۔

غرض! معاصی بندول اور بندول کے قلوب کے درمیان اور قلوب اور پروردگارِ عالم کے درمیان قلوب اور اخلاق عالم کے درمیان حجاب اور پرخطر حجاب بن جاتے ہیں۔

نهم: معاصی معیشت (زندگی) کو تلخ بنا دیت بین ۔ ونیا کی معیشت بزرخ کی معیشت آخرت کی معیشت مینوں جگہ کی معیشت معاصی اور گناہوں کی وجہ سے تنگ اور تلخ ہو جاتی ہے۔اور آخرت میں عذاب دروناک کا موجب بن جاتے ہیں۔ چنانچے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿ وَمَنْ أَغْرَضَ عَنْ مِذِكْرِی فَاِنَ لَهُ مَعِد فَیْشَهُ صَافِحًا وَلَهُ مُدَّدُونَهُ

يَوْمَرُ الْقِلْيَمَةِ أَعْلَى ۞ (طه:١٣٣/٢٠)

''جس نے میری یاد (ذکر) سے غفلت کا مظاہرہ کیا (بعنی روگردانی کی یا مونہہ موڑا) تو اس کی زندگی تنگی میں گزرے گی اور ہم اسے بروز قیامت اندھا کرکے اٹھا ئیں گے۔''



معيشة ضنك كي تفير:

بعض علاء نے معیشة ضنك كى تفير"عذاب قبر" سے كى ب- اور يتفير صحح بھى ہے۔اس میں کوئی شک بھی نہیں ۔لیکن اس آیت ہے کہیں زیادہ وسیع معنی پرمشتل ہے۔اس کی وسعت وعموم ہمد تتم کی معیشت پرمشتمل ہے۔معیشت تلخ خواہ وہ دنیا کی معیشت ہوخواہ بزرخ کی۔خواہ آخرت کی بیموم تمام پر حاوی ہے "معیشة صنكا" اگرچد" نكرہ" ہے اور ساق اثبات میں واقع ہوا ہے۔لیکن معنی کے لحاظ ہے اس میں عموم اور وسعت ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے "معیشت ضنك" تلخ، وتنگ زندگی كواعراض عن الله پر مرتب اور متفرع فرمایا ہے۔ اور بیر "معیشت ضنك "اعراض كرنے والے كے اعتبار سے بى ہو گى۔اگرچدوہ ونیا میں بے شارنعائم اللہ اور نفائس ولذیذ دنیا ہے بہرہ وراورلذت اندوز ہو۔لیکن اس کا قلب تو وحشت و ذلت اور صرتوں کی آ ماجگاہ ہی بنارہے گا۔ ہر وحشت' ہر ذلت' ہر صرت قلب کے لیے ٹکڑے کر رہی ہوگی۔ باطل امانی اور آرز وئیں مختلف فتم کے عذاب ای دنیا میں اس کے لیے موجود ہوں گے۔اوراس کی میتمنائیں اور آرز وکیں شہوات عشق حب دنیا حب ریاست حب امارت کے نشہ میں مستور ہوں گی۔ اور ہمہ اوقات اسے بدمت رکھتی ہوں گی، اگر وہ شراب خور نہیں ہے تو شراب کا نشہ نہ سہی لیکن ان شہوات وخواہشات وتمناؤں اور آ رزؤں کا نشہ بجائے خود اس قد رخطرناک ہوتا ہے کہ انسان کواس ہے بھی افاقہ ہی نہیں ہوتا۔شراب خور کوتو بھی نہ بھی افاقیہ ہو جاتا ہے لیکن جب دنیا اور خواہشات کا نشہ تو اتر نے ہی نہیں یا تا۔ اور بیدنشہ اس وقت اتر تا ہے جب کدموت کا پیالہ بیتا ہے۔ اور موت کا نشداس پرسوار ہو جاتا ہے۔ اور ان سے دنیا کی اس زندگی ہے علیحدہ کرکے مُر دوں میں سلا دیتا ہے۔

پس معیشت ضنک علی زندگی تلخ زندگی ہراس آدی کے لیے لازم وضروری ہے جو ذکر اللہی سے اعراض کرے۔ اور اللہ کے پیغیر سکھیا نے جو پچھ پیش کیا ہے اس سے اعراض کرے۔ اور یہ معیشت ضنک تلخ زندگی نئی زندگی دنیا ہیں بھی لازی ہے اور برزخ ہیں بھی اور قیامت کے دن بھی اور حقیقت امر بھی یہ ہے کہ آتکھوں کو ٹھنڈک قلب کو ہدایت نفس کو اطمینان اللہ معبود برحق کے سوامکن ہی نہیں۔ معبود ان باطل سے سوائے پریشانی اور سراسیمگی کے پچھ حاصل نہیں۔ پس نے ذات اللی سے ٹھنڈک نہ پائی اس کانفس ہمیشہ حسرتوں سے خی اور چور

الله والنشاف المراجع ا

رہے گا۔اللہ تعالیٰ حیات طیب ٔ اورشیریں زندگی اسی کوعطاء فرما تا ہے جواس پرایمان لا تا ہے۔ اوراعمال صالحہ سے اپنے کومزین و آ راستہ کرتا ہے۔جیسا کہ اللہ کا ارشاد ہے:

﴿ مَنْ عَمِلٌ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْالنَّنَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْمِينَكُ حَلُوةً طَيِّبَةً ، وَلَنَجْزِينَكُهُمُ آجَرَهُمْ بِآخْسَنِ مَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ ٥﴾

(نحل: ۲۱/۱۹)

''جس نے نیک عمل کیا وہ خواہ مرد ہو یا عورت۔اور وہ ایمان بھی رکھتا ہے تو ہم دنیا میں اس کی زندگی اچھی بسر کرائیں گے اور آخرت میں بھی ان کے اعمال صالحہ کا انہیں ضرور صلہ دیں گے۔''

پس (اہل) ایمان جواعمال صالحہ سے مزین ہوں ان کے لیے اللہ تعالیٰ کی ضانت ہے کہ وہ انہیں دنیا ہیں بھی اچھی زندگی عطاء فر مائے گا اور قیامت کے دن بھی بہترین زندگی سے نوازے گا۔ واقعہ یہ ہے کہ ایمان والوں کے لیے جو اپنے اعمال صالحہ سے اپنے کو مزین اور آراستہ کریں گے دونوں جہان میں بہترین زندگی ہے۔ ایسے ہی لوگ جہان میں زندہ اور کامیاب ہیں۔اوراس کی نظیر اللہ تعالیٰ کا بیار شاد ہے:

﴿ لِلَّذِيْنَ أَحْسَنُوا فِي هَٰذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ ۗ وَلَدَادُ الْأَخِرَةِ خَسَيُّهُ وَلَدَادُ الْأَخِرَةِ خَسَيُّهُ وَلَدَادُ الْأَخِرَةِ خَسَيُّهُ وَلَدَادُ الْأَخِرَةِ خَسَيْدً وَلَيْعَادُ اللهِ عَلَيْهِ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَلَيْعَادُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

''جن لوگوں نے بھلائی کی ان کے لیے اس دنیا میں بھی بھلائی ہے اور آخرت کا گھر تو بہت ہی بہتر ہے اور کیا ہی خوب ہے پر ہیز گاروں کا گھر''

اور بدارشاد بھی اس کی نظیر ہے:

﴿ وَآنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَرَ ثُوْبُواۤ الِنِهِ يُمَتِّغَكُمْ مَتَاعًا حَسَنًا اللَّهِ يُمَتِّغَكُمْ مَتَاعًا حَسَنًا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مُسَمَّى وَنُوْتِ كُنَّ ذِي فَضْلٍ فَضْلَهُ ﴿ ٥﴾ اللَّهَ وَنُوْتِ كُنَّ ذِي فَضْلٍ فَضْلَهُ ﴿ ٥﴾

(هود: ١١/٣)

''اور یہ کہاپنے پروردگار ہے گناہوں کی معافی ماگؤ پھراس کی جناب میں تو بہ کروتو تم کوایک مقرر وقت تک دنیا میں میں خوش عیشی دے گا (یعنی ان کی زندگی نہایت خوش گوارگزرے گی) اور جس نے زیادہ کیا ہے اس کواس کا زیادہ صلہ دے گا۔'' پس وہ لوگ جومتی 'پرہیز گار' نیک اعمال ونیک کردار ہیں وہ دنیا اور آخرت کی نعمتوں

ے بہرہ وراور فائز الرام ہیں۔ دونوں جہان میں انہیں بہترین زندگی حاصل ہے کیوں کہ نفس کی فرحت سرور قلب فرحت قلب انتہاج قلب طمانیت قلب انشراح قلب نور قلب وسعت قلب عافیت قلب عافیت قلب ہوات ہے اور یہ چیزیں ای وقت حاصل ہوتی ہیں جب کہ شہوات محرمہ خواہشات مکروہ اور شہات باطلہ ہے اجتناب واحر از کیا جائے۔ اور حقیقت امر تو یہ ہے کہ اصل نعت وسرور اصل فرحت و بہجت اصل لذت و عافیت بھی یہی ہے۔ ای کا نام ہے جسمانی لذت و مرور۔ اس کے مقابلہ میں بیج اور سراسر بیج ہے۔

لطف ایں بادہ ندانی بخدا تانہ چشی چنانچ بعض عارفین سلف صالحین کذت آشنائے بادہ توحید کا قول ہے: ۔

((لَوُ عَلِمَ الْمُلُوكُ وَابُنَاءُ الْمُلُوكِ مَا نَحُنُ فِيُهِ لَجَادَلُوْنَا عَلَيْهِ بِالسُّيُوفِ))

''اگر بادشاًہ اور بادشاہوں کے بیٹے وہ حالت معلوم کر لیں جس میں ہم ہیں تو اس کے لیے وہ ہم سے تلوار لے کر جنگ کریں۔''

سن اور عارف بالله كا قول ہے:

((انَّهُ يَمُرُّ بِالْقَلَبِ اَوُقَاتٌ اَقُولُ فِيهَا: إِنْ كَانَ اَهُلُ الْجَنَّةِ فِي مِثْلِ هٰذَا إِنَّهُمُ لَفِي عَيُشِ طَيِّبِ))

'' قلب پر کیجھ آیسے اوقاً ت بھی آ جاتے ہیں کہ زبان بے ساختہ چلا اٹھتی ہے کہ اگر اہل جنت کو ایسی نعمت حاصل ہے تو یقیناً وہ بہترین عیش سے بہرور ہیں وگرنہ کچھ نہیں۔''

سی اور بزرگ کا قول ہے:

((انَّ فِي الدُّنَيَا جَنَّةٌ هِي فِي الدُّنَيَا كَالُجَنَّة فِي الْاحْرَةِ فَمَنُ دَخَلَهَا دَرَانَ فِي اللَّخِرَةِ فَمَنُ دَخَلَهَا دَمُ يَدُخُلُ جَنَّة الاحْرَةِ فَمَنُ دَخَلَهَا لَمُ يَدُخُلُ جَنَّة الاحْرَةِ)

''بِ شَكَ دِنيا مِن اللّهِ جنت ہِ اور وہ ولي بى جنت ہِ جيسى آخرت كى ۔ جو آدى دنيا كى دنيا كى اس جنت مِن داخل ہوا اور جو آدى دنيا كى اس جنت مِن داخل ہوا اور جو آدى دنيا كى اس جنت مِن داخل ہوا وہ آخرت كى اس جنت مِن داخل ہيں ہوگا۔'' اس جنت مِن داخل ہيں ہوگا۔'' اور اس جنت كى طرف رسول الله مُن الله عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ الل

الله دَواكِشَافي كِيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّا اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

((إذَا مَرَرُتُمُ بِرَيَاضِ الْجَنَّةِ فَارُتَعُوا))

''جبتم جنت کی کیار یوں سے گزروتو کچھ چرلیا کرو۔''

صحابة نے عرض كيا: يارسول الله! جنت كى كيارياں كون عى بين؟ آپ نے ارشاد فرمايا: ((حَلَقُ الذِّكُرِ)) ♦ '' ذكر الهي كے طلقے'' اور آپُكا ارشاد ہے:

((مَا بِيُنَ بَيْتِي وَمِنْبَرِي رَوُضَةٌ مِنُ رِيَاضِ الْجَنَّةِ)) 🏵

''میرے گھر اور میرے منبر کے درمیان جنت کی کیاریاں ہیں۔'' اور اللہ کے اس فرمان ہے: ﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيْمِ ۞ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَمِيْمٍ ۞ ﴾

(انفطار: ۱۹۰۱۳/۸۲)

''یقیناً نیک لوگ جنت کے عیش و آرام اور نعمتوں میں ہوں گے اور یقیناً بد کارلوگ دوزخ میں ہوں گے۔"

تم یہ نہ سمجھ او کہ یہ یوم معادلین قیامت کے دن کے ساتھ مخصوص ہے بلکہ ابرار یعنی نیک لوگ ہرسه عالم؛ متنوں جہانوں میں تعیم و جنت میں ہیں۔ اور فجار وبدکار متنوں جہانوں میں جہنم میں ہیں۔اللہ کے لیےتم ہمیں بتاؤ کہ نیکو کارقلب' قلب سلیم' سلامتی صدر' معرفت رب العالمین' محبت باری تعالیٰ اور رضاء مندی الہی ہے بڑھ کر دنیا کی کون می لذت اور کون می نعمت ہو سکتی ب؟ اور قلبِ عليم كيسواكوئي عيش بي بهي؟ خود الله تعالى الي خليل عايدًا كي مدح وتوصيف اور سلامتی قلب کے بارے میں فرماتا ہے:

﴿ وَإِنَّ مِنْ شِيْعَتُهُ كَوِبْرُهِ يُمَ ۞ إِذْ جَاءَ رَبُّهُ بِقُلْبٍ سَلِيْمٍ ۞ ﴾

(صافات: ۲۲/۳۷)

"اورنوح كے طريق پر چلنے والوں ميں سے ايك ابراہيم تھے جب كه صاف قلب كے ساتھا ہے پروردگار کی طرف آئے۔'' نیز اللہ تعالیٰ انہی کے قول کی نقل فرما تا ہے: ﴿ يَوْمَرَ كَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُوْنَ ۞ إِلَّا مَنْ أَنَّى اللَّهَ بِقَلْبٍ

سَلِيْمِ 0 (شعراء:١٩٩/٢١)

<sup>♦</sup> مسند احمد (٣/ ١٠٥) سنن ترمذي ـ كتاب الدعوات ـ باب (٨٢) (حديث ـ ٣٥١) اس كي سندين محمد ين ثابت شعيف راوي ٢- ﴿ صحيح بخارى. كتاب فضل الصلاة من سجد مكة والمدينة. باب فضل مابين القبر ومنبر (حديث. ١٩٣٠/١٩٩٥) صحيح مسلم. كتاب الحج. باب فضل مابين قبره الما الماء (حديث - ١٣٩٠ - ١٣٩١)



"جس دن کہ مال اور اولاد کچھ کام نہ آئے گی لیکن فائدہ والا وہی ہوگا جو اللہ کے

سامنے بے عیب ول لے کر جائے گا"

اور قلب سلیم وہی ہے جوشرک ئے عل وغش (دھوکہ وفریب) سے مقد وحمد سے بغض وکینہ سے حرص وطع سے کبروغرور سے حب دنیا حب ریاست سے سالم اور محفوظ ہو۔ ایسا قلب ہر آفت ہر مصیبت و ابتلا سے محفوظ ہے۔ اللہ تعالی سے دور رکھنے والی باتوں سے محفوظ ہے۔ اللہ تعالی سے دور رکھنے والی باتوں سے محفوظ ہے۔ اللہ کی خبروں کے خلاف شبہات پیدا ہوتے ہیں۔ ان سے محفوظ ہے۔ ان شہوات و خواہشات سے محفوظ ہے جو احکام اللی کے خلاف انجرتی ہیں۔ ان ارادوں سے محفوظ ہے جو مراد اللی کے خلاف انجرتی ہیں۔ ان ارادوں سے محفوظ ہے جو مراد اللی کو قراستا ہے می خلاف اقدام کرنے پر مجبور کرتے ہیں۔ اور ہرراہ زن سے محفوظ ہے جورشتہ اللی کو تو رسکتا ہے بی قلب اور ایسا قلب دنیا میں بھی جنت میں ہے اور بزرخ میں بھی جنت میں ہے اور قیامت کے دن بھی جنت میں ہے۔ اور قیامت کے دن بھی جنت میں ہے۔

قلب كى سلامتى:

قلب كى سلامتى بانج چيزوں كے بغير يحميل كونہيں پہنچى:

- 🛈 شرک مے محفوظ ہؤیہ تو حیدالہی کے خلاف ہے۔
- 🛣 سنت نبوی کے خلاف جو بدعات ہیں ان سے محفوظ ہو۔
- 🗭 اورامرِ اللی کے خلاف جوشہوات وخواہشات ہیں ان سے محفوظ ہو۔
- 🕜 ایی غفلت ہے محفوظ ہو۔ جو ذکر البی سے غافل اور بے خبر کر دے۔
- تجریدتوحید تجریدالی کے خلاف جوخواشہات وشہوات ہوں ان سے محفوظ ہو۔

ان پانچ چیزوں کے علاوہ ایک اخلاص بھی ہے۔لیکن میدان پانچوں امور پر حاوی ہے۔ یہ پانچ چیزیں اللہ اور بندوں کے درمیان کے حجابات ہیں۔ اور ہر حجاب کے ماتحت بے شار اقسام ہیں جو بے شار افرادُ اور لا تعداد اشخاص پر مشتمل ہے۔

ای لیے ہر بندہ اس امر کامختاج اور ضرورت مند ہے کہ بارگاہ الّہی میں اپنے لیے ہمیشہ صراط استقیم کی ہدایت طلب کرتا رہے۔ بندے جس قدر اس دعاء کےمختاج ہیں گی چیز کے خہیں۔ اور جس قدر رید دعاء مفیز نہیں۔ کیوں کہ صراط متنقیم خہیں۔ اور جس قدر یہ دعاء بندوں کے لیے مفید ہے کوئی اور دعاء مفیز نہیں۔ کیوں کہ صراط متنقیم بہت سے علوم بے شار ارادوں اور لا تعداد ظاہری باطنی اعمال اور ترک واجتناب کے بے شار امور پر مشمل ہے جو بندوں پر ہمہ اوقات جاری و طاری رہتے ہیں اور اس صرط استنقیم کی



مجھی قطعاً نہیں مجھ سکتے۔اور مجھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ جس قدر تفصیلات بندوں کو معلوم ہوتی ہیں ان سے کہیں زیادہ سے زیادہ بے خر ہوتے ہیں۔ اور جومعلوم ہوتی ہیں ان میں سے بھی بہت ی چیزوں پر قادر اور قابو یافتہ نہیں ہوتے۔ اور پھر بندے ان چیزوں کا ارادہ کرنے کے بعد ہی بسا اوقات عمل سے قاصر رہتے ہیں اور اگرعمل کرلیا تو پھرشرا نط اخلاص یور نے نہیں ہوتے۔اوراگرشرائط اخلاص بھی موجود ہیں تو پھر اللہ اور اللہ کے رسول کی متابعت پوری طرح نہیں یائی جاتی۔اور اگر اللہ اور اللہ کے رسول کی متابعت بھی موجود ہے تو پھر بندے اس پر ابت قدم رہے بھی ہیں یا نہیں؟ بہتمام باتیں پیش آتی ہیں اور ساری مخلوق لازی طور پران چیزوں سے دو چار ہوتی ہے۔ بیتمام مواقعات لازمی طور پر پیش آتے ہیں کیکن کسی کو کم اور کسی کوزیادہ۔اور بیظاہر ہے کہ انسانی طبائع میں جو ہدایت ودیعت کی گئی ہے وہ ان تمام چیزوں پر قابونہیں پاسکتی۔ بلکہ اگر انسان کو طبائع پر چھوڑ دیا جائے تو خود طبائع ان چیزوں کی تخصیل ویممیل میں رکاوٹیں ڈال دیتے ہیں۔ چنانچہ طبائع کی کج روی ہے جس نے منافقوں کوغلط راہ پر ڈال دیا۔ طبائع کے رجحانات نے ان کو اصل جبلت اور جبلی ظلم و جورکی طرف موڑ دیا۔ اللہ تبارک وتعالی اپنی قضاء وقدر اور اوامر و نواہی کو اس صراط متنقیم پر چلاتا ہے۔ اور اس کے بموجب بندول کو دعوت دیتا ہے اور اپنے بندول میں سے جسے حابتا ہے اپنے فضل و کرم سے اس صراط متنقیم پرلگا دیتا ہے۔ اور جہال صلاحیت یا تا ہے اپنی ہدایت پہنچا دیتا ہے۔ اور جے جا ہتا ہے اس صراط منتقیم اور ہدایت ہے محروم کر دیتا ہے۔اور پیسب پچھ عدل وحکمت' صلاحیت وعدم صلاحیت محل و مقام کے ماتحت کرتا ہے۔اورا پنی ای صراط متقیم کے مطابق کرتا ہے جواللہ تعالیٰ نے اپنے امرو تھم سے اپنے بندوں کیلئے قائم کی ہے۔ اور جس کی طرف بر بنائے ججت وعدل اینے تمام بندوں کو دعوت دی ہے اور اپنے نصل وانعام کی رو سے جے جا ہتا ہے اس صراط متنقیم کی ہدایت کرتا ہے۔اور عدل وصل کی رو سے جسے حاہتا ہے اس سے دور پھینک دیتا ہے۔ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اس صراط متقیم کو پھر قائم کرے گا اور جنت میں جانے کی راہ يمى صراط متقيم جو گى۔ جو بندے دنيا ميں اس سے دور رہے وہاں بھى الله تعالى اس سے انہيں دورر کھے گا۔ اور جواس پر قائم رہے وہاں بھی اللہ تعالی انہیں قائم اور ثابت قدم رکھے گا۔ جو بندے اللہ اللہ کے رسول کے لائے ہوئے دین پر ایمان لائے اور دنیا میں اس ایمان کے نور

جوائے شافی کے اندر وہاں پوری قوت سے ان کے قلوب منور اور روشن رہے۔ یہی ایمانی نور ان کے اندر وہاں پوری قوت سے انجرے گا۔ اور ان کی راہ نمائی اور راہبری کرے گا۔ حشر کی ظلمتوں اور تاریکیوں میں یہ نور ان کے آگے آگے اور ان کی راہ نمائی کرے گا۔ ان کے ایمان کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے اس نور کی حفاظت کی اور اس وقت تک حفاظت کی جب کہ لوگ آنہیں دنیا سے رخصت کر کے والیس لوٹے اور ای طرح حفاظت کی جس طرح ان کی بارگاہ تک چہنچنے میں ان کے ایمان کی حفاظت کی ۔ اور منافقین کا نور اس نے بالکل بجھا دیا۔ اور ای طرح بجھا دیا۔ اور اس کے وہ رہے۔

جولوگ گنہگار ہیں ان کے اعمال و کر دار کو اس صراط متنقیم کی ہر دو جانب کا نٹوں کی شکل میں قائم کر دیا۔ جو ان گنہگاروں کے دامن پکڑتے اور الجھاتے رہیں گے۔ اور ای طرح الجھاتے رہیں گے جس طرح دنیا میں ای صراط پر چلنے سے الجھاتے رہے۔

اس صراط متقیم سے اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو اسی طرح اور اسی رفتار سے گزارے گا جس طرح اور جس رفتار سے بندے دنیا میں اس صراط متقیم پر گزرتے رہے۔ کوئی جلد سے جلد پار ہو جائے گا اور کوئی دیر سے۔ اور پھر ایمان والوں کے لیے اللہ تعالیٰ نے وہاں حوض بنا رکھے میں کہ ایمان والے ان سے سیراب ہوں اور اسی قدر سیراب ہوتے رہے۔ جولوگ شریعت و دین تعالیٰ کی شریعت و دین سے اور اس پڑ عمل پیرا ہو کر سیراب ہوتے رہے۔ جولوگ شریعت و دین سے محروم رہے وہ وہاں بھی ان حوضوں کے پانی سے محروم رہیں گے۔

اب ہم تمہیں کہتے ہیں کہ بدآ خرت ہے۔ اس پرتم غور کرو۔ آخرت تمہاری آتھوں کے سامنے موجود ہے اور پھر عالم دنیا اور عالم آخرت کے متعلق اللہ تعالیٰ کی کیا کیا حکمتیں ہیں۔ ان پرغور کرو۔ تمہیں پوری طرح معلوم ہو جائے گا اور ایساعلم بقینی تمہیں حاصل ہو جائے گا جس میں کسی شک وشبہ کی گنجائش و کمی نہیں رہے گی۔ معلوم ہو جائے گا کہ بید دنیا تو آخرت کی بھیتی کی میں کسی شک وشبہ کی گنجائش و کمی نہیں رہے گی۔ معلوم ہو جائے گا کہ بید دنیا تو آخرت کی منزلین کہ اور آخرت میں لوگوں کی سعادت و شقاوت کی منزلین و نیا میں ایمان و عمل اعمال صالحہ اور کر دار بد کے لحاظ سے مختلف ہوں گی۔ دنیا کی ہر منزل آخرت کی منزل کا عنوان ونمونہ ہے اور تو فیتی اللہ تبارک و تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے۔

بڑی ہے بڑی عقوبت وسزاانسان کے لیے بیہ ہے کہ وہ دنیا اور آخرت دونوں میں اس صراطمتنقیم سےمحروم اور بے بہرہ رہ جائے۔



فَطْتِلْنَ : ٣٣)

## گناہوں کی اقسام اورملکیہ گناہ

گناہ چارفتم کے ہیں:

#### 0 ملكيه 6 شيطانيه 6 سبعيه 6 بهيميه

''معاصی اور گناہ اپنے درجات اور مفاسد کے اعتبار سے مختلف ہیں اور اس لیے ان کی دنیوی' اخروی عقوبتیں اور سزائیں بھی مختلف ہیں۔ اور بتائید اللّٰی ہم ایک مخترمگر جامع فصل کے اندر اسے پیش کر دیتے ہیں۔''

ہم کہتے ہیں کہ معاصی دوقتم کے ہیں:

ا تركِ مأمور ليعن الله نے جس كرنے كا امر اور عم فرمايا ہے اسے ترك كرويا جائے۔

ت فعل مَحْظُور يعنى الله في جس منع فرمايا م اس كيا جائد

گناہوں کی یہی دونشمیں ہیں جن میں حق سجانہ وتعالی نے اپو البجن یعنی شیطان اور ابو الانس یعنی سیدنا آ دم کوآ زمائش میں ڈالا ہے۔

یہ ہر دوقتم کے گناہ باعتبار اپنے محل و مقام جوارح اور قلوب۔ اور باعتبار اپنے تعلقات کے کہاس کا تعلق اللہ سے ہے یا مخلوق سے کیا ہے؟ مختلف ہیں۔ اگر چہ حقوق الخلق اور حق العباد کا تعلق بھی حقوق اللہ کو متضمن ہے۔ مگر چونکہ حقوق العباد کا وجوب بندوں کے مطالبات کی وجہ سے ہے۔ اور بندے عفو و درگزر کریں تو معاف ہو جاتے ہیں۔ اس لیے ان کا نام حقوق العباد اور حقوق المخلق رکھا گیا ہے۔

ان گناہوں کی چارفشمیں ہیں:

الله ملکیه الله شیطانیه الله سیطانیه الله سبعیه (درنده صفتی) الله بهیمیه (حیوانی)



ملکیه گناہ یہ ہے کہ اللہ کی صفات رہوبیت کہ جن کی صلاحیت بندوں میں قطعاً نہیں۔ بندہ اے اپنے او پر منطبق کرنے کی کوشش کرے۔ اور اپنے کو اس کا حقد ارگر دانے گئے مثلاً عظمت ' کبریائی' جروت' قبر' علو' وغیرہ۔ یہ چیزیں صفات رہوبیت سے تعلق رکھتی ہیں لیکن انسان اپنے او پر منطبق کرکے لوگوں پر ظلم کرتا ہے۔ اللہ کے بندوں کو اپنا غلام اور بندہ بنانے کی کوشش کرتا ہے۔ پروردگارِ عالم کے ساتھ کی کوشر کیگر داننا ای قتم میں داخل ہے اور شرک کی وقتمیں ہیں:

الله تعالیٰ کے اساء وصفات میں کسی کوشریک گرداننا اس کے سواکسی اور کو بھی معبود بنانا اور اس کی عبادت کرنا

🖒 معاملات میں کی گؤاللہ کا شریک گرداننا۔

بیددوسری قتم کا شرک گوجہنم میں داخل ہونے کو داجب نہیں کرتا ۔ لیکن وہ عمل ضرور ساقط اور باطن ہوجاتا ہے جس میں غیر کوشر یک کیا گیا ہے۔

اور پہلی قتم نے گناہ سب سے بڑے گناہ ہیں۔اور اللہ تعالی کی تخلیق وامر میں بغیرعلم کے مداخلت کرنا اس پہلی قتم کے گناہ وں میں داخل ہے۔ اس نوع اور اس قتم کے گناہ کا مرتکب درحقیقت اللہ تعالیٰ کی ربوبیت و ملک میں اللہ تعالیٰ سے لڑنا ہے۔اور غیر کو اللہ تعالیٰ کامثل اور مانندگر داننا ہے۔اور ظاہر ہے کہ یہ بہت بڑا گناہ ہے اس گناہ کے ساتھ بندے کا کوئی عمل مقبول اور سود مندنہیں ہے۔





( فَطَيْلُن : ٦٢

### شيطاني گناه

یہ شیطانی گناہ ہیں کہ حسد' بغض' کینہ' بغی وعدوان' غل وغش' مکرو خدع وغیرہ کے ذریعہ شیطان کی مشابہت کی جائے اور شیطان کی راہ اختیار کی جائے۔ گناہوں کے ارتکاب کی کسی کو ترغیب دی جائے یا تحتی دیا جائے یا گناہوں کی تعریف کی جائے اور طاعت البی سے کسی کوروکا جائے اور منہیات کی ترغیب دی جائے۔ دینِ اللی میں بعتیں پیدا کی جائیں بدعات اور گراہیوں کی طرف لوگوں کو بلایا جائے۔ ان گناہوں کے مفاسد اور خرابیاں قریب قریب پہلی متم کے گناہوں کی مفاسد اور خرابیاں قریب قریب پہلی متم کے گناہوں کی جی ہیں۔ گواس سے کچھ کم سہی۔





فَطْتِلْنَ : ٢٥

### درندہ صفتی کے گناہ اور حیوانی گناہ

معاصبی سبعیہ: یعنی درندہ صفتی گناہ یہ ہیں کہ کسی پرظلم وجور اور زیادتی کی جائے۔ غیظ وغضب اور غصہ کیا جائے۔خوزیزی اور غارت گری کی جائے۔ضعفوں' کمزوروں' عاجزوں اور بے کسوں پرظلم کیا جائے اسبعی معاصی کے بیاصولی گناہ ہیں' اور نوع انسانی پرظلم وجور' جفاو زیادتی کرنے سے ان اصولی گناہوں میں سے بے شارفتم کے گناہ پیدا ہوتے ہیں۔

معاصی بھیمیة: یعنی حیوانی گناہ ہیں مثلاً حرص وطع ' بے پناہ لا کچا، شرم گاہ اور شکم کی شہوت و خواہش و غیرہ ۔ ان اصولی گناہوں سے زنا ' سرقہ نتیہوں' مسکینوں کا مال کھانا' بحل کرض جبن برد کی جزع و فیرہ جرائم پیدا ہوتے ہیں ۔ اور مخلوق عموماً زیادہ تر ای قتم کے گناہوں کی مرتکب ہوا کرتی ہے۔ کیونکہ مخلوق عموماً سبعی ' درندہ صفتی اور ملکی گناہوں سے قاصر رہتی ہے ' لیکن جیمی خیوانی گناہوں کی راہ سے مخلوق ہمہ شم کے گناہوں میں مبتلا ہو جاتی ہے۔ بیمی خیوانی گناہوں کی طرف بھی لے جاتے ہیں اور پھر بہاں بھی خواہ بھی گناہوں کی طرف بھی لے جاتے ہیں اور پھر بہاں سے ربوبیت اللی میں خواہ مخواہ جھڑنے لے جاتے ہیں۔ اور پھر بہاں سے ربوبیت اللی میں خواہ مخواہ جھڑنے لے جاتے ہیں۔

ہمارے اس بیان پر پوری توجہ سے غورو تامل کیا جائے تو اچھی طرح واضح ہو جائے گا کہ معاصی اور گناہ 'شرک و کفر اور ر بوبیت خداوندی کے خلاف جھگڑے اور بے جاغوروخوض کی دہلیز اور چوکھٹ ہے۔





فَظَيِّلُنّ : ٢٢

#### صغيره اوركبيره گناه

گناہوں کی دوقشمیں ہیں: 🇷 کبیرہ اور 🛣 صغیرہ۔اس کا ثبوت کتاب وسنت دونوں سے ملتا ہے اورصحابہ تّنا بعین ً اور جبعہ تابعین کے بعد آئمہ کا اس پراجماع ہو چکا ہے۔قرآن حکیم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ إِنْ تَجْتَنِبُوا لَبَآيِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ ثُكُونًا عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ ٥ ﴾

(النساء: ۳۱/۳) ''اگرتم ان بڑے (کبیرہ) گناہوں سے بچتے رہو گے جن سے تم کومنع کیا جاتا ہے تو ہم تمہارے چھوٹے گناہ دور کردیں گے'' اور ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ ٱلَّذِيْنَ يَغْتَنِبُونَ كُبَّيْرِ الْإِنْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّهَمُّ ٥ ﴾

(نجم: ۲۲/۵۳)

'' یہ وہی لوگ ہیں جو کبیرہ گناہوں سے اور بے حیائی کی پاتوں سے بیجتے ہیں۔ سوائے صغیرہ گناہوں کے۔''

صحیح مسلم میں رسول اللہ گانٹی میان کرتے ہیں کہ آپ ؓ نے ارشادفر مایا ہے: ((اَلصَّلَوَاتُ الُخَمُسُ وَالُجُمُعَةُ اِلَى الُجُمُعَةِ وَرَمَضَانُ اِلٰى رَمَضَانَ مُكَفِّرَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَّ اذَا آجُتُنبَت الْكَبَائرُ)) ۞

" پانچ وقت کی نمازیں اور جعہ سے جعہ تک اور رمضان سے رمضان تک درمیانی گناہوں کا کفارہ کردیتے ہیں کیکن جب تک تم کبیرہ گناہوں سے بیجتے رہو۔" اور کفارہ کرنے والے اعمال تین درج کے ہیں:

(زن : ميك كفاره كرنے والے اعمال ضعيف اور كمزور بهوں يا ان اعمال ميں اخلاص كم بوريا

· صحيح مسلم. كتاب الطهارة. باب الصلوات الخمس والجمعة الى الجمعة (حديث. ٢٣٣)

ان انمال کے حقوق و متعلقات کماحقہ پورے نہ کیے جائیں۔ غرض! بیہ مکفرات ذنوب ایسے ضعیف ہوں جیسے کہ معمولی دواکسی مرض کی مقاومت و مدافعت میں باعتبار کمیت و کیفیت ضعیف و کمزور ہوا کرتی ہے۔ ندکورہ بالا خامیوں کی وجہ سے کفارہ کرنے والے انکمال گناہوں کے کفارہ سے قاصر رہتے ہیں۔

8(): بینکہ کفارہ میں جو اعمال تم پیش کر رہے ہو وہ اس قدر طاقتور اور وزنی نہیں ہیں جو کہاڑی مقاومت اور مقابلہ کر سکتے ہیں۔ کہائر کی مقاومت اور مقابلہ کر سکیں 'بیصرف صغائر ہی کی مقاومت (مقابلہ ) کر سکتے ہیں اور پچھ کہائر کی مقاومت بھی ان سے ہو سکتی ہے۔

یہ تین قتم کے اعمال گناہوں کے کفارہ میں پیش کیے جائیں تو کبائر کی مقاومت اور کفارہ ناممکن ہے۔ ان ہر سہ گانہ اعمال مکفرہ پرتم غوروتامل کرو۔ ان شاء اللہ تعالیٰ تمہارے بہت سے اشکالات رفع ہو جائیں گے اور مسئلہ بالکل واضح ہو جائے گا۔

كبيره كناه:

کبائر کمتعلق سیح بخاری میں مروی ہے کہ آپ نے ارشاد فر مایا:

((الَّا النّبِیْکُم بِالْکِبِرِ الْکَبَائِرِ))

"کیاشہیں سب سے بڑے گناہ نہ بتاؤں؟"
صحابہ نے عرض کیا: کیوں نہیں؟ ضرور بتلاہے! تو آپ نے فر مایا:

((الْإِشُرَاكُ بِاللّٰه وَ عُقُو قُ الْوَالِدَيْنِ وَشَهَادَةُ الزُّورِ))

"الله تعالیٰ کے ساتھ کی کوشر یک گرداننا والدین کو تکلیف پینچانا اور جھوٹی گواہی دینا۔"
اورائی صحیح بخاری میں مروی ہے کہ آپ نے ارشاد فر مایا:

((اجُتنبُوُ استبعَ الْمُو بِقَاتِ)) "سات بڑے گناہوں سے اجتناب کرتے رہو۔"
عرض کیا: وہ سات گناہ کون کون سے ہیں؟ آپ نے فر مایا:

((الاشراكُ بِاللّٰه وَالسَحُرُ وَقَتُلُ النَّفُسِ الَّتِیْ حَرَّمَ اللَّهُ الَّا بِالْحَقّ ((الْاشْرَاكُ بِاللّٰه وَالسَحُرُ وَقَتُلُ النَّفُسِ الَّتِیْ حَرَّمَ اللَّهُ الَّا بِالْحَقّ

صحیح بخاری - کتاب استقابة المرتدین - باب اثم من اشرك بالله (حدیث - ۱۹۱۹) صحیح
 مسلم - کتاب الایمان - باب الکبائر اکبرها (حدیث - ۸۵)

次 cèlè 前的 大學 不是 100mm وَاَكُلُ مَالِ الْيَتِيُمِ وَآكُلُ الرِّبَاءِ وَالتَّوَلِّي يَوُمَ الزَّحْفِ وَقَذْفُ الْمُحُصَنَاتِ الْغَافَلاتِ الْمُؤْمِنَاتِ)) ۞ ''اللہ کے ساتھ کسی کوشریک گرداننا' سح' جادؤ کسی کو ناحق قبل کرنا' بیتیم کا مال کھا جانا' سود کھانا' جہاد کے دن موقع سے بھا گنا' یارسا بے خبر مؤمن عورتوں پر تہت دھرنا۔'' ای میج بخاری میں مروی ہے کہ کسی نے رسول الله طافح سے دریافت کیا:عند الله برے ے برا گناہ کون ساہے؟ آپ نے جواب دیا: ((اَنُ تَجُعَلَ للله ندَّاوَ هُوَ خَلَقَكَ)) ''تم کسی کواللہ کامثل' و مانند گر دانو حالانکہ تم کواللہ نے پیدا کیا ہے۔'' وریافت کیا گیا: اس کے بعد کون سا گناہ ہے؟ آپ نے فرمایا: ((أَنُ تُقُتَلَ وَلَدَكَ مَخَافَةً أَنُ يَطُعَمَ مَعَكَ)) ''اپے لڑ کے کوتم اس خوف نے قُل کر دو کہ وہ تہمارے ساتھ بیٹھ کر کھائے گا۔'' دریافت کیا گیا: اس کے بعد کون سا گناہ ہے؟ آپ نے فرمایا: ((أَنُ تَزُني بِحَلْيُلَة جَارِكَ)) ۞ " بیرکتم اینے پڑوی کی عورت سے زنا کاری کرو۔" الله تعالیٰ بھی قرآن تھیم میں ان احادیث کی تقیدیق فرمار ہاہے۔ارشاد ہوتا ہے: ﴿ وَالَّذِيْنَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا اخْرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّذِي حَزَّمَر اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ۞ ﴿ (الفرقان: ١٩٨/٢٥) ''اور جولوگ اللہ کے ساتھ کسی دوسرے معبود کونہیں ایکارتے اور کسی ایسے شخص کو جے قل كرنا الله تعالى في منع كرديا جووه بجوحق كے قل نبيس كرتے اور نه وه زنا كے

صحیح بخاری کتاب الوصایا باب قول الله تعالیٰ (ان الذین یاکلون اموال الیتامی)

 (حدیث ۲۵۵٬۲۲۹۲) صحیح مسلم کتاب الایمان باب الکبائر واکبرها (حدیث ۹۹)

صحیح بخاری کتاب التفسیر - سورة البقرة - باب قوله (فلا تجعلوا الله اندادا) (حدیث - ۱۳۷۷) صحیح مسلم - کتاب الایمان - باب بیان کون الشرك (قبح الذنوب (حدیث - ۸۲)



#### كبيره گنامول كى تعداداورسلف كا اختلاف:

کبائر کی تعداد کے متعلق صحابۂ تابعینؓ اُئمہ سلف اور بزرگانِ دین میں بہت اختلاف ہے 🌣 کہ وہ کتنے ہیں؟ بعض کہائر کو محصور و محدود مانتے ہیں اور بعض محصور و محدود نہیں۔ جولوگ محصور ومحدود مانتے ہیں ان میں بھی تعداد کے لحاظ سے اختلاف ہے۔

🜢 سیدنا عبدالله بن مسعودٌ فرماتے ہیں: کبیرہ گناہ چار ہیں۔ 🖒 سیدنا عبدالله بن عمرٌ فرماتے ہیں: کبیرہ گناہ سات ہیں۔ 📤 سیدنا عبداللہ بن عمرو بن العاص فرماتے ہیں: کبیرہ گناہ نو ہیں۔ 👌 اور بعض گیارہ کہتے ہیں 🖒 اور بعض ستر کہتے ہیں۔ ابوطالب عکمیؓ کہتے ہیں: اتوالِ صحابہ ﷺ جو کبائر میں نے جمع کیے ہیں وہ یہ ہیں: چارقلب کے متعلق ہیں: اور وہ یہ کہ کسی کواللہ تعالی کا شریک گردانا جائے۔ گناہ پراصرار کیا جائے اللہ تعالیٰ کی رحت سے ناامید ہونا اللہ تعالیٰ کے داؤ گھات سے بےخوف ہونا۔ چار زبان سے تعلق رکھتے ہیں: جھوٹی گواہی دینا' پارسا بے گناه عورت پرتهت دهرنا مجهو فی قشم کھانا اور جادو۔

> تين شكم تعلق ركھتے ہيں:شراب پينا 'يتيم كا مال كھا جانا' سود كھانا دوشرم گاہ سے تعلق رکھتے ہیں: زنا اورلواطت۔ دو ہاتھوں سے تعلق رکھتے ہیں بختل اور سرقہ (چوری) ایک دونوں یاؤں ہے تعلق رکھتا ہے: جہاد کے میدان سے بھاگ نکلنا ایک پورےجسم سے تعلق رکھتا ہے: والدین کو تکلیف پہنچانا۔ جولوگ كبائر كومحدود محصور نبيس مانة ان ميس سے بعض كا قول ب:

قرآن تھیم میں جن گناہوں کی ممانعت اللہ تعالیٰ نے فرمائی ہے وہ کبیرہ ہیں۔ اور جن کی ممانعت رسول الله مالی نے فرمائی ہے وہ صغیرہ ہیں۔

ان میں ایک گروہ بیرکہتا ہے: جس نہی اورممانعت پرلعنت 'اورغضبِ الٰہی یاعقوبت وسزا کی وعید دارد ہے دہ کبیرہ اور جس پر بیدوعید دار دنہیں ہوئی دہ صغیرہ ہے۔ بعض کہتے ہیں: جس گناہ کی دنیا میں حدمقرر کی گئی ہے یا جس کے متعلق آخرت کی

0

تمام تفصیل کے لیے طاحظہ کریں الزواجر عن اقتراف الکبائر للبھیقی اور الذخائر شرح منظومة 0 الكبائر للسفاريني

## 深 (中) 新學學學學學學

وعید دارد ہے وہ کبیرہ ہے اور جس کے متعلق حداور آخرت کی وعید دار دہیں دہ صغیرہ ہے۔

بعض کہتے ہیں: جس گناہ کی حرمت پراگلی بچھلی تمام شریعتیں متفق ہوں وہ کبیرہ ہے'اور
 جس کی حرمت بعض شریعتوں میں ہواور بعض میں نہ ہووہ صغیرہ ہے۔

بعض کہتے ہیں: اللہ اور اللہ کے رسول نے جس کے کرنے والے پرلعنت بھیجی ہو وہ

بيره

بعض کہتے ہیں: سورہ نساء کآ غازے لے کر ﴿ إِنْ تَجْتَنِبُوْ ا كَبَائِرَ مَا تُنْهُونَ عَنْهُ فَكُمْ عَنْهُ وَكَامِ مِيانِ كِي كُمْ بِينِ وہ كِيرہ ہیں۔

اور جولوگ صغائر و کبار کی تفریق کے قائل نہیں وہ یہ کہتے ہیں: معاصی اور گناہ جس قدر بھی ہیں اور جس فقد کہ ہیں ہیں اس لیے وہ معاصی اور گناہ ہیں کہ اللہ تعالی کے خلاف جرائے و اقدام کیا جاتا ہے اور اللہ تعالی کے خلاف جرائے واقدام اور اس کی مخالف کرنا بھی کمیرہ گناہ ہے۔ اس قول کی رو ہے تم احکام اللهی کی نافر مانی کرنے والوں اور محارم اللہی کی تو ہین و بے عزتی کرنے والوں اور محارم اللہی کی تو ہین و بے عزتی کرنے والوں کے متعلق سوچو۔ تم پر اچھی طرح واضح ہو جائے گا کہ جس قدر بھی معاصی اور گناہ مساوی معاصی اور گناہ مساوی درجہ رکھتے ہیں۔

یاوگ اپنے اس مسلک کی وضاحت اس طرح کرتے ہیں کہ بندوں کے معاصی اور گناہ اللہ تعالیٰ کوکوئی نقصان اور ضربیں پہنچاتے۔ بندوں کے گناہ اللہ تعالیٰ کی ذات پر کسی قتم کا اثر ضہیں ڈالتے۔ اور اس لیے اس کی ذات کی طرف نسبت کرنے میں صغائز و کبائز کیساں حیثیت رکھتے ہیں۔ اب جو چیز باقی ہے وہ یہی کہ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی اور اس کے علم کی مخالفت کی جاتی ہے اس لحاظ سے سارے گناہ مساوی ہیں۔

یدلوگ کہتے ہیں: یہ بھی ہماری ایک دلیل ہے کہ گناہ کے مفاسد اللہ تعالیٰ کے خلاف جرائت واقدام کے تابع ہیں۔ جس قتم کی جرائت واقدام ہوگا اس قتم کے مفاسد ہوں گے۔اگر ایک آ دمی حرام کاری کرتا ہے یا شراب پیتا ہے اور اس کا یہ اعتقاد وعقیدہ نہیں کہ یہ حرام کا مرتکب ہور ہا ہے تو یہاں دو چیزیں جمع ہو جائیں گی۔ایک جہالت اور دوسری حرام کا ارتکاب۔ دوقتم کے مفاسد یہاں پیدا ہو جائیں گے۔اوراگر کوئی ایسا آ دمی اس جرم کا ارتکاب کررہا ہے جو اس کی تحریم وممانعت کا اعتقاد وعقیدہ رکھتا ہے تو اغلباً وہ ایک ہی قتم کے مفسدہ کا مرتکب ہے اور الله دَواكِشَافي كِيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

جو صرف ایک ہی جرم کی سزا کا مستحق ہوگا کہ اس نے صرف ایک ہی جرم کیا ہے۔ یہ بات اس امر پر دلالت کرتی ہے کہ گناہ کے مفاسد اللہ کے خلاف جراُت واقد ام کی وجہ سے ہیں۔

یدلوگ کہتے ہیں: یہ بات بھی ہمارے دعوے کی دلیل ہے کہ معصیت و نافر مانی اس امر کی متضمن ہے کہ اس سے اپنے مولیٰ مطاع' رب' خالق کی تو ہین و ناقدری ہوتی ہے۔ اس کے اوامر ونواہی کی بے حرمتی ہوتی ہے۔ اور ظاہر ہے کہ اس امر میں سارے گناہ مساوی ہیں کوئی فرق نہیں۔

کہتے ہیں کہ بندے کو یہ نہ دیکھنا چاہیے کہ گناہ فی نفسہ صغیرہ ہے یا کبیرہ بلکہ یہ دیکھنا چاہیے کہ کس کی معصیت و نافر مانی کی جارہی ہے۔اس کی عظمت و جلالت پر نگاہ رکھنی چاہیے۔
اور ظاہر ہے کہ اس امر میں ٹمام گناہ کیساں ہیں۔اگر ایک بہت بڑا ذی اقتدار 'معتمد علیہ بادشاہ
ہے۔اپ کسی غلام کو کسی خاص اور اہم کام کے لیے دور دراز مقام کی طرف بھیجتا ہے۔اور کسی دوسرے غلام کو اپنی محل سرا یعنی حرم سرا کے قریب کا کام سپر دکرتا ہے اور یہ دونوں کے دونوں اس کی خطگی اور اپ آ قاباد شاہ کے حونوں اس کی خطگی اور بیاد شاہ کے دونوں اس کی خطگی اور بیاد شکار ہوں گے دونوں اس کی خطگی اور بیاد شکار ہوں گے۔

اور بہلوگ کہتے ہیں: ایک مکہ کا بادشاہ حج ترک کر دے اور ایک مسجد کا پڑوی نماز جمعہ ترک کر دے۔اس کی قباحت اور گناہ اس سے کہیں زیادہ ہے جو ایک مکہ سے اور مسجد سے دور رہنے والا ہے حج اور جمعہ ترک کر دے۔ بہ نسبت دور رہنے والے کے قریب رہنے والے پر حج اور جمعہ کا وجوب زیادہ قوی ہے۔

ایک شخص کے پاس دوسو درہم ہیں اور وہ اس کی زکو ۃ نہیں دیتا۔ دوسرے کے پاس دو ہزار درہم ہیں اور وہ بھی زکو ۃ ادانہیں کرتا۔ ان ہر دو پرزکو ۃ کی جورقم واجب ہوئی ہے وہ ہرابر نہیں ہے۔ دوسو درہم والے پر نیادہ لیکن واجب کی نہیں ہے۔ دوسو درہم والے پر نیادہ لیکن واجب کی خلاف ورزی میں اور خلاف ورزی کی عقوبت میں دونوں مساوی ہیں۔ مکہ کا باشندہ اور مکہ سے دور کا رہنے والا مجد کا پڑوی اور مہجد سے دور رہنے والا۔ دوسو درہم کی زکو ۃ نہ دینے والا اور دو ہزار کی زکو ۃ نہ دینے والا اور دو ہزار کی ذکو ۃ نہ دینے والا واجب کی خلاف ورزی کے لحاظ سے برابر ہیں۔ اور خلاف ورزی کے اصرار پر دونوں مساوی سزا کے حقد ارہیں۔



فَظْیِلْتَ : ۲۷

## مشرکین کے چندشبہات اور ان کا از الہ

الله تعالی نے رسول اور پیغیر بھیج کتابیں نازل فرمائیں آسان و زمین پیدا کیے اس کا مقصد کیا ہے؟ اس کا مقصد صرف یہی ہے کہ بندے الله تعالی کو پہچانیں اس کی عبادت کریں وحید پر قائم رہیں اور توحید کاحق بجالائیں۔ دنیا میں صرف اس کا دین تھیلے اور صرف اس کی اطاعت کی جائے اور بندوں کوصرف اس کی دعوت دی جائے چنانچے اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالَّا نُسَ إِكَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ ﴾ (زاريات: ١٥٦/٥)

''اور میں نے جنوں اور انسانوں کوصرف اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں۔'' اور ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّلَمُوتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَّا إِلَّا بِالْحَقِّ • 0 ﴾ (حجر: ٥١/٥٥)

"جم نے آسان وزمین اوران کے درمیان کی چیزیں مصلحت ہی سے پیدا کی ہیں۔" اور ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ اَللَّهُ الَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَلَوْتٍ وَمِنَ الْأَنْضِ مِثْلَقُنَ ﴿ لَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ يَتَنَذَلُ الْاَمْرُ بَيْنَهُنَ لِتَعْلَمُوْآ اَنَ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ } وَاَنَ اللَّهَ قَدْ اَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ۞﴾

(طلاق: ۱۲/۲۵)

"الله بى ہے جس نے سات آسان اور اتنى بى زمينيں پيداكى بيں۔اس كا حكم ان آسانوں اور زمينوں ميں نازل ہوتا ہے تاكہ تم كومعلوم ہو جائے كدالله برچيز پر قادر



ہادراللہ کاعلم ہر چیز کو گھیرے ہوئے ہے۔'' اسام شاماری تبال

اورارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ مربرہ الله الآرم ع

﴿ جَعَلَ اللهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْعَرَامَ قِيْمًا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ وَالْهَدْ يَ وَالْقَلَاثِيْنَ ﴿ ذَٰلِكَ لِتَعْلَمُونَا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي التَّمْلُوتِ وَمَا فِي الْاَمْنِضِ وَ أَنَّ اللهَ بِكُلِّ شَى ﴿ عَلِيْمٌ ۞ ﴾

ماندہ: ۵۷/۹۰) ماندہ: ۵۷/۹۰) ماندہ: ۵۵/۹۰) ماندہ: ۵۵/۹۰) ماندہ: ۵۵/۹۰) ماندہ: ۵۵/۹۰) ماندہ: ۵۵/۹۰) میں بات کا عبد کو جو باعزت گھر ہے اور حرمت والے مہینہ اور قربانی کے جانور اور ان کی گردنوں میں پڑے ہوئے نشانوں کو لوگوں کے لیے امن کا سبب بنایا ہے۔ تا کہ تم اس بات کا یقین کرلو کہ بے شک اللہ تمام آ سانوں اور زمین کے اندر کی چیزوں کا علم رکھتا ہے اور بے شک اللہ سب چیزوں کوخوب جانتا ہے''۔

ان آیات میں اللہ تعالی میخبر دیتا ہے کہ خلق و امر سے اس کا مقصد ہیہ ہے کہ ذات خدادندی کواس کے اساء وصفات کے ساتھ پہچانا جائے اور صرف ای کی عبادت کی جائے کسی کواس کا شریک ومثل نہ گردانا جائے۔ اور لوگ قسط و عدل پر قائم رہیں جس قسط و عدل سے زمین و آسان قائم ہیں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ لَقَلُ أَرْسَلُنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِنَاتِ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِنْبَ وَ الْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِنْبَ وَ الْبِينَاتِ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِنْبَ وَ الْمِنْزَانَ لِيَقُوْمَرُ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ، 0 ﴾ (حدید:۲۵/۵۷)
"م نے اپنے پیمبروں کوکھی دلیلیں دے کر بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور انساف

نازل کیا تا کہلوگ عدل پرمشمکن ہو جا ئیں۔''

#### اكبرالكبائر گناه:

اس آیت میں اللہ تعالی بی خبر دیتا ہے کہ پیغبروں کے بھیجے اور کتاب نازل کرنے کی غرض بیہ ہے کہ لوگ قسط بعنی عدل پر قائم رہیں اور ظاہر ہے کہ بڑے سے براعدل بیہ ہے کہ بندے تو حید پر قائم رہیں "تو حید" رامس العدل ہے اور دنیا میں تو حید سے ہی عدل قائم ہوسکتا ہے۔اور شرک بڑے سے براظلم ہے اور دنیا کی ساری خرابیاں شرک ہی سے پیدا ہوتی ہیں ، چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:



﴿ إِنَّ الشِّرُكَ لَظُلُمُ عَظِيْمٌ ۞ ﴿ القمان:١٣/٣١)

"بے شک شرک بہت برداظلم ہے۔"

اور واقعہ بیہ ہے کہ تمام مظالم سے بڑا اور خطرناک ظلم''شرک' ہے اور تو حید تمام عدلوں سے بڑا''عدل' ہے۔اور جواموراس اہم مقصد یعنی تو حید کے خلاف اور منافی ہول گے وہ کبیرہ گناہ ہول گے۔ اور جوسب سے زیادہ خلاف اور منافی ہوگا وہ اکبر الکبائر ہوگا۔ کبائر کی شدت وخفت اس اصل مقصد سے منافات کے مطابق ہوگی جس درجہ کی منافات ہوگی اسی درجہ کا وہ کبیرہ گناہ ہوگا۔ اور جو امور اس مقصد کے موافق ہول گے وہ باعتبار اپنی موافقت کے واجب اور ضروری ہول گے اور مقدم ترین طاعتوں میں ان کا شار ہوگا۔

ابتم اس حقیقت اصل اصول اوراس کی تفصیلات پرغور کرو! تهمیں اچھی طرح واضح ہو جائے گا کہ اللہ رب العالمین احکم الحاکمین اعلم العالمین نے اپنے بندوں پر جو پچھ فرض کیا ہے اور جو پچھ حرام فرمایا ہے اس کی وجہ کیا ہے؟ اور طاعات اور معاصی کی تفصیلات اور اطاعت و گناہ کا تفاوت اور اس تفاوت کے مراتب و درجات تم پر اچھی طرح واضح ہو جائیں گے۔

چونکہ اللہ تعالی کے ساتھ کسی کوشریک گرداننا اس مقصد سے بالذات اور کلیتاً منافی ہے اس لیے سے بیدا گناہ علی الاطلاق اکبرالکبائر ہے۔ یعنی سب سے بڑا گناہ ہے اس لیے اس نے ہر مشرک پر جنت حرام کر دی۔ اور اہل توحید کے لیے مشرک کا خون اس کا مال اس کے اہل و عیال مباح اور جائز کر دیئے۔ اور چونکہ مشرکین نے عبودیت البی کا انکار کر دیا ہے اس لیے اس نے جائز کر دیا ہے کہ اہل توحید ان کو اپنا غلام بنالیس۔

اللہ حق سجانہ وتعالی نے صاف صاف انکار کر دیا ہے کہ وہ مشرک کا کوئی عمل قبول نہیں کرے گا'ان کے حق میں کسی کی سفارش منظور نہیں کرے گا اور اس کی آخرت کے لیے کسی کی دعاء قبول نہیں کرے گا اور اس کی آخرت کے لیے کسی کی دعاء قبول نہیں کرے گا اور کوئی بھی ایسی چیز وہ اس کے حق میں قبول و منظور نہیں کرے گا جس سے اسے کسی قبول و منظور نہیں کرے گا جس کے اسلہ کی خاص کی دات کو اس نے پہچانا نہیں۔ اور اللہ کی مخلوق کو اس کا مثل اور مانندگر دانا ہے۔ یہ انتہا درجہ کی جہالت ہے اس طرح انتہا درجہ کا ظلم بھی ہے ، جہالت ہے اور ظاہر ہے کہ جس طرح یہ انتہا درجہ کی جہالت ہے اس طرح انتہا درجہ کا ظلم بھی ہے ، اگر چہ مشرک کا بیظلم پروردگا و عالم کی ذات پر نہیں ہے بلکہ خودا پنی جان پر ہے۔



#### ایک سوال اوراس کا جواب:

یہاں ایک اہم سوال پیدا ہوتا ہے اور وہ یہ کہ مشرک کا مقصد پروردگار عالم کی تعظیم ہے نہ کہ اس کی تو بین و ٹافدری۔ اللہ تعالیٰ کی عظمت و جلالت اور اس کی اعلیٰ شان کچھ الی ہے کہ بغیر واسط وسلے اور بلا کسی سفارش کے اس کی بارگاہ تک پہنچانا دشوار ہے جیسا کہ سلاطین اور بادشاہوں کے درمیان میں ہوا کرتا ہے۔ پس مشرک کا مقصد بینہیں ہوتا کہ بارگاہ ربوبیت کی ناقدری اور تو بین کی جائے بلکہ اس کا عین مقصد رب العالمین کی تعظیم ہے۔ چنا نچہ ہرمشرک یہ کہتا ہے کہ میں ان وسائط و وسائل کی عبادت صرف اس لیے کر رہا ہوں کہ یہ جھے رب العالمین کی بہنچا دیں گے۔ اور صرف یہ میرا مقصد ہے۔ یہ صرف درمیان میں واسطہ اور وسیلہ کی بارگاہ تک پہنچا دیں گے۔ اور صرف یہ میرا مقصد ہے۔ یہ صرف درمیان میں واسطہ اور وسیلہ اور سفارشی بیں اور بس ۔ پس ان وسائل اور واسطوں کو ای فقدر ماننے میں کیا حرج ہے؟ اور کیوں یہ مشرک کا خون مباح کرنے کا موجب بی اور کیوں یہ مشرک کیوں اس کے اہل و عیال بیوی نیچ کڑ کیاں اور اس کا مال و دولت اہل تو حید کے لیے جہنم میں رہے گا؟ اور کیوں یہ چیز مشرک کا خون مباح کرنے کا موجب بی اور کیوں اس کے اہل و عیال بیوی نیچ کڑ کیاں اور اس کا مال و دولت اہل تو حید کے لیے میاح وجائز کر دیے ہیں؟

اور پھراس سوال پرایک اور سوال متفرع ہوتا ہے اور وہ یہ کہ کیا یہ جائز ہے کہ اللہ تعالی اپنے تقرب کے لیے سفارش اور وسائط و وسائل کو پہندیدہ قرار دے؟ اور یہ کہ اس کی تحریم صرف شریعت ہے جائز ہے؟ یا یہ کہ شریعت کا اس میں کوئی دخل نہیں؟ اور صرف فطرت وعقل اس کوفتیج وممنوع مانتی ہے؟ یا یہ کہ فطرت وعقل کے نزدیک جوسب سے زیادہ فتیج چیزتھی اسے شریعت نے فطرت وعقل کے حوالہ کر دیا؟ اور پھر یہ کہ شرک کے متعلق یہ کیوں کہا گیا کہ اللہ تعالی مشرک کو معافی نہیں کرے گا۔ دوسرے گناہوں کے متعلق کیوں ایسانہیں کیا گیا؟ چنانچہ اس بارے میں اللہ تعالی نے بھی ارشاوفر مایا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ دَٰلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ، ۞ (انساء: ٣٨/٣)

یست و بات ) ''یقیناً اللہ تعالیٰ اپنے ساتھ شرک کیے جانے کونہیں بخشا اور اس کے سواجے چاہے بخش دیتا ہے'' الله دوائشاني المراجة المراجة

پہلےتم اس سوال پراچھی طرح غوروتامل کرلواس کے بعد اطمینان کے ساتھ قلب و ذہن' دل و دماغ کو حاضر رکھ کر اس کا جواب سجھنے کی کوشش کرو! اس سے تم پر اچھی طرح واضح ہو جائے گا کہ مشرک اور موحد میں اور اللہ تعالیٰ کو جاننے پہچاننے والے اور جاہل ومنکر اللہ کو نہ ماننے والے میں اور اہل جنت اور اہل دوزخ میں کیا فرق ہے؟

فنقول وبالله التوفیق والتائید۔ ''لی اب ہم کہتے ہیں اور اس بارے میں اللہ تعالیٰ کی توفیق و تائید چاہتے ہیں۔اس کی ذات سے ہدایت اور سیح راہ کی اعانت وامداد چاہتے ہیں' کیونکہ ہدایت اس کوملتی ہے جے وہ ہدایت دے' جے وہ دے کوئی روک نہیں سکتا اور جس سے روک لے کوئی اے دے نہیں سکتا۔

شرك كى اقسام:

واضح ہو کہ شرک دوقتم کا ہے: ایک وہ کہ جس کا تعلق معبود حقیقی کی ذات اور اس کے افعال سے ہے دوسراوہ کہ جس کا تعلق معبود حقیقی کی عبادت اور معاملہ سے ہے۔

پہلی فتم کے شرک کی دوقتمیں ہیں: ایک شیر کئے تعطیل یعنی ذات الٰہی کوصفات سے معطل و بے کار ماننا' بیشرک ہمدقتم کے شرک ہے فتیج ترین شرک ہے جبیبا کہ فرعون کا شرک کہ اس نے کہا:

﴿ وَمَا رَبُّ الْعَلَمِيْنَ ٥ ﴾ (الشعراء: ٢٢/٢١)

"رب العالمين كيا چيز ع؟"

فرعون كا قصه بيان كرتے موے الله تعالى خبر ديتا ہے:

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ لِيهَامِنُ ابْنِ لِىٰ صَوْعًا لَعَلِنَ آبُلُغُ الْاَسْبَابِ ۞ آسْبَابَ السَّمْلُوتِ فَاطَّلِعَ إِلَى اللهِ مُوسَى وَانِيْ لَاظُنُّهُ كَاذِبًا ۗ ۞ ﴾

(مومن: ۲۷٬۳۹/۴۰)

''فرعون نے کہا: اے ہامان! میرے لیے ایک عمارت (بہت بردی او نجی بلڈنگ) بناؤ کیا عجب کہ میں آسان کے درواز ول تک پہنچ جاؤں اور مویٰ کے معبود کو دیکھ لوں مجھ کوتو کامل یقین ہے کہ (مویٰ) جھوٹ بولتا ہے۔''

شرک اور تعطیل میں باہم تلازم ہے۔ ہر شرک معطل ہو گا اور ہر معطل مشرک لیکن

روائشافی کر میل براس کی اصل جر اور بنیاد تعطیل بی ہاور یہ تعطیل بی ہاور یہ تعطیل بی ہاور یہ تعطیل بی ہے اور یہ تعطیل بی ہے اور ایک تعلیل بی ہے اور ایک فیل میں ہے:

(وف: بيكم صنوع كواصل صائع أور خالق سے معطل كر ديا جائے۔

80): ید که صانع سجانه و تعالی کواس کے مقدس کمال سے معطل کر دیا جائے۔ اور بیاس طرح کہ اس کے اساء وصفات اور افعال کو معطل مانا جائے۔

مو): یه که ذات البی کواس معامله سے معطل مانا جائے جو حقیقت تو حید کی بنا پر بندوں پر واجب و ضروری ہے۔ طا کفه اہل و حدة الوجو د کا شرک و تعطیل ای قبیل سے ہے۔ یه گروہ خالق ومخلوق کوایک اور متحد مانتا ہے۔ یه گروہ یہ کہتا ہے کہ یہاں دو متغائر وجود ہی نہیں ہیں' بلکہ حق تعالی جومنزہ ہے وہ بعینہ مخلوق مشہبہ ہے۔

اور وہ ملاحدہ جو قدامت عالم کے قائل ہیں۔ اُن کا شرک وتعظیل بھی ای قبیلہ سے ہے۔ وہ یہ کہتے ہیں کہ عالم قدیم ہے بھی معدوم نہ تھا۔ ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا۔ اور وہ حوادث جو روزانہ پیدا ہوتے ہیں ان کو وہ ان وسائط وسائل اور اسباب کی طرف منسوب کرتے ہیں جوان حوادث کے مقتضی ہوا کرتے ہیں جن کا نام ان لوگوں نے عقول اور نفو میں رکھالیا

فرقہ جمیہ اور قرامطہ کا شرک بھی ای قبیل ہے ہے کہ وہ پروردگار عالم کواس کے اساء وصفات اور افعال سے معطل مانتے ہیں۔ اور ذات حق کے ساتھ اس کے اساء وصفات کے ثبوت سے انکار کرتے ہیں۔ اس طرح مخلوق کی ذات کو خالق سے زیادہ انکمل مانتے ہیں۔ ذات الٰہی کا کمال اس کے اساء وصفات سے ہے۔اور بیلوگ ذات الٰہی کواس سے مبرا اور خالی مانتے ہیں۔



RANGE OF THE STATE OF THE STATE



(فَطْتِلْنَ : ٢٨

### شرك بحوسيه اورشرك قدربيه

شرک کی دوسری قتم یہ ہے کہ اللہ کو معبود حقیقی مانتے ہوئے بھی دوسروں کو معبود اور اللہ کا شریک گردانا جائے اور اللہ کے اساء وصفات اور اس کی ربوبیت کو معطل اور بے کارنہ مانا جائے جیسا کہ نصاری کا شرک کہ یہ اللہ تعالیٰ کو تین خداؤں میں کا ایک اللہ مانتے ہیں۔مسے (علیہ) کو بھی خدا کہتے ہیں اور مسے کی والدہ کو بھی۔

مجوس کاشرک بھی ای قبیل ہے ہے۔ وہ حوادث خیر کونور کی طرف منسوب کرتے میں اور حوادث شر کوظلمت و تاریکی کی طرف منسوب کرتے ہیں۔

قدریه کاشرک بھی ای قبیل ہے ہے۔ وہ اس امر کے قائل ہیں کدانسان حیوان اپنے افعال کے خود خالق ہیں۔ اور بیا فعال الله کی مشیت قدرت اور ارادہ کے بغیر پیدا ہوتے ہیں ، اور اس بنا پر قدر بیکو مجوس کے مشابهہ کہا جاتا ہے۔ ﴿

اورای قتم کا شرک تھا جس کے مقابلہ میں سیدنا ابراہیم (طیبیا) نے بید دلیل و ججت پیش کی تھی:

﴿ اِذْ قَالَ اِبْرَهِمُ رَبِّىَ الَّذِي يُخِي وَيُمِينِكُ ۗ قَالَ اَنَا اَحْيَ وَ اُمِينُكُ ، ۞ (بقره:٢٥٨/٢)

''اہراہیمؓ نے کہا: میرا رب وہ ہے جو زندہ کرتا ہے اور مارتا ہے۔نمرود نے کہا: میں بھی زندہ کرتا اور مارتا ہوں۔''

نمرودا پنی جان کوالله کامثل اور ما نند مجھ رہا تھا' وہ اپنے زعم اور اپنے خیال میں یہ مجھتا تھا

♦ اورحدیث شم بحی بے کہ القدریة مجوس هذه الاحة بعنی قدریاس امت کے بحی بیں و کھے مسند احمد (۲) ۱۲۵٬۸۱ سنن ابی داود۔ کتاب السنة۔ باب فی القدر (حدیث۔ ۱۳۵٬۹۱۱) نیز و کھے ظلال الجنة للشیخ الالبانی بھٹ (۳۲۹٬۳۲۸) اور تخریج الطهاویة (۸۰۹٬۲۸۳)

کہ میں بھی اللہ تعالیٰ کی طرح زندہ کرسکتا ہوں اور مارسکتا ہوں۔سیدنا ابراہیم (علیہ اُ) نے بطور حجت الزامی جواب دیا اور فر مایا: اگر تیرا یہ کہنا صحیح ہے تو تخصے اس پر بھی قدرت حاصل ہو گی کہ اللہ تعالیٰ آفاب کومشرق کی جانب سے نکالتا ہے تُومغرب کی جانب سے نکال؟

سیدنا ابراہیم ملیٹا کا بیقول ایک الزامی جمت ہے۔ بعض اہل جدل نے جو یہ کہا ہے کہ سیدنا ابراہیم ملیٹا نے ایک دلیل کوچھوڑ کر دوسری دلیل کی طرف رجوع کرلیا۔ یہ قطعاً غلط ہے' بلکہ نمرود کی دلیل کی جامعیت کےخلاف ایک الزامی جمت ہے کہ اگر تُو اپنے دعوے میں سچا ہے تو ایسا کر دکھا۔

کواکب پرستوں' ستارہ پرستوں کا شرک بھی ای قبیل کا تھا کہ وہ کو اکب علویہ کو اللہ کا شریک گردانتے تھے۔اوراس عالم کی تدبیر ونظام کا ان کو مالک ومختار مانتے تھے جیسا کہ فرقہ صابئیہ کا ندہب ہے۔

آ قاب پرستوں اور آتش پرستوں کا شرک بھی ای قبیل کا ہے۔ یہ تمام مشرک فرقے ہیں۔ ان میں سے بعض یہ کہتے ہیں کہ معبود حقیقی تو صرف اللہ ہے۔ بعض کہتے ہیں: سب معبودوں میں بردا معبود اللہ ہے۔ بعض کہتے ہیں: جس طرح اور معبود ہیں اللہ بھی ایک معبود ہیں جرکین جب عبادت کے لیے ای کوخصوص کرلیا جاتا ہے اور دوسرے معبودوں سے توجہ ہٹا کرصرف ای کی طرف توجہ پھیر لی جاتی ہے تو یہ بندے کی مقصد براری کر دیتا ہے۔ بعض کہتے ہیں: ہر چھوٹا اور قریبی معبود اپنے مافوق معبود تک پہنچانے کا واسطہ اور ذریعہ ہے۔ ہر معبود اپنے اور درجہ بدرجہ یہ بے شار معبود حقیقی اللہ حق سجانہ و تعالیٰ تک پہنچا دیے ہیں اور مقصود تک پہنچا تا ہے اور درجہ بدرجہ یہ بے شار معبود حقیقی اللہ حق سجانہ و تعالیٰ تک پہنچا دیے ہیں اور مقصود تک پہنچا تا ہے اور درجہ بدرجہ یہ بے شار معبود حقیقی اللہ حق سجانہ و تعالیٰ تک پہنچا دیے ہیں اور مقصود تک پہنچا تا ہے اور درجہ بدرجہ یہ بے شار معبود حقیقی اللہ حق سجانہ و تعالیٰ تک پہنچا دیے ہیں اور مقصود تک پہنچا تا ہے اور درجہ بدرجہ یہ بے شار معبود حقیقی اللہ حق سجانہ و تعالیٰ تک پہنچا دیے ہیں اور مقصود تک پہنچا تا ہے اور درجہ بدرجہ یہ بے شار معبود حقیقی اللہ حق سجانہ و تعالیٰ تک پہنچا ہو ہیں۔





(فَطَيِّلَة : ٢٩

#### عبادات اور معاملات میں شرک

ندگورہ بالا شرک کے مقابلہ میں شوک فی العبادۃ اور شوک فی المعاملۃ کمتر درجہ
کا شرک ہے۔ اور پہلی قتم کے شرک کے مقابلہ میں اس کی عقوبت اور سزا کم ہے کیونکہ اس قتم کا شرک اس آ دمی سے بھی سرز د ہو جاتا ہے جو اللہ کے سواکسی کو معبود اور اللہ نہیں مانتا۔ ایک بندہ
جو یہ اعتقاد رکھتا ہے کہ ذات اللی کے سوا دوسرا کوئی نفع ونقصان نہیں پہنچا سکتا۔ اس کی ذات
کے سواکوئی معبود نہیں۔ اس کی ذات کے سواکوئی رب اور پروردگار نہیں۔ لیکن پھر بسا اوقات
اس کے اندر یہ بات پائی جاتی ہے کہ اس کا معاملہ اس کا عمل اس کی عبادت وعبود یت اخلاص
لوجہہ اللہ سے فالی ہوتی ہے۔ بھی وہ صرف حظ نفس کی غاطر اور بھی دنیا طبی کی غرض ہے بھی
لوگوں میں رفعت وشرف اور جاہ وعزت پیدا کرنے کی غرض سے عمل کرتا ہے اور اس لئے اس
کے عمل میں اللہ کا بھی اور نفس کا بھی حصہ ہوتا ہے۔ نفس وخواہش کا حصہ بھی ہوتا ہے اور اس لئے اس
اور دوسری مخلوق کا بھی۔ دنیا کی اکثر و بیشتر مخلوق کے اعمال کا یہی حال ہے۔ اور یہ اس قتم کا
ور دوسری مخلوق کا بھی۔ دنیا کی اکثر و بیشتر مخلوق کے اعمال کا یہی حال ہے۔ اور یہ اس قتم کا

((الُشِّرُكُ فِي هٰذِهِ الْأُمَّةِ أَخُفٰى مِنُ زَبِيُبِ الْنَمُلِ)) ''شرک اس امت میں چیونگ کی حیال سے بھی زیادہ خفیہ طور پرموجود ہوگا۔''

سرت المامت من پیون ی چاں ہے ، فی ریادہ مقید طور پر سوبود ہوا۔ صحابہ نے عرض کیا: یارسول اللہ! اس ہمیں نجات کیوں کرمل نکتی ہے؟ آپ نے فرمایا: ﴿ قُلَ اللّٰهُ مَّ إِنِّى اَعُودُ دُبِكَ اَنُ اُشُرِكَ بِكَ وَ اَنَا اَعُلَمُ بِهِ وَاسْتَغُفِرُكَ لِمَا

لا أعُلَمُ اللهُ

'' کہو! آے اللہ میں تیری پناہ چاہتا ہوں کہ دانستہ تیر ہے ساتھ میں شرک کروں اور جو میں نہیں جانبا (کہ یہ معالہ بھی شرک تک پہنچ جاتا ہے) اس شرک سے بھی تیری

♦ اے روایت تو امام این حبان نے تی کیا ہے صحیح میں نہیں بلکہ المحبروحین (۳/ ۱۳۰) میں نیز
 و کیچے حلیة الاولیاء (٤/ ۱۱۲) المختارة للفیاء المقدسی (۲۳٬۹۲) الادب المفرد (۵۳۷)

مغفرت حابتا مول ـ''

ریا بعنی دکھاوا اور سمعہ بعنی لوگوں کے سانے کے لئے نیکی کرنا قطعاً شرک ہے اور کا بیٹن دکھاوا اور سمعہ بعنی لوگوں کے سانے کے لئے نیکی کرنا قطعاً شرک ہے اور کلیتۂ شرک ہے۔اللہ تعالی ارشاد فرما تا ہے:

﴿ قُلْ إِنْمَا آَنَا بَشَرٌ مِثْنُكُمْ مِنْكُمْ مِنْكَمْ اِلَىٰٓ آضَمَا الْهُكُمْ اِللهُ وَاحِدٌ فَمَنَ كَانَ يَرْجُوالِقَاءَ رَبِّمِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّمَ كَانَ يَرْجُوالِقَاءَ رَبِّمِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّمَ كَانَ مَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

''اعلان کردیجے کہ میں تو تم جیسا ہی ایک انسان ہوں ہاں میری طرف وی کی جاتی ہے

کہ سب کا معبود صرف ایک ہی معبود ہے تو جے بھی اپنے رب سے ملنے کی آرز و ہوا ہے

چاہے کہ نیک اعمال کرے اور اپنے پروردگار کی عبادت میں کسی کو بھی شریک نہ کرے'

نیعنی اللہ ایک ہی معبود ہے کوئی دوسرا معبود نہیں۔ اس لئے لازم یہ ہے کہ صرف اس کی
عبادت کی جائے' دوسرے کسی کی نہیں۔ جس طرح وہ اپنی الوجیت و خداوندی میں مفرد اور اکیلا

ہے' عبادت اور اظہارِ عبود بت میں بھی اس ایک اسلے کو مخصوص رکھا جائے۔ اور اس لئے عمل
صالح وہی عمل ہوگا جو ریا اور مسمعہ سے پاک اور سنت نبوی کے مطابق ہو' چنا نچے سیدنا فاروق
عمر بن الحظاب بڑائو' کی بید دعاء تھی:

((اَللَّهُمَّ اجُعَلُ عَمَلِي كُلَّهُ صَالِحًا وَاجُعَلُهُ لِوَجُهِكَ خَالِصًا. وَلَا تَجْعَلُ لَاحَد فيُهِ شَيَّئًا)) ◆

''اے اللہ! میر کے تمام اعمال اچھے اعمال بنادے اور انہیں خالص اپنے ہی لئے کر دے ان میں کسی دوسرے کا کوئی حصہ نہ رکھ۔''

"شرك فى العبادة" عمل كواب كوباطل كرديتا ہے۔ اور اگريمل فرض واجب ہوتو بسا اوقات اس شرك كى وجہ بندہ سخت عماب وسرا كامشخق بن جاتا ہے كونكه شرك كى وجہ سے بندہ كا يمل كليت موخت (و تباہ و برباد) ہوجاتا ہے۔ اور اليا ہوجاتا ہے كہ گويا اس نے عمل كيا ہى نہيں۔ اور اس لئے ترك مامور كا مرتكب ہوجاتا ہے۔ اور ترك ماموركى وجہ سے عقوبت وسزا كامسخق بن جاتا ہے۔ كونكه اللہ تعالى كا تو يہ تكم ہے كہ خالص اس كى عبادت كى جائے كى كواس ميں شريك نہ كيا جائے۔ جيسا كہ اللہ تعالى كا ارشاد ہے:

کتاب الزهد للامام احمد (۱۱۸)

" حالانكه انكواسكے سواكوئي اور حكم نهيں ديا گيا تھا كه الله كى عبادت كريں اور اى كيكئے دين خالص ركھيں'' پس جو خص خالص الله تعالیٰ کے لئے عبادت نہیں کرتا وہ حکم کے بموجب عمل نہیں کرتا بلكه تهم كے خلاف عمل كرتا ہے۔ اور اس لئے وہ كى طرح بھى تيجے اور مقبول نہيں ہوسكتا۔ چنا نيد حديث قدى مين مروى م: ((أَنَا أَغُنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرُكِ فَمَنُ عَمِلَ عَمُلا أَشُرَكَ مَعِيَ فِيُهِ غَيْرِي فَهُوَ لِلَّذِي أَشُرَكَ بِهِ وَآنَا مِنْهُ بَرِئٌ )) ﴿ ﴿ مِينَ شَرِيكَ وار ح نہایت ہی مستغنی ہوں کئی نے کوئی عمل کیا اور میرے ساتھ کسی کو بھی اس میں میرا شریک گردان لیاتو وہ عمل ای کا ہے جے اس نے شریک گردانا ہے۔ میں اس سے بری ہوں۔'' اس شرک کی دوقشمیں ہیں: شرک اکبراور شرک اصغر-ان میں سے بعض کی مغفرت و بخشش ہے اور بعض کی قطعاً بخشش نہیں۔ اور پہلی تھم کے شرک کی دوقتمیں: شرک کبیر۔ اور شرک اکبر۔شرک کبیر واکبر کی مغفرت نہیں۔اللہ کی ذات کے ساتھ اس کی محبت وتعظیم میں کسی کوشر یک گرداننا اسی قبیل کا شرک ہے۔ اور محبت و تعظیم میں کسی کوشریک مانے کے سمعنی ہیں کہ مخلوق سے والی ہی محبت رکھی جائے جیسی ذات الہی ہے رکھی جاتی ہے۔ بیشرک ای قتم کا شرک ہے جے اللہ تعالیٰ ہرگز ہرگز معاف نہیں فرمائے گا۔ بیای متم کاشرک ہے جس کے متعلق اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَنْخِذُ مِنْ دُوْنِ اللهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُتِ اللهِ وَالَّذِينَ المَنْوَّا أَشَدُّ حُبًّا لِلهِ وَلَوْ يَرِي الَّذِينَ ظَلَمُوٓا إِذْ يَرَوْنَ

كَحُتِ اللهُ وَ الذِّنِينَ الْمَنُوَّ الشَّلُ حُبُّا لِلهِ وَلَوْ يَرَى الَّذِيْنَ ظَلَمُوَّ الِذُ يَرَوْنَ الْعَدَابِ () ﴿ الْعَذَابِ ﴿ اللَّهِ شَدِيْلُ الْعَذَابِ () ﴾ الْعَذَابِ (اللهِ : ١٦٥/٠) (اللهِ : ١٦٥/٠)

''اور بعض لوگ ایے بھی ہیں جو اللہ کے سوا اوروں کو اس کا شریک ظهر اگر ان سے
ایک محبت رکھتے ہیں جیسی محبت اللہ سے ہونی چاہیے اور ایمان والے اللہ کی محبت میں
بہت سخت ہوتے ہیں کاش کہ مشرک لوگ جانتے جب کہ اللہ کے عذا بوں کو دیکھ کر
جان لیس گے کہ تمام طاقت اللہ ہی کے پاس ہے اور وہ سخت عذاب دینے والا ہے'
﴿ تَاللّٰهِ إِنْ كُنّا كَفِيْ صَلَٰلِ مُنْسِنِينِ ۞ إِذْ نُسَوِّ وَبُكُمْ بِرَتِ الْعَلَمَ بُنِنَ ۞ ﴾

(شعراء: ۹۸٬۹۷/۲۲) صحیح مسلم. کتاب الزهد. باب تحریم الریاء (حدیث ۲۹۸۵) والمشافی ایم تو کھی خلطی پر تھے جب کہ تہمیں رب العالمین کے برابر بجھ بیٹے تھے۔

دو تم اللہ کی ایم تو کھی خلطی پر تھے جب کہ تہمیں رب العالمین کے برابر بجھ بیٹے تھے۔

یہ بالکل واضح ہے کہ یہ لوگ اپنے معبودان باطل کو خالق و راز ق مار نے والا اور زندہ کرنے والا نہیں مانے تھے۔ نہ ملک وقدرت میں ان کو اللہ کا شریک بجھتے تھے بلکہ محبت عبودیت خضوع وخشوع نظام رائیساری میں وہ ان کواللہ کا ہمسر اور ہم مرتبہ مانے تھے۔ اور یہ ظاہر ہے کہ یہ انتہادرجہ کاظلم ہے جو چیزیں مٹی سے پیدا کی گئیں مٹی سے بیدا کی گئیں مٹی سے بنائی گئیں وہ رب الارباب کے مساوی کیے ہوسکتی ہیں؟ غلام آ قا کے برابر کیوں کر ہوسکتا ہے؟ فقیر بالذات ضعیف بالذات عاجز اور مختاج بالذات کے مساوی کیونکر ہوسکتی ہے؟ جوغنی بالذات عدم کے سواکوئی حثیت نہیں رکھتی وہ اس غنی بالذات تا ور بالذات کے مساوی کیونکر ہوسکتی ہے؟ جوغنی بالذات ہے ماک الملک ہے جودوسخا کا مالک ہے احسان علم رحمت کمال مطلق جس کے لواز مات ذات سے ہیں؟ بتاؤ اس ظلم سے بڑھ کر دنیا میں کونسا ظلم ہوسکتا ہے؟ ایسے غلط تھم اور غلط فیصلہ ذات سے ہیں؟ بتاؤ اس ظلم سے بڑھ کر دنیا میں کونسا ظلم ہوسکتا ہے؟ ایسے غلط تھم اور غلط فیصلہ ذات سے ہیں؟ بتاؤ اس ظلم سے بڑھ کر دنیا میں کونسا ظلم ہوسکتا ہے؟ ایسے غلط تھم اور غلط فیصلہ فیصلہ دات سے ہیں؟ بتاؤ اس ظلم سے بڑھ کر دنیا میں کونسا ظلم ہوسکتا ہے؟ ایسے غلط تھم اور غلط فیصلہ فیصلہ دات سے ہیں؟ بتاؤ اس ظلم سے بڑھ کر دنیا میں کونسا ظلم ہوسکتا ہے؟ ایسے غلط تھم اور غلط فیصلہ فیصلہ در سے ہیں؟ بتاؤ اس ظلم سے بڑھ کر دنیا میں کونسا شمی ہوسکتا ہے؟ ایسے غلط تھم اور فلط فیصلہ کیا کہ میں کونسا کی کھی ہوں کیا کہ کی کونسا کی کی کونسا کونسا کی کونسا کونسا کی کو

سے بڑھ کر کونساظلم وجورممکن ہے؟ بیہ وہ ظلم ہے جس کی نظیر ومثال ملناممکن نہیں۔جس ذات کا

كوئي مثل ماننداور جم سرنبين مخلوق كواس كامثل ماننداور جمسرينا ديا\_ چنانچه الله تعالى كا ارشاد

﴿ اَلْتَهُولُ بِلْهِ الَّذِي مُحَلَقَ السَّلُونِ وَالْاَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَانِ وَالنَّوُرَةُ الْمَامِ: ١/١)

ثُمَّةَ الْكِنْيِنَ كَفَرُوْا بِرَبِّهِ هُ يَعْدِلُوْنَ ۞ ﴾ (انعام: ١/١)

د'تمام تعریفیں اللہ ہی کے لائق ہیں جس نے آ سانوں اور زمین کو پیدا کیا اور تاریکیوں
اور نور کو بنایا پھر بھی کافر لوگ دوسروں کو اپنے رب کے برابر قرار دیتے ہیں'۔
جس ذات نے آ سان اور زمین کو پیدا کیا' ظلمات اور نور پیدا کئے' مشرک ایسی چیزوں کو
اس کامش و مانند اور ہمسر بنا تا ہے جو اپنی جان تک کے مالک نہیں۔ اپنے نفع ونقصان کے مالک نہیں۔ اسے نفع ونقصان کے الک نہیں۔ افسوس! یہ کیمیا تقابل ہے کہ جس میں اتنا ہوا اور ایسا فہیج ظلم ہے۔





### بندے کے اقوال وافعال میں شرک

(قبروں کی تعظیم اور قبروں کو تجدہ گاہ بنانا شرک ہے۔ یہود ونصاری اس سے ہلاک ہوئے۔ رسول اللہ عنے توحید کی فصیل قائم کر دی کہ اس کے اندر کوئی بھی داخل نہ ہو سکے۔)

نذکورہ بالا شرک کے بعد بیشرک کہ بندہ اپنے اقوال۔ افعال ارادے اور نیت بین کسی کو اللہ تعالیٰ کا شریک گردانے اور شو کے فی الافعال کی مثال بیہ ہے کہ اللہ کی ذات کے سواکسی اور کے سامنے سجدہ کیا جائے اللہ کے گھر کے سوا دوسرے گھر کا طواف کیا جائے نیر اللہ کے لئے اظہار عبودیت اور خضوع وانکساری کی غرض سے سرمنڈ ایا جائے ' جرِ اسود کے سوا کہ بیز بین پر اللہ کا ہاتھ ہے۔ گ کسی دوسرے پھر کو چو ما جائے یا قبروں وغیرہ کو چو ما جائے یا قبروں پر اللہ کا ہاتھ ہے۔ گونکہ خواد رسول اللہ گنے ابنیاء کرام بینے اور صالحین کی قبروں کو مجد بنا کر نماز پر ہے والوں پر لعنت بھیجی ہے۔ تو پھر ان لوگوں کا کیا حال جو قبروں کو بت بنا کر ان کی پرستش کرتے ہیں؟

ین صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں روایت ہے رسول الله تاقیا نے ارشاد فرمایا: ((لَعُنَ اللّٰهُ الْیَهُوُ دَ وَالنَّصَارٰی اتَّخَذُوا قُبُوْرَ ٱنْبِیَائِهِمُ مَسَاجِدَ)) ∜ ''یہود ونصاریٰ پر اللہ تعالٰی کی لعنت ہو کہ ان لوگوں نے اپنے پیغیروں کی قبروں کو

. تجده گاه بنالیا ہے''

صیح بخاری میں مروی ہے کہ آپ نے ارشادفر مایا:

((إِنَّ مِنُ شَرَادِ النَّاسِ مَنُ تُدُرِكُهُمُ السَّاعَةُ وَهُمُ اَحْيَاءٌ وَالَّذِيْنَ يَتَّخَذُونَ الْقُبُورَ مَسَاجِدَ)) ۞

"وَه برترين لوك بول كے جواس وقت جب قيامت آئيگي زنده بول ك\_اوروه

﴿ سنن ابن ماجه ـ كتاب المناسك ـ باب فضل الطواف (حديث ـ ٢٩٥٧) اسناده ضعيف ـ حيد بن الي سويد مجبول راوى ب ـ اس مضمون كى ويكر روايات بحى يح نين بين و يحت الضعيفه (٢٣٣) ﴿ صحيح بخارى ـ كتاب الجنائز ـ باب مايكره من اتخاذ المساجد على القبور (حديث ـ ١٣٣٠) صحيح مسلم ـ كتاب المساجد ـ باب النهى عن ابناء المسجد الى القبور (حديث ـ ٥٢٩) ﴿ مسند احمد (٣/ ٣٠٥) صحيح ابن خزيمه (٤٨٩) وفي صحيح بخارى ـ كتاب الفتن ـ باب ظهور الفتن (حديث ـ ٤٠٩٤) تعليقا مختصه ا



لوگ جنہوں نے قبروں کو سجدہ گاہ بنایا"

صحیح بخاری میں رسول اللہ تَنَّیَّمُ بِیان کَرتے ہیں: ((انَّ مَنُ کَانَ قَبُلَکُمُ کَانُوُا یَتَّخِذُونَ الْقُبُورَ مَسَاجِدَ۔ أَلاَّ فَلاَ تَتَّخِذُو الْقُبُورَ مَسَاجِدَ فَانِّی آنْهَاکُمُ عَنْ ذَالِكَ)) ۞

اور منداحداور صحیح ابن حبان میں روایت ہے کہ رسول الله مُنَّافِیْم نے ارشاد فرمایا: ((لَعَنَ اللَّهُ ذَوَّ ارَاتِ الْقُنُورِ وَالْمُتَّ خِذِیْنَ عَلَیْهَا مَسَاجِدَ وَالسَّرَاجَ)) ﴿ ''قبروں کی زیارت کرنیوالی عورتوں پر اور قبروں پر مسجد بنانے والوں پر اور قبروں پر چراغ جلانے والوں پر اللہ نے لعنت بھیجی ہے۔''

اورارشادفرمایا:

((اِشُنَدَّ غَضَبُ اللَّهِ عَلَى قَوُمِ اتَّخَذُوا قُبُوْرَ آنْبِيَائِهِمُ مَسَاجِدَ)) ﴿ ''اس قوم پرالله تعالیٰ کاغضب شدید تر ہوتا ہے جس نے آپنے پیغیروں کی قبروں کو عجدہ گاہ بنالیا''

اورارشادفرمایا:

((إِنَّ مَنُ كَانَ قَبُلَكُمُ كَانَ إِذَا مَاتَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ بَنَوا عَلَى قَبُرِهِ مَسُجِدًاوَصَوَّرُوُافِيُه تِلُكَ الصُّورَةَالُولَيِّكَ شِرَارُ الْخَلُقِ يَوُمَ الْقِيَامَةِ)) ۞

﴿ صحيح مسلم- كتاب المساجد. باب النهى عن بناء المسجد على القبور (حديث - ۵۳۲) ﴿ مسند احمد (۱/ ۲۲۹) صحيح ابن حبان (۲۱۷۹) سنن ابى داود - كتاب الجنائز - باب في زيارة النساء القبور (حديث - ۳۲۳) سنن ترمذى - كتاب الصلاة - باب ماجاء في كراهية ان يتخذ على القبر مسجدا (حديث - ۳۲۳) سنن نسائى - كتاب الجنائز - باب التغليظ في اتخاد السرج على القبر (حديث - ۲۰۲۲) اسناده ضعيف الوسائح اموى ام حان ضعف راوى ب البتائل كاپها بمدوير شواه كي بنا پر ح كي سنن ابن ماجه - كتاب الجنائز - باب ماجاء في النهى عن زيارة النساء في القبور (حديث - ۲۵۸/ ۱۵۷۳) مسند البزار الكشف: ۳۳۰) التمهيد لابن عبدالبر (۵/ ۳۳۳) عن عطاء عن ابى سعيد الخدرى ﴿ الله موصولا - موطا امام مالك (۱/ ۱۵۲۲) كتاب قصر الصلاة ـ باب جامع الصلاة (۸۵) عن عطاء بن يسار موسلا ﴿ صحيح بخارى - کتاب المساجد - باب النهى عن بناء المسجد على شرك الجاهلية (حديث - ۵۲۷)

# روافشافی کی کی کی کی استان کی استان کی استان کی استان کی کی کی کی کی کی استان کرد استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد استان کرد استان کی استان کرد استان

"م سے پہلے اگلے لوگ تھے کہ جب ان میں کوئی صالح نیک آ دی مرجاتا توبیہ لوگ اس کی قبر پرمجد بنا لیتے اور مجد میں اس کی تصویر بنا لیتے ۔ قیامت کے دن یہ لوگ ساری مخلوق سے زیادہ بدترین لوگ ہوئے ۔"

غور کروبیتو ان لوگوں کا حال ہے جوقبروں پرمسجدیں بنائیں'ان میں اللہ کے سامنے سجدہ کریں!! پھر ان لوگوں کا کیا حال ہوگا جوخود قبروں کو سجدہ کیا کرتے ہیں!!؟ رسول اللہ ؓ نے خوداینی ذات کے متعلق بارگاہ اللہ میں بیدعاء کی کہ:

((اَللَّهُمَّ الْاَتَجُعَلُ قَبُرِي وَثَنَا يُعْبَدُ))<sup>۞ ((</sup>اكالله! ميرى قبركو پستش كابت نه بناد يج كا"

### توحید کی فصیل سے مماثلت

حقیقت امریہ ہے کہ رسول اللہ علی آنے تو حید کے اردگر دایک ایسی مضبوط فسیل کھڑی کردی کہ اے کوئی تو ژنہیں سکتا 'نہ اس تو حید میں کوئی گھس سکتا ہے۔ غور کروا ہے سورج کے نکلنے اور ڈو بنے کے وقت نفل نماز تک پڑھنے کی ممانعت کردی کہ ان اوقات میں نماز نہ پڑھی جائے۔ اور یہ اسلئے کہ کہیں آفاب پرستوں کی مشابہت نہ ہوجائے 'آپ نے اس مشابہت کا سد باب کر دیا۔ نیز آپ نے عصر اور فجر کے بعد کوئی نماز نہیں رکھی اسلئے کہ آفاب پرستوں کا وقت ان باب کر دیا۔ نیز آپ نے عصر اور فجر کے بعد کوئی نماز نہیں رکھی اسلئے کہ آفاب پرستوں کا وقت ان اوقات سے ملا ہوا ہے۔ اب رہا اللہ تعالی کے سواکسی غیر کو بحدہ کرنا۔ تو آپ ارشاد فرماتے ہیں: (اللّا یَنْبَغیٰ لاَحَد اَنْ یَسُجُدَ لاَحَد اللّا اللّهُ اُنْ) ﴿

" كى طرح جائز نبيل كدكوني شخص الله تعيسواسى دوسر كو تجده كرے."

اس صدیث میں لفظ "لاینبغی" وارد ہے۔خوب مجھ لوکہ کلام الله اور کلام الرسول میں لفظ "لاینبغی" اس امر کے متعلق بولا جاتا ہے۔ جے شریعت نے پوری قوت مے ممنوع قرار دیا ہو۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:

﴿ وَهَمَا يَكْنَبُغِي لِلرِّحْمَانِ أَنْ يَنْغَفِلُ وَلَكًا ۞ ﴾ (مريم:٩٢/١٩) "حالانكدر حمن كوشايان شان نبيس كدوه ا ينابيًا ركح"

اورارشادفرمايا: ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ الشِّعْمَ وَمَا يَثْبُعِي لَهُ ٥٠ ﴾ (يس: ١٩/٣١)

<sup>♦</sup> مسند احمد (٢/ ٢٤٦ مسند الحميدي (١٠٢٥) طبقات ابن سعد (٢/ ١٨١)

<sup>﴿</sup> سَنْنَ تَرَمَذَى. كتاب الرضاع. باب ماجاء في حق الزوج على المراة (حديث.١١٥٩) ←



''ہم نے محد گوشاعری نہیں سکھائی' نہ ہی شاعری ان کوزیب دیتی ہے'' اور ارشاد فرمایا:
﴿ وَمَا تَكُذُّ لَتُ بِلِهِ الشَّيْطِيْنِ ۞ وَمَا يَنْئَبَغِيْ كَهُمْ ۞ ﴾ (شعراء: ٢١١٢١٠/٢٧)

. ''اور اس قرآن کوشیطان کے کرنہیں اتر ہے اور نہ ہی ان کے لیے یہ کام لائق ہے''
اور فرشتوں کا قول اللہ تعالیٰ نقل فرما تا ہے:

﴾ مَا كَانَ يَنْبَغِيْ لَئَا آنُ تَنْتَخِذَ مِنْ دُوْ رِنِكَ مِنْ آوْلِيَا ۗ ٥﴾ (فرقان: ١٨/٢٥)

"جم کوزیب نہیں دیتا کہ تیرے سوا دوسروں کو اپنا کارساز بنا کیں' ان تمام مواقع میں "ینبغی" کا لفظ اسی چیز کے لئے وارد ہوا ہے جے شریعت نے نہایت بختی سے منع کیا ہے۔



بالفاظ مختلف۔ یه الفاظ اتخاف السادة المتقین (٤/ ١٩٣) میں ابو محمد عبدالله بن حامد
الفقیه کی کتاب دائل النوة کے حوالہ نے نذکور ہیں۔ لیکن اس کی سندضعف ہے قالد الزبیدی۔ نیز دیکھے البدایه
والنهایة لابن کثیر (٦/ ۱۵۰۰/۱۳۷)



فتم کھانے کا معاملہ

غیراللہ کی قتم کھانا ما شاء الله وما شنت (اللہ جاہے اورتم جاہو) کہنا (میرا کوئی نہیں۔اللہ ہےاورتم ہو' کہنا شرک ہے) اللہ تعالیٰ کے ساتھ الفاظ میں کسی کوشر یک کیا جائے' یہ بھی شرک ہے۔مثلاً غیراللہ کی قتم

کھانا۔جیسا کہ منداحد اور ابوداؤد میں مروی ہے۔رسول الله منافق نے فرمایا:

((مَنُ حَلَفَ بِغَيْرِ اللَّهِ فَقَدُ ٱشُرَكَ))

"جس نے غیراللہ کی تم کھائی اس نے شرک کیا"

امام حاكمة اورابن حبان في الروايت كوي كما -

سی کو یہ کہنا کہ 'اللہ تعالی چا ہے اور تم چاہو۔''ای قبیل کا شرک ہے۔ جیسا کہ خودرسول اللہ بیان کرتے ہیں۔ ایک محض نے آپ کو خطاب کرتے ہوئے کہا:

مَاشَاءَ الله وَمَا شِئْتَ (الله عام اورآب عاين) آب فرمايا:

((أَجَعَلْتَنِي لِلَّهِ نِدًّا؟ قُلُ مَا شَاءَ اللَّهُ وَحُدَهً)) \*

"كيا تون مجص الله كالمسر بناديا؟ صرف بيكهو: جوالله تعالى جاب"

غور کرو! بی حکم تو مشئیت اور چاہنے کے متعلق وارد ہے۔ حالانکہ بندے کے حق میں خود اللہ تعالیٰ نے مشئیت اور جاہنے کا اثبات کیا ہے۔مثلاً:

﴿ لِمَنْ شَاءً مِنْكُمْ أَنْ يُسْتَقِيْمِ ٥٠ ﴿ (تَكُوبِر: ٩٨/٨١)

'' یقر آن خاص کرنصیحت نامہ ہے اس کے لیے جوتم میں سے سیدھی راہ پر چلنا چاہے'' ابتم بتاؤ ان لوگوں کا کیا حال ہونا چاہئے جو پہ کہیں کہ .....'' میرا اعتاد بھروسہ اللہ پر

√ سنن ابى داود. كتاب الايمان والنزور. باب فى كراهية الحلف بالآباء (حديث. ٣٢٥١) سنن ترمذى. كتاب النفور والايمان. باب ماجاء فى كراهية الحلف لغير الله (حديث. ٥٣٥) مسند احمد (١١٥ ٣٣٥٠) مستدرك حاكم (١/ ١١٨) صحيح ابن حبان (٣٣٥٨) ﴿ مسند احمد (٢٢٣٣٠٢١٢) سنن ابن ماجه كتاب الكارات. باب النهى عن يقال ما شاء وشئت (حديث. ٢١١٤) الادب المفرد (٢٨٥)

ہے اور تم پر' .....' بجھے اللہ اور تم بس ہو۔' .....' میرا اللہ اور تمہارے سوا کوئی نہیں' ...... '' میہ چیز اللہ نے اور تم نے دی' .....' میاللہ کی اور تمہاری برکت ہے۔' ..... میرا آسان پر اللہ اور نین پر تم ہو' اور پھر ان لوگوں کا کیا حال ہونا چاہئے جو سیکہیں .....' قتم اللہ کی اور فلاں ک '' میہ چیز اللہ کی نذرہے اور فلاں کی' .....' میں اللہ کے لئے اور فلاں کے لئے تو بہ کرتا ہوں' .....' میں اللہ سے امیدر کھتا ہوں اور فلاں ہے' و غیر ہ ذالك

ان الفاظ کواس محف کے قول سے موازنہ کروجس نے رسول اللہ مخلیجا سے بیہ کہا تھا کہ ''جو اللہ عیا ہے اور آپ چا ہیں۔'' غور کرو وہ لفظ بھاری ہے یا بیہ لفظ؟ یقیناً جس کلمہ کے متعلق آپ نے بیفر مایا اس کے مقابلہ بیں بیکلمات اس جواب کے زیادہ مستحق ہیں۔ اس محف نے تو رسول اللہ کو ایا گھا اور بیلوگ تو ان لوگوں کواللہ کا ہمسر بناتے ہیں جو رسول اللہ کی خاک پا کے بھی برابر نہیں۔ بلکہ جن کی شان میں ایسا کہتے ہیں ہوسکتا ہے کہ وہ رب العالمین کے دہمن ہوں۔
برابر نہیں۔ بلکہ جن کی شان میں ایسا کہتے ہیں ہوسکتا ہے کہ وہ رب العالمین کے دہمن ہوں۔
برابر نہیں۔ بلکہ جن کی شان میں ایسا کہتے ہیں ہوسکتا ہے کہ وہ رب العالمین کے دہمن ہوں۔
تبیج و تبیر جہلیل و تجمید خاکساری' انگساری' بغرض عبادت سر منڈ انا' گھر کا طواف دعا' بیتمام امور محف اللہ تعالیٰ کے سواکسی کو بھی بید و ایت اللہ کے سواکسی کو بھی بید و ان بیا کہ ایک کے سواکسی کو بھی بید و ان بیا کہ ایک کے سامنے کھڑا ہوگیا اور کہنے گا:
جے نہ کی نبی مرسل کو۔ چنا نبی مسئدامام احمد میں روایت ہے کہ رسول اللہ کے پاس میں ایک مختص آیا۔ جس سے کوئی گناہ سرز د ہوگیا تھا' آپ کے سامنے کھڑا ہوگیا اور کہنے لگا:

(دَاللَّهُ مَّ اللَّهُ مَّ اللَّهُ مَ الْکُ الْکُ وَ لَا آتُو بُ اللٰی مُحَمَّد))
د'' اے اللہ ایک تبین تری بارگاہ میں تو بہر کرتا ہوں تھرگی بارگاہ میں تو بہ نہیں کرتا'

''اے اللہ! میں تیری ہارگاہ میں تو بہ کرتا ہوں محمر کی ہارگاہ میں تو بہ ہیں کہ بیرین کررسول اللہ ؓ نے فرمایا: ((قَدُ عَرَفَ الْحَقَّ لِأَهُلِهِ )) ۞ ''اس نے حق کے حقد ارکواچھی طرح پہچان لیا۔''



مسند احمد (٣/ ٣٣٥) مستدرك حاكم (٣/ ٢٥٥) المعجم الكبير للطبراني (٨٣٩) اسناده ضعيف محد بن مصعب ضعف راوي ب يزحن بعري مدس ب اورساع كرتم يحنين ب



(فَطْیِلْنَ : ۲۷)

### ارادے اور نیت کا شرک

''اور جو حخص اسلام کے سوا اور دین تلاش کرے اس کا دین قبول نہ کیا جائے گا اور وہ آخرت میں نقصان پانے والوں میں شامل ہوجائے گا۔''

یمی وہ ملتِ ابراہیمی اور ملتِ اسلام ہے کہ جس نے اس سے مند موڑا وہ سب سے بڑا بے وقوف ہے۔





(فَطْیّلنّ : ۲۳

## شرك كى حقيقت

اس مقدمه اور تمهيد كے بعد مذكور سوال كا جواب آسانى سے تمہارى سمجھ يس آجائے گا۔ اب ہم خدائے وحدہ لاشريك كى ذات سے راہ صواب كى امداد چاہتے ہوئے جواب كى طرف متوجہ ہوتے ہیں۔

شرک کی حقیقت یہ ہے کہ خالق کو مخلوق کے مشابہ گردانا جائے۔ تشبید درحقیقت ای کا نام ہے۔ صفاتِ کمال جو اللہ اور اللہ کے رسول نے ذاتِ اللی کے لئے بیان کی ہیں ان کو ذات اللی کے لئے بیان کی ہیں ان کو ذات اللی کے لئے ثابت کرنے کا نام تشبیہ نہیں ہے۔ لیکن جن لوگوں کے قلوب اللہ تعالی نے منح کردئے ہیں اور جن کی بصیرت کی آئی کھیں اندھی کردی گئی ہیں ، وہ اس حقیقت کو بالکل معکوس کردیتے ہیں۔ اصل حقیقت کو دوسرا جامہ پہنا کر یکسر صورت ہی تبدیل کرے رکھ دیتے ہیں اور اصل تو حید کو تشبیہ ہے۔ اور تشبیبہ کو تعلیم وطاعت کہتے ہیں۔

پس مشرک وہ ہے جو خالق کی خصوصیاتِ الوہیت میں کسی مخلوق کو اس کے مشابہ گردانے۔

خصوصيات الهبيه

الوہیت والہیت کی خصوصیات میں سے ایک یہ بھی ہے کہ اقلیم نفع وضرر ملک عطاء ومنع کا مالک صرف اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ اور یہ ملک صرف ای کا ہے کی اور کواس سے کوئی تعلق نہیں۔ جب یہ مان لیا گیا تو اب واجب یہی ہے کہ دعاء خوف ورجاء توکل و اعتاد کا تعلق ورشتہ صرف ای خدائے وحدہ لاشریک ہی کی ذات سے ہو کی اور سے نہیں۔ پس اگر کوئی شخص یہ تعلق اور رشتہ کی مخلوق سے قائم کرتا ہے تو یقیناً وہ مخلوق کو خالق کے مشابہ کر رہا ہے۔ جو مخلوق خود اپنے نفع ونقصان موت وزیست کی مالک خالق کے مشابہ کر رہا ہے۔ جو مخلوق خود اپنے نفع ونقصان موت وزیست کی مالک

الله والنشاف المراجة المراجة

مشابه بونا كيامعني؟

کمال مطلق بجمیع الوجوہ جس میں کسی ضم کا نقص نہ ہو۔ یہ الوہیت کی خصوصیات میں سے ہے۔ اور یہی چیز واجب کرتی ہے کہ ساری عباد تیں صرف اس کے لئے مخصوص ہوں اور عقلاً شرعاً فطر تا واجب ہے کہ تعظیم واجلال۔ خشیت وخاکساری دعاء واستدعا ' تو بہ وانابت' تو کل واعتاد استمدادواستمقامت اور انتہائی عاجزی وانکساری اور انتہائی محبت یہ تمام امور صرف ذات الہی کے لئے مخصوص ہوں کسی اور کے لئے یہ امور ثابت کئے جائیں اس سے عقل 'شرع اور فطرت مانع ہے۔ پس جو آدی ان امور میں سے کسی ایک امر کو بھی کسی اور کے لئے ثابت کرتا ہے وہ اسے اس ذات کا مثل اور مانند قرار دیتا ہے جس کا کوئی مثل اور مانند نہیں اور یہ فتیج ترین اور باطل ترین تشمیم ہے۔ اور چونکہ یہ تضییمہ تج اور ایسی آدی کی اللہ بھی مغفرت نہیں کرے گا۔ حالا نکہ ذات الٰہی وہ ذات ہے جس نے بھی مغفرت نہیں کرے گا۔ حالا نکہ ذات الٰہی وہ ذات ہے جس نے ایسی مغفرت نہیں کرے گا۔ حالا نکہ ذات الٰہی وہ ذات ہے جس نے اپنے لیے رحمت خود لازم کرر کھی ہے۔

خصوصیات الوہیت والہیہ میں سے ایک اظہارِ عبودیت بھی ہے۔ اور بیر عبودیت وہتونوں پر قائم ہے۔ اور بیر عبودیت دوسرا بیا کہ دوستونوں پر قائم ہے۔ ایک بیر کہ معبود سے انتہائی درجہ کی محبت رکھی جائے۔ دوسرا بیا کہ معبود کے حضور میں انتہائی درجہ کی عاجزی اور انکساری کی جائے۔ انہی دو چیزوں پر عبودیت کی تحمیل کا دار مدار ہے۔ مخلوق کی منزلیس اور ان کے مقامات ان دوامور میں تفاوت کے بموجب مختلف متضاد ہوا کرتے ہیں۔ جس شخص نے اپنی محبت اپنا خضوع وخشوع عاجزی عاجزی خاکساری اور انکساری کو اللہ کے سوا دوسرے سے وابستہ کیا اس نے

اللہ تعالیٰ کے خالص حق میں اسے شریک مان لیا اور اس کے مشابہ قرار وے لیا۔ اس
بات کا اللہ کی کسی شریعت میں جائز ہونا قطعاً محال ہے۔ اور ہر عقل وفطرت میں اس
بات کی برائی جاگزیں ہے۔ لیکن بہتوں کی فطرت کوشیاطین نے بدل کر رکھ دیا ہے۔
ان کی عقلوں کو خراب کر دیا ہے اور اس بات کو ان کے سامنے معمولی ہی بات بنا دیا
ہے۔ صرف وہی لوگ اصل فطرت اور عقل سلیم پر قائم رہتے ہیں جن پر اللہ تعالیٰ کا
فضل وکرم ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے پاس اپنے پیغیمر بھیجے اور کتابیں نازل فرمائی ہیں
جو ان کی فطرت اور ان کی عقل کے مطابق ہیں۔ اس طرح وہ لوگ نور علی نور بن کر
ہوایت پر چانے گئے لیکن اس نور کی راہ نمائی بھی اس کو نصیب ہوتی ہے جس پر اللہ ک

پیسجھ لینے کے بعداب سجھ لوکہ محدہ خصوصیات الوہیت والہید میں سے ہے۔ جس نے
 اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور کو محدہ کیا توسمجھ لوکہ غیر اللہ کو اللہ تعالیٰ کے مشابہ قرار دے لیا۔

و توکل بھی خصوصیات الوہیت والہت ہے ہے جس نے غیر اللہ پر توکل کیا اس نے غیر اللہ پر توکل کیا اس نے غیر اللہ کو اللہ تعالیٰ کے مشابہ بنالیا۔

♦ توبہ بھی خصوصیات الوہیت والہیت سے ہے جس نے غیر اللہ کے سامنے توبہ کی اس
 نے غیر اللہ کو اللہ کاشریک وہمسر بنالیا۔

تعظیماً اجلالاً قتم کھانا بھی خصوصیات الوہیت والا ہیت سے ہے جس نے غیر اللہ کی قتم کھائی اس نے غیر اللہ کو اللہ کا ہمسر اور مشابہ بنایا۔

یہ تشبیہ کا ایک پہلو ہے کہ کسی دوسری مخلوق کو خالق کا ہمسر اور مشابہ گردانا جائے۔لیکن ایک دوسرا پہلو یہ ہے کہ خود بندہ اپنی ذات کو اللہ کا ہمسر اور مثل ثابت کرنے کی کوشش کرے۔ اس کی صورت یہ ہے کہ بندہ اپنی عظمت وجلالت ثابت کرے اور جتائے لوگوں ہے اپنی تعریف ومدح کرائے 'اپنی عظمت وجلالت منوائے 'اپنی ذات ہے امیدہ رجا قائم کرنے پر مجبور کرائے 'اللہ کے بندوں کو اپنے سامنے جھکائے 'اپنی ذات ہے امیدہ رجا قائم کرنے پر مجبور کرے خوف و رجاء التجاوالحاح' استعانت والداد کے لئے مخلوق کے دلوں کو اپنے ہے وابست کرے 'یہ تشبیہ باللہ ہے۔ ایسا شخص اللہ تعالیٰ کی ربوبیت الوہیت والہیت میں اللہ کا مقابلہ کر رہا ہے اور اس لئے ایسا شخص اس امر کا حقد ارب کہ اللہ تعالیٰ اسے بہت ہی زیادہ ذلیل وخوار کر

(اَيَقُولُ اللهُ عَزَوَجَلَّ - اَلْعَظَمَةُ اِزَادِی وَالْكِبُرِ يَاءُ رِدَآئِی فَمَنُ نَازَعَنِی وَالْكِبُرِ يَاءُ رِدَآئِی فَمَنُ نَازَعَنِی وَاحِدًا مِنْهُمَا عَذَّبُتُهُ))

"الله عَرْ وَجَلَّ فَرِماتَ بِينَ عَظَمَت مِيرِى ازار بِ اور كبريائى ميرى چادر۔ ان بيس ع جوكى ايك چيز كے ليے بھى كوئى جھے جھڑے گا بيں اسے عذاب دوں گا" مصور جوا پنے ہاتھ سے تصویر بناتا ہے۔ چونكہ دو صنعت بيں الله كى تشابهہ (مشابهت) كرتا ہے اس لئے قيامت كے دن وہ سخت ترين عذاب كامستحق قرار ديا گيا ہے۔ اب بتاؤكہ اللہ كى ربوبيت اور الوبيت والٰهيت كى مشابهت كس درجہ كاجرم ہوگا؟ رسول مَنْ اللهِ كَا ارشاد ہے: ((اَشَدُّ النَّاسِ عَذَابًا يَوُمَ الْقِيَامَةِ اَلْمُصَوِّرُونَ يُقَالُ لَهُمُ حَيُّوا مَا خَلَقُتَةً)) ﴾

'' قیامت کے دن تصویر سازوں (مصوروں) کو سخت عذاب دیا جائے گا۔ انہیں کہا جائے گا کہ جوتصویرتم نے بنائی ہے اس میں جان ڈالو۔''

اور سی بخاری اور سی مسلم میں ہے۔ آ پ نے ارشاد فرمایا:

(اقَالَ اللّٰهُ عَزَّوَجَلَّ وَٰمَنُ اَظٰلَمُ مَمَّنُ ذَهَبَ يَخُلُقُ خَلُقًا كَخَلُقِي فَلَيْخُلُقُ خَلُقًا كَخَلُقِي فَلَيَخُلُقُوا شَعِيرَةً)) ۞

''اللهُ عز وجل ارشاد فرما تا ہے: اس کے بڑا ظالم کون ہے جومیری مخلوق جیسی مخلوق بنانے کے لئے چل کھڑا ہوا؟ وہ صرف ایک ذرّہ اور بھو کا دانہ تو پیدا کرکے دکھائے۔''

<sup>♦</sup> صحيح مسلم. كتاب البر والصلة. باب تحريم الكبر (حديث ٢٦٢٠)

صحیح بخاری کتاب اللباس باب عذاب المصورین یوم القیامة (حدیث ۲۱۰۹۵۱۰۵۹۵)
 صحیح مسلم کتاب اللباس باب تحریم تصویر صورة الحیوان (حدیث ۲۱۰۹۲۱۰۸) یه
 دو حدیثون کا مجموعه هے والله اعلم
 دو حدیثون کا مجموعه هے والله اعلم
 دو حدیثون کا مجموعه هے والله اعلم
 دو حدیثون کا مجموعه هی والله اعلم
 دو حدیثون کا مجموعه هی والله اعلی
 دو حدیثون کا محموعه هی والله اعلی والله وا

صحیح بخاری - کتاب التوحید . باب قول الله تعالیٰ (والله خلقکم وما تعملون) (حدیث .
 ۲۵۵۹) صحیح مسلم - کتاب اللباس . باب تحریم تصویر صورة الحیوان (حدیث . ۲۱۱۱)

# 深下了了我会是我会是了了了

لکھ است کی اور اعظم چیزوں کے ایک وردہ اور بو کا ذکر کرکے اس سے بردی اور اعظم چیزوں کے متعلق عبیہ فرمائی ہے۔

مقصدیہ ہے کہ بیتو اس فض کا حال ہے جو صرف صنعت اور صورت گری میں اللہ کی مشابہت کرتا ہے۔ اس فض کا کیا حال ہونا چاہئے جو خصوصیات ربوبیت خصوصیات الوہیت والمبیت میں اللہ کی مشابہت وہمسری کرے؟

#### اساء الله مين شرك:

یبی عال ہے اس مخص کا جواللہ کے نام میں اللہ کی مشابہت وہمسری کرے اپنے لئے وہ نام اختیار کرے۔ جو ذات باری تعالیٰ کے سواکسی کے لئے جائز نہیں ہے۔ مثلاً '' ملک الله اک' حاکم الحکام'' ''شہنشاہ'' اور حاکموں کا حاکم'' وغیرہ۔ چنانچہ صحیح بحاری میں مردی ہے کہ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا:

((اِنَّ أُخُنَعَ الْاَسُمَاءِ عَنْدَ اللهِ رَجُلٌ يُسَمَّى بِشَاهُنَشَاهَ أَتُى مَلِكُ الْمَلُوك وَلَامَلكَ الَّاللَّهُ )) ۞

"الله تعالى ك زويك وكيل ترين نام يه ب كدكى آوى كا نام شهنشاه ملك. الملوك ركها جائد حالا تكدالله كسواكوئى ما لك الملك نهيس-"

ایک روایت میں کچھاورالفاظ بھی وارد ہیں۔اوروہ میرکہ:

((أَغَيَظُ رَجُلٍ عَلَى اللهِ رَجُلٌ يُسَمِّى بِمَلِكِ الْاَمُلاكِ)) ۞

"مغضوب ترین آ دمی اللہ تعالی کے نزدیک وہ ہے جس کا نام ملك الاملاك رکھا جائے۔"
اللہ کی بیخ قکی ناراضگی غضب اورغصہ اس شخص کے لئے ہے جواللہ کے کسی ایسے نام میں
اللہ کی مشابہت کرے جو اس کے سواکس کے لئے جائز نہیں۔ کیونکہ ملك الاملاك شہنشاہ
صرف اللہ تعالیٰ بی کی ذات ہے۔ احکم الحاکمین وہی ہے۔ سارے حکام و باوشا ہوں
پرای کا تھم چلتا ہے۔ اور وہی شابان شاہ ہے۔ کوئی اس کا مثل اور ہمسرنہیں ہے۔

صحیح بخاری۔ کتاب الادب۔ باب ابغض الاسماء الی الله (حدیث۔ ۲۲۰۲٬۲۲۰۵) صحیح
 مسلم۔ کتاب الآداب۔ باب تحریم التیمی بملك الاملاك (حدیث۔ ۲۱۳۳)

المحيح مسلم. كتاب الأداب. باب تحريم التيمي بملك الاملاك (حديث-٢١/٣)



(فَطْیِلْن : ۲۲۷)

## ذات باری تعالی ہے سوئے ظن گناہ کبیرہ ہے

جب بیاصل حقیقت تم پر واضح ہوگئ تو اس کے بعد ہم تمہیں ایک عظیم ترین اصول اور قاعدہ کلیہ کی طرف متوجہ کرتے ہیں۔ جس سے مسئلہ کا اصل راز اور اصل حقیقت پوری طرخ آ شکارا ہو جائے گی۔ اور وہ بیہ ہے کہ اللہ کی ذات سے سو خطن پیدا کرنا ایک بہت بڑا گناہ ہے۔ اللہ کے خلاف سو غطنی کر نیوالا اس کے کمال مقدس کے خلاف گمان قائم کر لیتا ہے۔ اور اس کی مقدس ذات کے ساتھ ایک با تیں منسوب کر دیتا ہے جو اس کے اساء وصفات کے متناقض اور منافی ہوتی ہیں۔ اور اس لئے اللہ تعالی نے سو خلنی کرنے والوں کے حق میں ایسی سخت وعید فرمائی ہے جیسی کی دوسرے گناہ کے لئے نہیں فرمائی۔ ارشاد فرمایا ہے:

﴿ عَلَيْهِمْ وَآبِرَةُ السَّوْءِ، وَ غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَّهُمْ وَاعَدَ لَهُمْ

جَهَنُورُ وَسَاءَتُ مَصِيْرًا ٥ ﴿ (الفتح: ١٤/٨)

'' دراصل انہی پر برائی کا پھیرا ہے اللہ ان پر ناراض ہوا اور انہیں لعنت کی اور ان

کے لیے دوزخ تیار کی ہے اور وہ بہت بری لوٹنے کی جگہ ہے'' اور اللہ کی کسی صفت ہے انکار کرنے والے کے بارے میں فر مایا ہے:

﴿ وَذَٰ لِكُمْ ظُنُّكُمُ الَّذِي ظُنَنْتُمْ بِرَيِّكُمْ ارْدَكُمْ فَاضْبَعْتُمْ شِنَ

الخيسرين ٥ ﴿ (حم سجده:٢٣/٢١)

" تہماری اس بد گمانی نے جوتم نے اپنے رب سے کر رکھی تھی تہمیں ہلاک کردیا اور بالآخرتم نقصان اٹھانے والول میں ہے ہوگئے۔"

اور اپنے خلیل سیدنا ابراہیم ﷺ کا قول نقل کرتے ہوئے جو انہوں نے اپنی قوم کو خطاب کر کے کہا تھا۔ فرمایا:

# رَواكِشَافِي كِيْنِهِ الْمُحَالِينِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلمُلِي المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُ

﴿ مَا ذَا تَعْبُدُونَ ۞ آيِفُكَا الِهَ ۗ دُوْنَ اللهِ تُتَرِيْدُونَ ۞ فَمَا ظَنْكُوْ يِرَتِ الْعَلَمِيْنَ ۞ (صافات: ١٨٥٠/٥٨)

" تم کس کی عبادت کرتے ہو؟ کیا اللہ کو چھوڑ کر جھوٹ اور بے اصل معبودوں کو چاہتے ہو؟ تو یہ بتلاؤ کہتم نے رب العالمین کو کیا سمجھ رکھا ہے۔"

اللہ تعالیٰ کے حضور میں حاضری دینی ہوگی۔ تمہارا پروردگار تمہارے ساتھ کیا معاملہ کریگا؟ اور تمہیں کے حضور میں حاضری دینی ہوگی۔ تمہارا پروردگار تمہارے ساتھ کیا معاملہ کریگا؟ اور تمہیں کس قسم کی سزادے گا؟ تم نے اللہ کے اساء وصفات 'اور ربوبیت میں کیانقص دیکھا کہ تم نے اس کے ساتھ دوسروں کو بھی عبادت و پرستش میں اس کا شریک بنالیا؟ اگر تم اللہ کی ذات صفات اس کی الوہیت اور ربوبیت اور اس کی شان بے ہمتائی (بے مشل) کو بچھتے تو تم ایسانہیں کر سکتے تصاللہ علیم و خبیر ہے ہر چیز کو جانتا ہے۔ قادر مطلق ہے ہر چیز اس کی قدرت کی گرفت میں ہے۔ وہ غنی ہے تمام سے مستعنی اور بے پرواہ ہے۔ ساری مخلوق اس کی محتاج ہے گر

وہ اپنی مخلوق کی تدبیر و تنظیم میں منفرد و یک ہے اس معاملہ میں کوئی بھی اُس کا شریک نہیں۔ مخلوق اور مخلوق کے تمام امور سے تفصیلی طور پر باخبر ہے کوئی چیز اس سے مخفی نہیں۔ تن تنہا وہ اپنی کاموں کا کفیل ہے۔ اور ہر کام کے لئے اکیلا کافی ہے کی کی امدادواعات کا مختاج نہیں۔ وہ اپنی ذات سے رحمٰن ورجیم ہے بندوں پر رحم کرنے میں وہ کی وسلے اور سفارش کا مختاج نہیں۔ جس ذات کی بیشان ہو وہ یقینا دنیا کے بادشا ہوں سے الگ اور اپنی نرائی شان رکھتا ہے۔ دنیا کے باوشاہ اور سلاطین اس امر کے مختاج ہیں کہ رعایا کے حالات اور الن کی ضرور تیں دوسرے لوگ ان کے سامنے پیش کریں۔ نیز اس امر کے بھی مختاج ہیں کہ رعایا کی ضرور یا یک ضروریات واحقیا جات پوری کرنے میں دوسرے لوگ انکی معاونت کریں۔ درمیان میں ترجمانوں کی ضروریات وب جو سلاطین وبادشاہ ہوں کو رعایا پر رحم وکرم کے لئے آ مادہ کریں۔ اور ان کے حالی کے دلوں میں جذبات و ترحم و تلطف کو ابھاریں۔ سلاطین وبادشاہ اپنی کمزوری عاجزی کے عملی و بے بی کی وجہ سے رعایا کی ضروریات واحقیا جات پوری کرنے میں بھی دوسروں کے مملی و بے بی کی وجہ سے رعایا کی ضروریات واحقیا جات پوری کرنے میں بھی دوسروں کے درمیانی وسائل کے ختاج ہیں گئین ذات باری تعالی قادر مطلق ہے۔ غی بالذات ہے ہر درمیانی وسائل کے ختاج ہیں گئین ذات باری تعالی قادر مطلق ہے۔ غی بالذات ہے ہر

جے ہے متعنی اور بے پروا ہے رحمٰن ورجیم ہے جس کی رحمت ہرشی پراور ہر چیز پر محیط اور حادی ہے۔ اس کے اور اس کی مخلوق کے درمیان وسائط و وسائل اور سفارشی ماننا اس کے حق تو حید والوہیت میں نقص پیدا کرتا ہے اور جوابیا سمجھتا ہے ذات البی کی نسبت سو خلنی کرتا ہے اور محال و ناممکن ہے کہ جو چیز عقل وفطرت کے خلاف ہواور عقل وفطرت کے زد یک ہمہ قتم کی قباحتوں سے زیادہ فیجے ہوا ہے اللہ تعالیٰ اپنے بندول کیلئے مشروع فرمائے۔

#### الله تعالى كى قدر:

اوپر کے بیان کی وضاحت اس طرح ہوتی ہے کہ بندہ جب کسی کی عبادت کرتا ہے تو اے بڑا مان کر ہی اس کی عبادت کرتا ہے تو سے بڑا مان کر ہی اس کی عبادت و پرستش کرتا ہے۔ اور اس کے سامنے جھکتا ہے۔ اس کے سامنے بخز وانکساری کرتا ہے۔ اور اپنی ذلت وخواری انکساری و خاکساری کا اظہار کرتا ہے۔ اور بین ظاہر ہے کہ ان تمام چیزوں کا حقد ارصرف پروردگار عالم وحدہ لا شریک ہے اور بس۔ یہ اس کا حق ہمی غیر کودے دیا جق ہے اس کا حق کسی غیر کودے دیا جائے۔ یا اس مل کو تی سی کر دیا جائے۔ خصوصاً ایسے شخص کو اس کے اس خاص حق میں شریک گردانا جائے جو اس کا بندہ اور مملوک ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی قرآن تھیم میں اس کی مثال چیش فرماتا ہے:

﴿ ضَهَا مَلَكُ مُّ شَلَا قِبِنَ ٱنْفُسِكُمُو ۚ هَـلَ لَكُـمْ مِّنَ مَّا مَلَكُتْ ٱيْمَانُكُو مِّنَ شُرَكًا ۚ فِي مَا رَزَ قُنْكُمْ ۞ (روم:٢٨/٣٠)

''الله تعالیٰ نے تمہارے لیے ایک مثال خود تمہاری ہی ذات سے بیان فر مائی کہ جو کچھ ہم نے تمہیں دے رکھا ہے کیا اس میں تمہارے غلاموں میں سے بھی کوئی تمہارا شریک ہے''

یعنی جب کہتم میرے دیے ہوئے رزق میں اپنے غلام کوشریک کرنا گوارانہیں کرتے تو پھر میرے بندول اور غلامول کومیرے خالص الوہیت والہیت ور بوبیت میں شریک قرار دینا کیول کر سیح ہوگا؟ اور جو شخص ایساسمجھتا ہے وہ ہر گز ہرگز میری قدرنہیں کرتا میری عظمت و جلالت کا حق وہ قطعاً نہیں بچانتا' جس چیز میں میں منفرد و یکتا ہوں۔میری مخلوق کا جس میں کوئی حق نہیں اس میں مجھے منفردو یکتانہیں مانتا۔

پس جو تحض اپنی عبادت میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کوشریک کرتا ہے وہ قطعاً حق تعالیٰ کی قدرنہیں کرتا۔ چنانجے حق تعالیٰ خودارشاد فرما تا ہے:

﴿ يَالِيُهَا النَّاسُ صَٰيِبَ مَثَلُ قَاسَتَهَعُوا لَهُ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ تَنْعُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا دُبَابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ ﴿ وَ إِنْ اللَّهِ لَنَ يَخْلُقُوا دُبَابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ ﴿ وَ إِنْ اللَّهِ كَوْنِ اللَّهِ مَوْنَهُ صَعْفَ الطَّالِبُ يَسْدُنْهُمُ الذَّبَابُ شَعْفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ 0 مَا قَدَدُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِم ﴿ إِنَّ اللّهَ لَقُوتُ عَزِيْرٌ ٥ ﴾ وَالْمَطْلُوبُ ٥ مَا قَدَدُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِم ﴿ إِنَّ اللّهَ لَقَوِي عَزِيْرٌ ٥ ﴾ (الحج: ٢٢/٢٢)

''لوگو! ایک مثال بیان کی جاتی ہے تم اس کو خوب من لو۔ اللہ کے سواتم جن کی عبادت کرتے ہو۔ وہ سب جمع ہو کر بھی ایک کھی نہیں پیدا کر سکتے اور اگر کھی ان عبادت کرتے ہو۔ وہ سب جمع ہو کر بھی ایک کھی نہیں سکتے (یعنی اس کے کھانے وغیرہ میں) سے کچھے چھین لے جائے تو وہ چھڑا بھی نہیں سکتے (یعنی اس سے واپس چھین نہیں سکتے) ایسے عابدو معبود دونوں ہی عاجز ہیں ان لوگوں نے اللہ کی ویسی کہ کرنی چاہئے۔ بیشک اللہ قوت والا اور غالب و زبردست کی ویسی کہ کرنی چاہئے۔ بیشک اللہ قوت والا اور غالب و زبردست میں

جو خص کسی ایسی ہستی کواپنی عبادت میں اللہ کا شریک وساجھی گردانتا ہے جوایک چھوٹے سے چھوٹا جانور بھی پیدانہیں کرسکتا۔اگر اس پر مکھی بیٹھ جائے تو اڑا نہیں سکتا۔تو بتلاؤ وہ اللہ تعالیٰ کی کیا قدر کرتا ہے؟ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَمَا قَدَدُوا اللَّهَ حَقَّ قَدُرِهِ ۗ وَالْدَنْصُ جَمِيْعُا قَبْضَتُهُ يَوْمَرَ الْقِلْمُهُ وَالسَّمَاوُتُ مُطْوِتِكُ بِيكِيْنِهِ سُجْمَنَهُ وَتَعَلَى عَتَمَا يُشْرِكُونَ ۞ ﴾

(الزمر: ٣٩/٦٢)

''انہوں نے جیسی چاہئے ایسی اللہ کی قدرنہیں گی۔ قیامت کے دن ساری زمین اس کی مٹھی میں ہوگی اور آسان اس کے دائیں ہاتھ میں لیٹے ہوئے ہوں گے۔ وہ پاک ذات ہے وہ پاک اور برتر ہے ہراس چیز سے جےلوگ اس کاشریک بنائیں''۔ جس اللہ کی بیشان اور بیعظمت وجلالت ہو۔اس کےساتھ کسی نے اپنی عبادت میں کسی ایسے کوشریک کرلیا۔ جس کے اندرایسی کوئی بات نہیں ہے' بلکہ وہ عاجز اور انتہا درجہ کمزور ہے۔ تو یقینا وہ اللہ کی عظمت و توقیر نہیں کرتا۔ ایک ضعیف' عاجز اور کمزور کو اللہ کی عبادت میں شریک

کرلیا۔ تو یقیناً وہ قوی' توانا اور غالب کے حق کی قدر وتوقیر نہیں کرتا۔

ای طرح وہ آ دمی بھی حق تعالیٰ کی قدرو توقیر نہیں کرتا' جو کہتا ہے کہ اللہ نے پیغیر نہیں جیج 'کتابیں نازل نہیں فرہائیں۔کیا یہ با تیں اس کی شان میں سزاوار ہیں؟ کیا اس نے مخلوق کو یونہی بے کار' عبث اور بے مصرف پیدا کیا ہے؟ کیا اس نے اپنے بندوں کوصرف اس لئے پیدا کیا ہے کہ جانوروں کی طرح مرجائیں؟

ای طرح وہ آ دی بھی اللہ کی قدر و توقیر نہیں کرتا جو اللہ کے اساء حنیٰ اور صفات حق کی حقیقتوں کی نفی اور انکار کرتا ہے۔ سمع وبھر'ارادہ واختیار' علو ورفعت' کلام تنظیم کی اللہ کی ذات سے نفی کرتا ہے۔ اور عموم قدرت' بندوں کے افعال کے تعلق کی اس کی ذات سے نفی کرتا ہے۔ اس کی قدرت و مشیئت سے افعال عباد کو ضارح کر دیتا ہے۔ اور کہتا ہے: بندے خود ان افعال کے خالق ہیں۔ اللہ کی مشیئت کا ان سے کوئی تعلق نہیں۔ جس کے معنی میہ ہوتے ہیں کہ اللہ کے ملک میں وہ ہوتا ہے جو وہ نہیں چاہتا۔ اور جو وہ چاہتا ہے نہیں ہوتا۔ یقیناً اللہ تعالیٰ کی شان ان مجوسیوں اور مجوس نمالوگوں کے قول و خیال سے بلند و بالا ہے۔

وہ خض بھی اللہ تعالیٰ کی قدر نہیں کرتا۔ جو کہتا ہے کہ اللہ بندے کوایے کاموں کی سزادیتا ہے جو بندے کے اختیار میں نہیں۔ بندے اس پر قادر نہیں۔ مجبور محض ہیں' کام کرنے ہیں بندوں کو کوئی دخل نہیں' سارے کام صرف اللہ تعالیٰ کے ہیں۔ وہ خود ہی کرتا ہے۔ بندوں سے جرا کام کراتا ہے۔ مخلوق پر مخلوق جرکرتی ہے تو خود اللہ تعالیٰ کراتا ہے۔ تعالے اللہ عن ذالک علوا کبیر ااپیا کہنے والے لوگ کس قدر بھاری گناہ کررہے ہیں جبکہ فطرت وعقل میں بید چیز رائخ ہے کہ اگر کوئی سیدو آ قا اپنے غلام سے جرا کوئی کام کرائے اور اسے اس کام کے لئے مجبور کرے اور پھر اسے اس کام کی سزا بھی دے تو آ قا کا بیمل بدترین عمل ہوگا۔ جب بندوں کے متعلق فطرت وعقل کا یہ فیصلہ ہے تو پھر یہ کیے سیح ہے کہ وہ عادلوں کا عادل آ تھم الحا کمین ارتم متعلق فطرت وعقل کا یہ فیصلہ ہے تو پھر یہ کیے سیح ہے کہ وہ عادلوں کا عادل آ تھم الحا کمین ارتم کوئی دخل نہ ہو۔ اس کے ارادہ کواس کے فعل وعمل سے کوئی تعلق نہ ہو۔ اور پھر وہ اسے سزا دیتا ہے۔ تعالی اللہ عن ذالک علوا کیا دوں کا قول بھی برترین قول ہے اور یہ بھی مجوسیوں کے بھائی ہیں۔ یہ گردہ اور پہلا گردہ دونوں اللہ تعالیٰ کی قدر نہیں کرتے۔

وہ لوگ بھی اللّٰہ کی قدروتو قیرنہیں کرتے جو ذات اللّٰہی کو تعفن بد بوداراشیاءاور گو ہر پاخانہ

﴿ وَوَلَيۡشَافَى ﴾ ﴿ وَلَيۡشَافَى اللَّهُ وَلَيۡمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَيۡمُ اللَّهُ وَلَيْمُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْمُ اللَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّٰ اللّٰ اللَّهُ اللّٰ اللّٰ

ے بھی محفوظ نہیں مانے۔ اور اس جگہ بھی اسے مانے ہیں جس کے ذکر سے بھی لوگ نفرت کرتے ہیں۔ لیکن مینہیں مانے کہ وہ عرش پر قائم ہے۔ اور مینہیں مانے کہ: ﴿ إِلَيْهِ لِي يَضْعَدُ الْكَلِمُ الطَّلِيْبُ وَالْعَكُ الصَّلَاحُ بَرُوْعُهُ ﴿ ۞ ﴾

(فاطر : ۱۰/۳۵)

"تمام ترستھرے کلمات ای (اللہ) کی طرف چڑھتے (سفر کرتے) ہیں اور نیک عمل بھی جے وہ بلند کرتا ہے"

یہ بیس مانے کہ فرشے اور روح اس تک جاتی ہے اور آئی ہے۔ فرشے آسان وزمین کی مذہبر و تظیم کرتے ہیں اور اس تک جاتے ہیں۔ ایک طرف تو یہ لوگ خداتحت پر یاعرش پر بیٹا ہے اس سے انکار کرتے ہیں۔ دوسری طرف یہ کہتے ہیں کہ اللہ ہر جگہ ہے۔ اس جگہ بھی ہے جہاں جانے سے انسان بلکہ حیوان تک نفرت کرتے ہیں۔ جولوگ اللہ کی محبت و رحت واس جواس حضاء مندی عضب و خفگی کی حقیقت کا انکار کرتے ہیں۔ اللہ کی حکمت کا انکار کرتے ہیں جو اس کے افعال کو اختیاری اور اس کی ذات کے ساتھ کا مناز منبین مانتے۔ بلکہ مفعول کو فاعل سے افضل مانتے ہیں۔ اللہ کے سامنے جائے عرش پر قائم ہونے طور پر سیدنا موی علیا گئے ساتھ کلام کرنے قیامت کے دن بندوں کے تضایا کا فیصلہ کرنے اور اس قسم کے دیگر افعال واوصاف کمالیہ کی فئی اور انکار کرتے ہیں۔ وہ ہرگز ہرگز اللہ کی محرفیہیں کررہے ہیں۔ کو زبان سے بہی رے لگائے جارہے ہیں کہ ہم اللہ کی قد و تو قبر کررہے ہیں۔ وہ لوگ بھی اللہ کی ناقدری کرتے ہیں جو اللہ کی بیوی اور بٹیا مانتے ہیں۔ یا یہ کہتے ہیں کہ ہم اللہ کی قد و تو قبر کررہے ہیں۔ وہ لوگ بھی اللہ کی ناقدری کرتے ہیں جو اللہ کی بیوی اور بٹیا مانتے ہیں۔ یا یہ کہتے ہیں کہ اللہ کی ناقدری کرتے ہیں جو اللہ کی بیوی اور بٹیا مانتے ہیں۔ یا یہ کہتے ہیں کہ اللہ کی ناقدری کرتے ہیں جو اللہ کی بیوی اور بٹیا مانے ہیں۔ یا یہ کہتے ہیں کہ اللہ کی ناقدری کررہے ہیں۔

### اللہ کے ناقدردان لوگ

وہ لوگ بھی اللہ کی نافدری کر رہے ہیں جو یہ کہتے ہیں کہ اللہ نے اپنے رسول اور رسول کے دشمنوں کو غلبہ دیا۔ اور انہیں عزت وشرف سے نوازا۔ ان کی شان بلند کی اور دنیا میں انہیں شہرت وتمکنت بخش۔ ملک وخلافت دے کر انہیں تمام پر غالب کر دیا اور اپنے رسول کے خاندان سے مجت کرنے والوں کو ذلیل وخوار کر دیا۔ ان کی قسمت پر ذلت و کہت کی مہر شبت کر دی کہ

# الله والنشافي المراجة المراجة

جہاں بھی بیلوگ ہوں خواروذ کیل ہی بن کررہیں۔

الله کی جناب میں ایسی ہاتیں کرنا انتہائی درجہ کی گستانی ہے۔ الله کی ذات روافض کے اس قول سے نہایت بلنداور بالا ہے۔ ان کا یہ قول یہود ونصاریٰ کے قول سے ماخوذ ہے۔ وہ بھی پروردگار عالم کی شان میں کہا کرتے تھے کہ اللہ نے ظالم بادشاہ بھیجا جس نے نبوت کا دعویٰ کیا۔ جو الله پرنت نے جھوٹ باندھا کرتا تھا۔ ہمیشہ وہ جھوٹ ہی بولتا رہا اور کہتا رہا کہ اللہ نے بچھ یہ کہا' ایسا تھم فرمایا' فلال چیز سے منع فرمایا اور میرے لئے اس نے تمام اگلی شریعتیں منسوخ کر دیں۔ اور ان پیغیبروں کے متعلقین اور مانے والوں کا خون مال اور ان کی عورتیں میرے لئے حال اور مباح کر دی ہیں۔ الله عول اور مباح کر دی ہیں۔ الله قوت بردھائے گا۔ اور اپنی تائید سے جھے نوازے گا۔ جھے تمام پرغلبہ دے گا۔ میری قوت بردھائے گا۔ وہ میری دعائیں قبول کرتا ہے۔ میرے نافین اور دشمنوں پر جھے تمکنت اور قابو دے گا۔ میری صدافت پروہ ایسے ایسے دلائل چیش کرتا ہے جس کی کوئی مخالفت اور تر دید خابیں کرسکا۔ اور ہرخص اس ظالم وجابر بادشاہ کے قول وفعل تقریر وگفتار کی تصدیق کرتا رہا اور خیلیں اس کی صدافت پرقائم ہوتی چلی قامت تیں تھا کہ ہوتی چلی قامت تیں تھا کہ ہوتی جلی گا کہ وہائیں گا۔ وہ میری تھدیق ہوتی جلی گا کہ اور نت نئی دلیلیں اس کی صدافت پرقائم ہوتی چلی جائیں گا۔ جائیں گا۔

مین طاہر ہے کہ رُب العالمین کی ذات کے متعلق ایبا کہنا اور ایبا خیال کرنا نہایت فتیج اور اس کی شان کے خلاف ہے۔ اس کے علم پڑ اس کی رحمت وربوبیت پر اور اس کی حکمت پر بدترین حملہ ہے۔ اللہ کی ذات اور اللہ کی شان ان اللہ کے منکرین کے قول سے بہت بلند اور بالا تر ہے۔ ان لوگوں کے قول میں اور ان کے بھائی یہو دونصاری کے قول میں تمہیں کی قسم کا فرق نظر نہیں آئے گا۔ دونوں کے قول اور خیال ایک ہی قسم کے ہیں۔ اور ٹھیک ٹھیک شاعر کے

اس قول کے مطابق ہیں:

ای طرح وہ مخض بھی اللہ کی ناقدری کرتا ہے جو کہتا ہے: اللہ تعالیٰ کے لئے بیہ جائز ہے کہ اپنے مطیع وفر ما نبردار بندوں کو جنہوں نے بھی اس کی نافر مانی نہ کی ہو۔ جنہم میں ڈال دے اور اپنے دشمنوں اور نافر مانوں کو جنہوں نے بھی اس کی اطاعت وفر مانبرداری نہ کی ہو ثواب سے مالا مال کر دے اور انہیں جنت میں جگہ دے۔ بید دونوں با تیں اس کے لئے مباح ہیں۔ اور کتاب وسنت میں جو وعیدیں وارد ہیں وہ محض خبر کی حیثیت رکھتی ہیں۔ جس کے معنی بیہ ہیں کہ ایسا کرنا خبر کے خلاف اور حال بیہ کرتی سجانہ تعالیٰ نے ایسا کرنا خبر کے خلاف اور حال بیہ کرتی سجانہ تعالیٰ نے کتاب میں اس بات کو جائز رکھنے والے کے خلاف خت وعید فر مائی ہے اور اس تھم کو بدترین حکم قرار دیتا ہے۔

اس طرح وہ خض بھی جق تعالیٰ کی قدر نہیں کرتا جو کہتا ہے کہ قیامت کے دن اللہ مردول کو زندہ نہیں کرے گا۔ قیامت کا دن وہ دن ہے کہ اللہ تکلوق کو زندہ کریگا۔ نیامت کا دن وہ دن ہے کہ اللہ تکلوق کو زندہ کریگا۔ نیکو کاروں کو ان کی نیکیوں کا 'اور بدکاروں کو ان کی بدکاریوں کا بدلہ دے گا۔ مظلوم کو ظالم سے حق دلائے گا۔ جن لوگوں نے دنیا میں اس کی رضامندی کے لئے مشقتیں اور تکلیفیں برداشت کی میں انہیں اپ بہترین انعامات سے نوازے گا۔ اس دن وہ تمام اختلافات واضح ہو جائیں گے جن میں مخلوق آج جتلا ہے۔ کافروں کو ان کے کفر کی حقیقت معلوم ہو جائے گی۔ موجائے گی۔ غرض! جولوگ ان تمام باتوں کا انکار کرتے ہیں وہ بھی حق تعالیٰ کی قدر نہیں کرتے۔

ای طرح وہ خض بھی اللہ کی قدر نہیں کرتا جواس کے احکام کو بے حقیقت بچھ کراحکام کی خلاف ورزی کرتا ہے۔ ممنوعات منہیات اور محرکات کا ارتکاب کرتا ہے اللہ تعالیٰ کے حقوق کو بے وقعت بچھ کرضائع کرتا ہے۔ اس کے ذکر کوفر اموش کر دیتا ہے۔ اس کا قلب اس سے عافل ہو جاتا ہے۔ اس کی رضامندی کے مقابلہ میں اپنی خواہشات کو ترجیح دیتا ہے۔ اس کی اطاعت کے مقابلہ میں تاخی خواہشات کو ترجیح دیتا ہے۔ اس کی اطاعت کے مقابلہ میں تلوق کی اطاعت کو مقدم سجھتا ہے۔ اللہ تعالیٰ دیکھ رہا ہے اسے یہ معمولی بات سجھتا ہے۔ لیکن سے جو دیکھ رہا ہے اسے اہم سجھتا ہے۔ اپنے اعمال قلب اعمال علم اور اپنے افعال وکر دار مال وزروغیرہ میں۔ اللہ کی ذات کو ایک فاضل ذات سجھتا ہے کہ "دوسرے لوگ اول اللہ بعد میں" اور رہای کے ترا ہے کہ گلوق اس کے نزد یک اہم ہے۔ اور اس کی قسمت اس کے بند میں ہے اپنے برے کاموں کو گلوق اس کے نزد یک اہم ہے۔ اور اس کی قسمت اس کے ہتھ میں ہے اپنے برے کاموں کو گلوق سے چھپاتا ہے لیکن اللہ سے چھپانے کی کوشش نہیں ہاتھ میں ہے اپنے برے کاموں کو گلوق سے چھپاتا ہے لیکن اللہ سے چھپانے کی کوشش نہیں

جن لوگوں کی بیرحالت ہواور جن کی بیرصفات ہوں کیا وہ اللہ تعالی کی قدر وتو قیر کر رہے میں؟ اللہ کی عظمت وجلالت کا حق ادا کر رہے ہیں؟

#### شيطان كي بوجا:

کیا وہ لوگ اللہ تعالیٰ کی قدروعظمت کرنے کا اظہار کررہے ہیں جواس کے خالص حق بیں اس کے دغمن کو شریک کرتے ہیں؟ اجلال و تعظیم طاعت وعبادت نڈلیل و خاکساری ا خضوع وخشوع خوف ورجاء امید وہیم صرف ای کا حق ہے۔ اور وہی اس کا حقدار ہے کہ بیرتمام با تیں اس کے حضور میں چیش کی جا ہیں۔ بیتو وہ چیزیں ہیں کہ اس کے دغمن کے رو ہروتو کجا اس کے کی مقرب ہزرگ کے رو ہروچیش کرنا بھی جا بڑنہیں۔ بیتو ایک اختیا درجہ کی جمارت ہے۔ اللہ کے خالص حق پر وست درازی اور اس کی تو بین ہے۔ جس بات میں کی کو اللہ کا شریک بنانا محموع اور حرام ہے۔ جس کا استحقاق اللہ کی ذات کے سواکی کونہیں اس میں غیر کوشر یک کیا جارہا ہے۔ جب بیحق کمی اللہ کے مقرب بندے کونہیں پہنچتا تو پھر اللہ کے مبغوض و معتوب جس پر اللہ نے لفت بھیجی ہے جس پر وہ تحق سے حق ناراض ہے اللہ کا بخت ترین وغمن ہے جو اللہ کے بزد کے اتبا ورچہ و لیک وخوارہے اسے اس کا شریک بنانا کے کر جائز ہوگا؟ اللہ کے سوا

## الله دَوالهُ شافى كِيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ اَلَمْ اَعْهَدُ اِلَيْكُمُ لِبِنِينَ ادَمَرَ اَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطُنَ، إِنَّهُ تَكُوْ عَدُولُ الشَّيْطُنَ، إِنَّهُ تَكُوْ عَدُولًا مِنْ الْعَبُدُونِيَ فَهُ الْمُواطُّ مُّسْتَقِيْمُ ﴿ ۞ }

(یس: ۲۳۱/۱۰۱)

''اے اولاد آدم! کیا میں نے تم سے وعدہ نہیں لے لیا تھا کہ شیطان کی عبادت نہ کرنا کیونکہ وہ تمہارا کھلا دشمن ہے اور میری ہی عبادت کرنا' یہی سیدھاراستہ ہے۔'' مشرک لوگ اپنے خیال اور اپنی دانست میں فرشتوں کی عبادت وپرستش کرتے تھے لیکن اللہ نے اسے شیطان کی عبادت وپرستش قرار دیا ہے۔جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيْعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَلِكَةِ اَهَوُلَا إِيَّالُمْ كَانُوَا يَعْبُدُونَ ۞ قَالُوا شَبْعُنَكَ اَنْتَ وَلِيُّنَا مِنْ دُونِهِمْ، بَلْ كَانُوَا يَعْبُدُونَ ۞ (سا: ٢٠٠/٣٠) يَعْبُدُونَ الْجِنَّ، ٱلْشَرُهُمْ فِيهِمْ مُؤْمِنُونَ ۞ (سا: ٢٠٠/٣٠)

اوران سب (مشرکوں) کواللہ اس دن جمع کرکے فرستوں سے دریافت کرے گا کہ کیا لوگ تمہاری عبادت کیا کرتے تھے؟ وہ کہیں گے: تیری ذات پاک ہے ہماراولی تو ہے نہ کہ یہ بلکہ بیلوگ جنوں کی عبادت کرتے تھے ان میں سے اکثر انہی پر ایمان رکھتے تھے"

حقیقت سے ہے کہ فرشتوں کی عبادت و پرستش شیطان ہی کی عبادت و پرستش ہیطان اس طریقہ سے لوگوں کو اپنی طرف بلاتا ہے۔ گویہ لوگ یہی سیجھتے ہیں کہ فرشتوں کی عبادت ویرستش کررہے ہیں۔

یجی حال آفتاب وماہتاب اور ستاروں کی پرستش کر نیوالوں کا ہے۔ یہ لوگ اپنے زعم میں ان چیزوں کی روحانیت کی پرستش کرتے ہیں اور یہی سجھتے ہیں کہ یہی چیزیں ان سے خطاب کرتی ہیں۔ اور یہی ان کی حمایت کرتی ہیں' لیکن در حقیقت یہ شیطان ہی کی عبادت و پرستش ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ طلوع آفتاب اور غروب آفتاب کے وقت شیطان سورج کے قریب جا بیٹھتا ہے۔ کفار ومشرکین جب آفتاب کو سجدہ کرتے ہیں تو حقیقتا وہ شیطان ہی کو سجدہ کرتے

یں۔ مسیح اور مسیح کی والدہ کی عبادت و پرستش کرنے والے بھی در حقیقت شیطان ہی کی عبادت و پرستش کرتے ہیں۔ بیلوگ بمجھتے ہیں کہ مسیح اور مسیح کی والدہ کی عبادت کا حکم اللہ نے دیا جاورالله اس عبادت سے راضی ہے کی سیاف کے میں اللہ کی عبادت کرتے ہیں نہ اللہ کے رسول کی۔ بلکہ شیطان تعین کی عبادت کرتے ہیں۔ رب ذوالجلال کا بیارشاداس کی توضیح کرتا ہے:

﴿ اَلَمْ اَعْهَدُ اِلَيُكُمْ لِينِنَى ادَمَ اَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَنَ وَانَّهُ الْمَا لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَنَ وَانَّهُ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطِنَ وَالْمَا لَا تَعْبُدُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَل

''اے اولا د آ دم! کیامیں نے تم ہے قول و قرار نہ لیا تھا کہتم شیطان کی تابعداری نہ کرنا وہ تو تمہارا کھلا دشمن ہے اور میری ہی عبادت کرنا' یہی سیدھی راہ ہے''۔

حقیقت امریہ ہے کہ اللہ کے سواکسی کی بھی عبادت کی جائے۔ جہاں بھی کی جائے جس شکل میں بھی کی جائے جس شکل میں بھی کی جائے وہ شیطان ہی کی عبادت ہے۔ اور عبادت کرنے والا ان چیزوں کو اپنا معبود سجھتا ہے اور اپنی اغراض واحتیا جات میں بطور معبودان چیزوں کو استعال کرتا ہے اور النہ کا سے استفادہ کی کوشش کرتا ہے اور اللہ کا شریک بنتا ہے اور عبادت کر نیوالوں سے مستفید ہونے گی کوشش کرتا ہے۔ اور یہی وہ چیز ہے جو شیطان کا اصل مقصد اور اس کی انتہائی غایت وغرض ہے۔ اس کا عین مقصد یہی ہے کہ عابد وضیح اس طرح کرتا ہے:

﴿ وَكَيْوُهُ يَعْشُرُهُ هِ جَمِيْعًا ، لِمَعْشَرَ الْجِنِّ فَدِ الْسَتَكُمُ تَرْتُهُ مِنَ الْإِنْسِ ، ٥٠ ﴾ (انعام: ١٢٨/١)

''اور جس روز الله تمام مخلوقات کوجمع کرے گا (اور کیے گا) اے جنات کی جماعت! تم نے انسانوں میں بڑا حصہ لیا''

یعنی تم نے انسانوں کو ورغلا کراپی جماعت بردھالی۔

چنانچہ قیامت کے دن بارگاہ اللی میں اس کی جماعت کے لوگ کہیں گے:

﴿ وَقَالَ ٱوْلِيَوْهُمْ مِنَ الْإِنْسِ رَبَّنَا اسْتَمْنَعُ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ وَبَلَغْنَا الْمَانَ الْمَانُ مَثْلُوكُمْ خَلِدِينَ فِيْهَا الْآرُ مَثْلُوكُمْ خَلِدِينَ فِيْهَا الْآرُ مَثْلُوكُمْ خَلِدِينَ فِيْهَا الْآرَ مَثْلُوكُمْ خَلِدِينَ فِيْهَا الْآرَ مَثْلُوكُمْ خَلِدِينَ فِيْهَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُولِي اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

深 (中区量的 黑水水水水水水水

''اور آدمیوں میں سے جوان کے دوست سے وہ کہیں گے: پروردگار! ہم نے ایک دوسرے سے فائدہ اٹھایا۔ اور ہم اس میعاد تک پہنچ گئے جوتو نے ہمارے لئے معین کی تھی۔ اللہ فرمائے گا: دوز خ تمہارا ٹھکانا ہے۔ ہمیشہ اس میں رہو گے ہاں اگر اللہ ہی کومنظور ہوتو دوسری بات ہے بے شک آ پ کا رب بڑا حکمت والا بڑاعلم والا ہے' اگر الکبائز گردانا ہے جو بغیر تو بہ واستعفار کے معاف نہیں ہوسکتا۔ اور جس کی وجہ سے فلود فی النار اکبرالکبائز گردانا ہے جو بغیر تو بہ واستعفار کے معاف نہیں ہوسکتا۔ اور جس کی وجہ سے فلود فی النار دائمی جہنم واجب کردی گئی ہے۔ شرک کی قباحت محض اس لئے نہیں ہے کہ شریعت میں اس کی نہی اور ممانعت وارد ہے۔ بلکہ اس کی اصل وجہ بہی حقیقت اور یہی راز ہے۔ یہ کوئر ممکن ہے کہ حق تعالی اسپے بندوں کو غیروں گی عبادت اور غیروں کی پرسش کی اجازت دے۔ اور یہ بھی ممکن نہیں کہ اپنی صفات کمالیہ اور شان جلالت کے خلاف اور متناقض امور کو اپنے حق میں جائز قرار دے۔ بھی اس کا خیال بھی کے ونگر ہو سکتا ہے کہ جو ذات اپنی ربوبیت میں منفر دو بکتا ہے اپنی الوجیت والی اللہ عن ذاک علوا کہیرا۔ الوجیت والیت میں منفر دو بکتا ہے اپنی عظمت وجلالت میں منفر دو بکتا ہے وہ کی دوسرے کو اپنا الوجیت والیت میں منفر دو بکتا ہے اپنی عظمت وجلالت میں منفر دو بکتا ہے وہ کی دوسرے کو اپنا اللہ عن ذاک علوا کہیرا۔ الوجیت والیت کی اجازت دے یا اس کو ایس کے دور اضی ہو۔ تعالی اللہ عن ذاک علوا کہیرا۔





(فَطَيِّلْنَ : 2۵)

## شرک،مقصرتخلیق کے خلاف ہے

جس مقصد کے لیے اللہ نے مخلوق کو پیدا کیا ہے۔ شرک اس کے بالکل منافی ہے اور اس
لیے اللہ کے زد یک بیا کبرالکبائر ( بعنی سب سے بڑا گناہ ہے ) اور کبر و تکبر کے تو ابع لواز مات
کھی یہی تھم رکھتے ہیں۔ جیسا کہتم اوپر پڑھ چکے ہواللہ تعالی نے مخلوق کو صرف اس لیے پیدا کیا
ہے کہ صرف اس وحدہ لا شریک کی طاعت وعبادت کی جائے۔ اس مقصد کے لیے اس نے
پیغبر بھیجے۔ اور اپنی کتابیں نازل کیس۔ شرک و کبراس مقصد کے سراسر خلاف متضاد اور منافی
ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ شرکین کے لیے اس نے جنت قطعاً حرام کر دی۔ نیز اہل کبر و تکبر کے
لیے بھی جس کے دل میں ذرہ برابر کبر و تکبر ہوگا وہ بھی جنت میں داخل نہیں ہوگا۔





(فَطْتِلْنَ : ٢٧)

# الله تعالیٰ کی صفات اور احکام پر گفتگو کے آ داب

یہ بات نقصان رسانی اور فساد انگیزی میں شرک کے قریب قریب ہی ہے کہ اللہ کے اساء وصفات اوراس کے افعال کے بارے میں بغیرعلم کے گفتگو اور مباحثے کیے جائیں۔خود اللہ نے اور الله کے رسول نے جن صفات سے ذات اللی کو متصف بتایا ہے اس کے خلاف اور ان صفات کے اضداد سے اللہ کومتصف مانا جائے۔ ان صفات کے اضداد سے اللہ کومتصف ماننا اللہ کے کمال خلق و امریس مداخلت ہے۔ اس کی ربوبیت و پروردگاری اور اس کی خصوصیات ر بوبیت میں نقص وقباحت پیدا کرنے کے مترادف ہے۔ اور پھر اگر علم کے ذریعہ ایسا کیا جاتا ہے تو ذات باری تعالیٰ کے خلاف سخت ترین عناد ہے جوشرک ہے بھی زیادہ فتیج ہے۔شرک عند الله بہت بڑا گناہ ہے۔لیکن جومشرک صفات وربوبیت کا اقرار کرتا ہے وہ اس معطل منکر سے بہتر ہے جو پروردگار عالم کی صفات کمالیہ کا انکار کرتا ہے۔مثلاً: ایک مخص باوشاہ کی باوشاہت اورصفات شاہی کا انکار کرتا ہے۔اس کی صفات شاہی ٔ شان سلطانی کا انکار نہیں کرتا۔ کیکن وہ بیہ كرتا ہے كه بادشاه سے تقرب حاصل كرنے كى غرض سے كى اوركوامورشابى ميں شريك كروان لیتا ہے۔تو پیخض اس آ دمی ہے بہتر ہے جو بادشاہ کی شاہی اور سلطانی کا انکار کرتا ہے۔اور دنیا جہان کی ساری فطرتیں اور ساری عقلیں اسے تسلیم کرتی ہیں کہ صفات کمال میں نقص ماننے اور سرے سے صفات کمال کا انکار کرنے میں زمین وآسان کا فرق ہے۔ پہلی صورت میں معبود حق تسلیم کیا جارہا ہے۔ اور صرف معبود حق کے تقرب کی غرض سے واسطہ کی پرستش کی جاتی ہے۔ دوسری صورت میں سرے سے معبود حق اور اس کی صفات کمالیہ کا انکار کیا جاتا ہے۔ تعطیل کا مرض ایک مہلک ولا دوا مرض ہے۔اس سے شفاء یاب ہونے کی توقع بی نہیں۔ چنانچے حق سجانہ وتعالیٰ قرآن تھیم کے اندرامامُ المغطلین فرعون کا وہ تول نقل فرما تا ہے جواس نے سیدنا مویٰ علیظا کے خلاف پیش کیا تھا۔سیدنا موی علیا نے فرعون سے بیکہا کہ میرا رب تو آسان پر ہے۔

توفرعون نے انکار کیا اور اپنے وزیر ہامان کو خطاب کر کے کہا:

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ لِيهَامُنُ ابْنِ لِى صَرْحًا لَعَلِنَ ٱبْلُعُ الْاَسْبَابِ ۞ الْسَبَابِ ۞ السَبَابَ السَّمُونِ فَاظَلِعَ إِلَى إِلَهِ مُؤْسَى وَإِنِّى لَاظُنَّهُ كَاذِبًا ۗ ۞

(مومن: ۲/۳۰ ۲۲)

''اور فرعون نے کہا: اے ہامان! میرے لیے ایک بلند و بالا تلمارت (بلڈنگ) بنا' کیا عجب کہ میں آسان کے درواز ول تک پہنچ جاؤں اور مویٰ کے معبود کو دیکھ لوں' مجھ کو عامل لفتہ میں مصروری'

كامل يفين ب كدوه جھوٹا ب

یکی وہ آیت ہے جے شخ آبوالحن اشعری اپنی کتابوں ﴿ میں گروہ معطلہ کی تر دید میں الطورِ جحت پیش کرتے رہے ہیں۔ شخ موصوف کی دلیل طرزِ استدلال اثبات علو اور یہ کہ قولِ بلاعلم اور شرک لازم وطزوم ہیں۔ یہ تمام باتیں ہم اپنی کتاب "اجماع الجیوش الاسلامیه علی حرب المعطله والجهمیه" ﴿ پوری وضاحت سے پیش کر یکے ہیں۔

#### شيطان كالمحبوب كناه:

چونکہ میہ گمراہ کن بدعات 'جہالت' صفات الہی سے لاعلمی اور عنادی وجہ سے ہیں اور ان صفات کی تکذیب کی جارہی ہے جن کا ثبوت خود اللہ تعالی اور اس کے رسول نے دیا ہے۔ اس لیے ان کا شار اکبر الکبائر میں ہے۔ گو کفر سے اس کا درجہ کم سہی' لیکن اکبر الکبائر تو ضرور ہے۔ ابلیس لعین کو میہ بدعتیں دیگر کبائر کے مقابلہ میں زیادہ محبوب اور زیادہ پہندیدہ ہیں۔ جسیا کہ بعض سلف صالحین کا قول ہے:

((اَلبِدُعَةُ اَحَبُّ إِلَى اِبُلِيسَ مِنَ الْمَعْصِيَةِ لِآنَّ الْمَعْصِيَةَ يُتَابُ مِنْهَا وَالْبِدُعَةُ لَا يُتَابُ مِنْهَا)) ۞

''دوسری معصیتوں کے مقابلہ میں شیطان کو بدعت زیادہ محبوب ہے کیونکہ

<sup>♦</sup> الابانة في اصول الديانة (ص: ١٠٨)

اجتماع الجيوش الاسلاميه (ص:٢٨٦-٢٩٩)

مسند على بن الجعد (١٨٨٥) حلية الاولياء (٤/ ٢٦) شرح الاصول للالكائي (١/ ١٣٢)

معصیت ہے تو بمکن ہے اور بدعت ہے تو بہ ناممکن ہے۔''
ابلیس لعین کہا کرتا ہے'' میں نے بنی آ دم کو گناہوں کے ذریعہ ہلاک کیا۔ لیکن انہوں نے
مجھے''لا الدالا اللہ'' اور تو بہ استغفار کے ذریعہ ہلاک کیا۔ جب میں نے بیہ معاملہ دیکھا تو میں نے
ان کوخواہشات کے پھندوں میں بچانسٹا شروع کر دیا۔ اس طرح وہ گناہ کرتے ہیں اور تو بہیں
کر کتے اور گناہ کو عین نیکی بچھتے ہیں۔''

یہ اچھی طرح واضح ہے کہ عام گناہ خود بخود کرنے والے کے حق میں مضر ہوتے ہیں لیکن بدعات کا ضرر و نقصان عام لوگوں تک متعدی ہوتا ہے۔ مبتدع کا اصل فتند دین میں فساد ڈالنا ہے۔ دوسرے گناہوں کا فتنہ خواہش نفس تک محدود رہتا ہے۔ مبتدع عوام کو صراط مستقیم ہے بھٹکا دیتا ہے اور دوسری معصیت کا ارتکاب کرنے والا ایسانہیں کرتا۔ مبتدع پروردگار عالم کی صفات اور کمال صفات میں نقص بیدا کرتا ہے لیکن غذب و گنہگار ایسانہیں کرتا۔ مبتدع رسول اللہ تاہی کی پیش کردہ صفات کے خلاف اور متافض چیزیں پیش کرتا ہے لیکن گنہگار ایسانہیں کرتا۔ مبتدع رسول اللہ تاہی کہ ترت کی راہ مارتا ہے اور غلط راہ پر لگاتا ہے لیکن گنہگار ایسانہیں کرتا۔ مبتدع کو وہ خود آخرت کے راستہ میں ست رفیار ہوجاتا ہے۔





(فَطْتِلْنَ : 22)

## قتل کی برائیوں کے مختلف درجات (توبہ کرنے نے قبل کا گناہ معاف ہوسکتا ہے یانہیں؟)

ندکورہ گناہوں کے بعدظلم و عدوان کا درجہ ہے۔ظلم وعدوان عدل و انصاف کے خلاف ہے اور عدل و انصاف کے خلاف ہے اور عدل و انصاف ہی ہے اس و پیغیبرای کے اور عدل و انصاف ہی ہے اس و پیغیبرای کے بیجے ہیں کہ لوگوں کو قبط و عدل کی تلقین کریں۔اور اپنی کتابیں بھی اس لیے اتاری ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ عند الله ظلم اکبرالکبائر ہے۔اور گناہ کی عظمت کے مدارج باعتبارظلم اور مفاسد کے مدارج کے جس درجہ کے مفاسدای درجہ کاظلم ہوگا۔

اگرایک آدی اپنی بینیمروب گناہ بچکوقل کردیتا ہے۔ حالانکہ اللہ نے انسانی حیات اور طبیعت کچھ الی بنائی ہے کہ وہ بچہ سے مجت کرے۔ بچر پر رخم وشفقت کرے۔ اور پجر مال باپ کوتو خاص طور پر محبت وشفقت کا حصہ زیادہ دیا گیا ہے۔ پچر بھی وہ صرف اُسے اس ڈر سے قل کر دیتا ہے کہ اس کے ساتھ کھائے گائے گا' اور اس کے مال میں شریک ہوگا' تو یہ بیج ترین اور سخت ترین ظلم ہے۔ ای طرب ماں باپ کوقل کرنا بھی جواس کے وجود کا سبب میں اس ورجہ کا ظلم ہے۔ قل کے مداری باعتبار اس کی قباحت و نتائے کے مختلف میں۔ اگر مقتول نیک آدی تھا۔ دین کی تبلیخ و گلقین کرتا تھا۔ وعظ و شبحت سے لوگوں کو دین کی راہ بتا تا تھا۔ تو اس کوقل کرنا زیادہ کناہ ہے۔ مقتول کی ان خصوصیات کے لحاظ سے قبل کے درجات مختلف ہوں گے۔ اور بہی وجہ کناہ ہے۔ مقتول کی ان خصوصیات کے لحاظ سے قبل کے درجات مختلف ہوں گے۔ اور بہی وجہ کی بینیم سے کہ قیامت کے دن وہ آدی بخت ترین عذاب کا حقدار ہوگا جو کی پیغیمر کوقل کر دے یا نبی اور پیغیمر اسے تل کر دے۔ ای کے قریب قریب جرم ہے' امام عادل اور عالم دین کوقل کرنے کا' جو پیغیمر اسے تل کر دے۔ ای کے قریب قریب جرم ہے' امام عادل اور عالم دین کوقل کرنے کا' جو کوگل کو قبل کو تعلیم دیتا ہے۔ وعظ و سیحت سے لوگوں کو دین پر چلنے کی ہدایت کرتا ہے۔ ذکورہ امور کی حیثیت قلت و کشت کے مطابق مداری ہوں گاظ سے اور قباحت کے مطابق مداری ہوں



حق سبحانہ وتعالیٰ نے کسی مؤمن کوعمداً قتل کرنے کی سزا خلود فی النار' دائی جہنم' خدائے حیاء کا غضب اس کی لعنت' اور عذاب عظیم قرار دیا ہے۔ بیسزا مؤمن کوعمداً' قصداً' اور بالارادہ قتل کرنے کی ہے بشرطیکہ کوئی مانع پیش نہ آئے۔

#### قاتل کی توبہ:

یہ امر بھی مسلم ہے اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں کہ کسی مسلمان کوعدا' قصدا' اور بالارادہ قبل کرنے کے بعد قاتل اسلام قبول کرلے تواسلام اس سزا کوروک دیتا ہے۔ بیسزا اس پر نافذ نہیں ہوگی۔ لیکن بحث طلب مسئلہ بیہ ہے کہ اگر کوئی مسلمان کسی مسلمان کوعدا' قصداْ اور بالارادہ قبل کر دے تو اس کی توبہ قبول ہوگی یا نہیں؟ اور اس سزا ہے وہ خی جائے گا یا نہیں؟ اس میں علایہ سافہ و خافہ کردہ قبل میں امام احرہ ہے بھی یکی دوقول موری ہیں۔

بارے میں علاء سلف وخلف کے دوقول ہیں۔امام احمرؓ ہے بھی یہی دوقول مروی ہیں۔ جولوگ ہے کہتے ہیں کہاس کی توبہ قبول نہیں ہوگی۔ توبہ سے سزا دورنہیں ہو علق۔ وہ بید کیل

پیش کررہے ہیں کہ بیآ دی کاحق ہاور بیدنیا میں اپناحق وصول نہیں کرسکا۔ اور قاتل اس کاحق ونیا میں اے ادانہیں کرسکا۔ اور مقتول اپناحق قاتل سے وصول کیے بغیر رخصت ہوا ہے۔ اس لیے

لازى امرے كديد حق يوم عدل ميں وصول كيا جائے اور اداكيا جائے۔

یہ لوگ کہتے ہیں مقتول کے ورثا جوحق وصول کرتے ہیں وہ ان کا اپناحق ہے۔ وہ چاہیں وصول کرتے ہیں تو وصول کرتے ہیں تو مقتول کر دیں انہیں اختیار ہے۔ اگر ورثا اپناحق وصول کرتے ہیں تو مقتول کو کیا نقع پہنچتا ہے؟ اگر ورثانے اپنے حقوق وصول کر لئے تو مظلوم مقتول پر جومظالم توڑے گئے ہیں اس کا کیا تدارک ہوا؟

مند کے دو قولوں میں ہے یہی قول زیادہ صحیح ہے کہ درثا کے اپنے حقوق وصول کر لینے ہے مقتول کا حق ساقطنہیں ہو گا۔امام شافعیؓ اور امام احمدؓ وغیرہ کے اصحاب کی بھی اس بارے بر لیا

میں یمی دلیل ہے۔

ایک گروہ کا بہ قول ہے کہ تو بہ استغفار اور ور ثا کے حقوق وصول کر لینے سے مقتول کا حق ساقط ہو جائے گا کیونکہ تو بہ کرنے سے ما قبل کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ نیز قاتل پر جب حد شرعی قائم کر دی گئی تو گناہ اور جرم کا بدلہ اس سے وصول کر لیا گیا۔ الله دوائشاني المراجعة المعلى المعالي

نیز میرگروہ کہتا ہے کہ جب کفر شرک سحر جیسے بڑے بڑے گناہ تو بہ سے محو ہو جاتے ہیں تو پھر قبل کے اثرات محو ہو جاتے ہیں تو پھر قبل کے اثرات محو نہیں ہوگا 'کیوں تو بہ سے قبل کے اثرات محو نہیں ہوگا 'کیوں تو بہ تبدوں نے اللہ کے مخصوص نہیں ہو گئتے ؟ اللہ تعالی نے تو ان کا فروں کی بھی تو بہ قبول کر لی ہے جنہوں نے اللہ کے مخصوص دوستوں کو قبل کیا تھا۔ اور نہ صرف ان کی تو بہ قبول کی ہے بلکہ ان کو اپنے پندیدہ بندوں میں شامل کرلیا ہے۔ اور ان لوگوں کو جنہوں نے اللہ کے خاص دوستوں کو آگ میں جلایا اور دین کے معاملہ میں ان کو بڑی بڑی مصیبتوں میں مبتلا کیا۔ اللہ نے ان کو دعوت دی کہ تم تو بہ کر لو۔ نیز مقاملہ میں ان کو بڑی بڑی مصیبتوں میں مبتلا کیا۔ اللہ نے ان کو دعوت دی کہ تم تو بہ کر لو۔ نیز مقاملہ میں ان کو بڑی بڑی مصیبتوں میں مبتلا کیا۔ اللہ نے ان کو دعوت دی کہ تم تو بہ کر لو۔ نیز

﴿ لِعِبَادِى الْذِيْنَ اَسْرَفُوا عَلَى انْفُسِهِمْ لَاتَقْنَطُوْا مِنْ تَحْمَتُهِ اللهِ ۚ إِنَّ اللَّهُ يَغْفِرُ الذُّنُوْبَ جَمِيْهِمًا ﴿ ۞ ﴿ (مر: ٥٣/٣٩)

''اے میرے بندوجنہوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی ہے تم اللہ کی رحمت سے نامید نہ ہوجا وَ بِالْیقین اللہ تعالی سارے گنا ہوں کو بخش دیتا ہے''

اس آیت کا تھم عام ہے۔ توبہ کے اندر کفز' اور کفر سے کم درجہ کے تمام گناہ آ جاتے ہیں۔ بندہ توبہ کر لے توبہ تمام گناہ معاف ہوجاتے ہیں۔

نیز بیدلوگ کہتے ہیں: جب بندہ تو بہ کر گیتا ہے اور گناہوں سے اپنی مغفرت ما نگ لیتا ہے تو اسے گناہوں کی سزا کس طرح دی جاسکتی ہے؟ تو بہ کے بعد سزا دینا شریعت الہی اور اصول جزاوسزا کے قطعاً منافی ہے۔

نیز بدلوگ کہتے ہیں: قاتل جب توبہ کرتا ہے تو اس کے بید معنی ہوتے ہیں کہ قاتل نے اپنی جان مقتول کے حوالہ کر دی۔ لیکن چونکہ مقتول مر چکا ہے اس لیے اس کے حوالہ کرنا غیر ممکن ہے اس لیے شارع نے مقتول کے ورثا ہے اس لیے شارع نے مقتول کے ورثا کو اس کا قائم مقام کر دیا۔ جب اس نے مقتول کے ورثا کے حوالے اپنی جان کر دی تو گویا مقتول ہی کے حوالے کر دی۔ جس طرح مرنے والے کا مال اس کے ورثا کو دے دیا گیا تو وہ ادا ہو جاتا ہے۔ وارث کو دے دیئے کے معنی بھی ہیں کہ مورث کو دے دیا گیا۔

تحقيقي فيصله:

اصل مسئله کی پوری بوری تحقیق و وضاحت سے کو تل کے ساتھ تین قتم کے حقوق وابستہ

الله دوائشافي المراجعة المراجع

ہوتے ہیں۔ (۱) حق اللہ (۲) حق مقتول (۳) حق ولی اگر کوئی قاتل برضا ورغبت اپنے اختیار سے اپنی جان مقتول کے حوالے کر دیتا ہے اور اپنے اس فعل پر نادم اور پشیمان ہے۔ خوف اللهی سے اس کا دل لرز اٹھا ہے۔ اور تو بہ نصوح کر رہا ہے تو یقین ہے کہ تو بہ سے حق اللہ معاف ہو جائے گا اور جب مقتول کا ولی اپنا حق وصول کر لیتا ہے یا اس سے مصالحت کر لیتا ہے یا معاف کر دیتا ہے تو حق ولی بھی معاف ہو جائے گا۔ اب باقی رہا مقتول کا حق تو جب قاتل نے تو بہ کر کی نیکو کار بن گیا تو قیامت کے دن اللہ اپنی جانب سے مقتول کو معاوضہ دے دے گا اور قاتل و مقتول کی معالحت کرا دے گا۔ اس طرح کرنے سے نہ تو مقتول کا حق مارا جائے گا نہ تو بہ کرنے والے کی تو بہ دائے گا نہ تو بہ کرنے والے کی تو بہ دائے گا نہ تو بہ کرنے والے کی تو بہ دائے گا نہ تو بھی کرنے والے کی تو بہ دائے گا نہ تو بہ کرنے والے کی تو بہ دائے گا۔

ظلم في المال:

اب رہا مال کا مسئلہ تو اس بارے میں مختلف اقوال ہیں۔ ایک گروہ کہتا ہے کہ اگر کسی دیندار قرضدار نے مال کے اصل مالک کے مرجانے کے بعد مالک کے وارثوں کو وہ مال اواکر دیا تو قرضدار آخرت میں اس طرح قرض سے بری الذمہ ہوجائے گا جس طرح ونیا میں اوا لیگی کے بعد بری الذمہ ہوجاتا ہے۔

دوسرا گروہ یہ کہتا ہے نہیں۔ بلکہ جس پرظلم ہوا ہے جس کا مال لیا ہے قیامت کے دن اس
کا مطالبہ علی حالہ باقی رہے گا۔ اور اس دن وہ اپنی چیز وصول کرے گا۔ ورثاء کے وصول کرنے
سے جوظلم کہ اس پر ہوا ہے اس کا تدارک قطعاً نہیں ہوسکتا۔ مال کا اصل ما لک اپنی عمر کی آخری
ساعتوں تک قرضدار کی ناد ہندگی کی وجہ ہے اپنے مال سے فائدہ نہ اٹھا سکا۔ بلکہ مرنے تک وہ
اس سے محروم رہا۔ یہ ایساظلم ہے کہ اس کا تدارک ہی نہیں ہوسکتا۔ مرنے کے بعد اس کے ورثاء
کو دیا گیا تو ورثاء متنفید ہورہے ہیں مگر اس کی ذات کو کیا فائدہ پہنچا؟

اس گروہ نے اس مسئلہ کی بنیاد اس مسئلہ پر رکھی ہے کہ ایک ملکت اور مالیت کے مالک متعدد ہیں لیکن اس کی صورت میہ ہوگئی ہے کہ یہ مال ایک شخص سے دوسرے شخص کی طرف منتقل ہوتا چلا آ رہا ہے۔ اور وارث اس کے بہت سے ہیں۔ اس صورت میں مطالبہ کاحق تمام کو ہے۔ کیوں کہ ہر وارث اپنے حصہ کا حقد ارہے۔ قبضہ دار کا فرض تھا کہ وہ ہرایک کواس کا حصہ دے دیتا۔ امام مالک اور امام احمد میں تیکی مسلک ہے۔



امام ابن تيمية كافيصله:

میرے استاد شخ ابن تیمید بیشانی ان ہر دوگروہ کے مسلک سے الگ ایک دوسرا فیصلہ فرماتے ہیں۔ ایک مورث دوسرے سے مال کا قبضہ لے سکتا تھا۔ مطالبہ کرسکتا تھا۔ پھر بھی اس نے یہ مال وصول نہیں کیا۔ یہاں تک کہ وہ مرگیا تو اس صورت میں آخرت میں ورثاء کومورث سے مطالبہ کا حق باتی رہے گا۔ جیسا کہ دنیا میں حاصل تھا۔ اور اگر وصول کرنے مطالبہ کرنے ک اس میں قدرت واستطاعت ہی نہ تھی۔ ظلم وعدوان درمیان میں حاکل تھا تو اس صورت میں قیامت کے دن مطالبہ کا حق صرف مورث کو ہوگا۔ اس مسئلہ کی میہ بہترین تفصیل وتو شیح ہے۔ قیامت کے دن مطالبہ کا حق صرف مورث کو ہوگا۔ اس مسئلہ کی میہ بہترین تفصیل وتو شیح ہے۔ اور اس پر اس کا وصول کرنا دشوار کر دیتا ہے اور مورث کے پاس اس کا حق بینچنے ہی نہیں دیتا اور اس پر اس کا وصول کرنا دشوار کر دیا تو اس مال کی نوعیت اس غلام کی می ہوگئی کہ کسی نے اس کے غلام کوئل کر دیا یا اس گھر کی میں ہوگئی جے کسی نے جلا دیا۔ یا اس کھانے پینے کی می ہوگئی جے کسی کے غلام کوئل کر دیا یا اس گھر کی میں ہوگئی جے کسی کے خلا دیا۔ یا اس کھانے پینے کی می ہوگئی جے کسی کے دوارث کے حق میں تلف ہوا ہے نہ کہ وارث کے حق میں ۔ اور قیامت میں اس کے مطالبہ کا حق بھی صرف اس کو ہوگا جس کی مطالبہ کا حق بھی صرف اس کو ہوگا جس کی مطالبہ کا حق بھی صرف اس کو ہوگا جس کی مطالبہ کا حق بھی صرف اس کو ہوگا جس کی مطالبہ کا حق بھی صرف اس کو ہوگا جس کی مطالبہ کا حق بھی صرف اس کو ہوگا جس کی مطالبہ کا حق بھی صرف اس کو ہوگا جس کی مطالبہ کا حق بھی صرف اس کو ہوگا جس کی مطالبہ کی درناء کی۔

اب مسئلہ کی شکل میہ ہوگی کہ اگر مال از قتم عقار وزمین ہے یا کوئی ایسی مالیت و ملکیت ہے جواس مورث کے مرنے کے بعد قائم اور باقی ہے۔ تو وہ مورث کے ورثاء کی ملکیت ہے۔ غاصب کا فرض ہے کہ مورث کے ورثاء کواسی وقت میہ مال واپس کر دے۔ اگر اس نے مورث کے ورثاء کو مال واپس نہ کیا تو قیامت کے دن میہ ورثاء اس مال کے مطالبہ کاحق رکھتے ہیں۔ جس طرح کہ دنیا میں مطالبہ کے حقد ارتضے۔ سوال کی میصورت اس قدر تو ی ہے کہ اس سے مخلصی ناممکن ہے۔ دلیل نہایت قوی ہے۔ ہاں البتہ میہ کہا جا سکتا ہے کہ اس صورت میں مطالبہ کاحق مورث کو بھی ہے اور ورثاء کو بھی 'تمام کو مطالبہ کاحق پہنچتا ہے۔ جس طرح کہ کی غاصب 'ظالم نے ایک گروہ کا مشتر کہ مال غضب کرلیا تو گروہ کے تمام افراد کو اپنے اپنے حق کے مطالبہ کاحق ہے۔

جس طرح کہ کوئی آ دمی کسی اینے وقف کا متولی بن گیا جو کئی خاندانوں پر وقف کیا گیا ہے اس نے تمام کے حقوق ضائع کر دیے تو قیامت کے دن میرسب کے سب اس سے مطالبہ کا حق رکھتے ہیں' مینیس کہ پچھکومطالبہ کاحق ہوگا اور پچھکونہیں۔و اللہ اعلم



(فَطَيِّلْنَ : ٨٨)

## ایک انسان کاقتل تمام بنی نوع انسان کاقتل ہے انسان کوقل کرنے کے مفاسد نہایت ہی اہم اور خطرناک ہیں۔ اس لئے اللہ تعالیٰ کا

﴿ مِنْ أَجُلِ ذُلِكَ أَ كُتَبُنَا عَلَى بَنِيَ إِسْرَآءِ بُلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسَنَا فِي إِسْرَآءِ بُلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسَنَا فِي فَيْ إِنْ أَنْ فَى الْأَنْضِ فَكَا نَهُمَا قَتَلَ النَّاسَ جَهِنِيعًا، وَمَنْ أَخْيَاهَا فَكَا نَهُمَا فَكَا فَيْهَا مَلَ النَّاسَ جَهِنِيعًا، ٥ ﴾ (مانده: ١٣/٥) أخيناها فَكَا نَتُهَا أَخُيهَا أَخُيهَا النَّاسَ جَهِنِيعًا مَنْ أَنْ الرَّائِلَ كَمْ مَعْلَقُ لَهُ وَيَا تَلَ كَهُ جَوْفُهُ كَى لَا بَعْرِيمِي جَانِ اللَّهُ عَلَى الْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعُلِي اللَّهُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعُلِمُ عَلَى الْعُلِمُ عَلَى الْعُلِمُ عَلَ

قبل کے اثرات اور محفرتیں چونکہ نہایت ہی خطرناک اور ہمہ گیر ہیں۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے یہ تضییبہ دی ہے۔ لیکن بہت سے علاء کو اس آیت کے سیحفے میں اشکال دامنگیر رہا ہے۔ چنانچہ کہنے لگتے ہیں کہ سوآ دمیوں کا قبل کرنا عنداللہ ایک آ دمی کے قبل سے کہیں بڑا گناہ ہے۔ پھراس تشییبہ کے کیا معنی؟ جب یہ اشکال پیش آتا ہے تو اپنے خیال کے مطابق آیت کی تاویل کرنے لگتے ہیں۔ چنانچہ کہتے ہیں یہ تشیبہ گناہ اور عقوبت گناہ کے متعلق ہے۔ ایک آ دمی کو قبل کرنے کی سز ااور گناہ ہے۔ لیک آ دمی کو قبل کرنے کی سز ااور گناہ ہے۔ لیکن علی دونوں چزیں مسادی ہوں۔ اور تمام احکام میں دونوں چزیں برابر ہوں۔ مثل اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے:

﴿ كَانَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهَا لَمْ يَلْبَتُوا اللَّا عَشِيَّةً أَوْضُعُهَا ٥ ﴾

(نازعات:۲۹/۲۹)

## 深 (內丘道的 聚香菜黄菜鱼

''جس روزلوگ قیامت کو دیکھ لیں گے تو ایسا معلوم ہوگا کہ صرف دن کا آخری حصہ لیا اول حصہ ہی دنیا میں رہے ہیں'' اور ارشاد فرما تا ہے۔

﴿ كَانَهُمْ بَوْمَ بَرُونَ مَا يُوْعَدُونَ ۗ لَوْ يَلْبَثُوْاَ اِلَّا سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ ٩٠ ﴾ (احقاف:٣٥/٣١)

'' یہ جس دن اس عذاب کو دیکھ لیں گے جس کا وعدہ دیے جاتے ہیں تو (بی معلوم ہونے لگے گا) دن کی ایک گھڑی ہی (دنیا میں) تھہرے ہیں (اور اب یہاں اللہ کریم کے پاس آ گئے ہیں)''

ان آتیوں میں دنیا کی زندگی کی جو مثال اور تشهیبہہ دی گئی ہے اس کے بیر معنی قطعاً نہیں کہلوگ صرف اتنی ہی مقدار ( دہر ) دنیا میں رہے۔ اس قتم کی مثال وتشبیبہہ احادیث کے اندر بھی موجود ہے۔ رسول اللہ کا ارشاد ہے:

( مَنُ صَلَّى الْعِشَاءَ فِي جُمَاعَةٍ فَكَأَنَّمَا قَامَ نصُفَ اللَّيُلِ وَمَنُ صَلَّى الْقَيْلِ وَمَنُ صَلَّى الْفَجُرَ فِي جَمَاعَةٍ فَكَأَنَّمَاقًامَ اللَّيُلَ كُلَّهُ )) ۞

"جس نے نماز عشاء جماعت کے ساتھ اداکی گویا وہ آ دھی رات تک نماز پڑھتار ہا۔اور جس نے نماز بڑھتار ہا۔"

لیعنی اگر نماز عشار اور نماز فجر جماعت ہے اداکی گئی تو گویا ساری رات نماز میں گزاری گئے۔ ﴿
ایک دوسری حدیث میں اس سے بھی زیادہ صراحت ووضاحت موجود ہے۔ رسول اللّٰد کا

ارشادى:

((مَنُ صَامَ رَمَضَانَ وَاتَبَعَهُ سِتًّا مِنُ شَوَّالِ فَكَانَّمَا صَامَ الدَّهُرَ)) \*

"جس نے رمضان کے روزے رکھے۔اس کے بعد شوال کے چوروزے رکھ لئے تو

"ویاوہ صائم الدہرہے۔" اورایک دوسری حدیث میں مروی ہے۔

((مَنُ قَرَاً قُلُ هُوَ اللَّهُ اَحَدُّ فَكَانَّمَا قَراً ثُلُثَ الْقُرُانَ)) \*

"جس نے قل ھواللہ احدی سورة پڑھ لی گویاس نے ایک تہائی قرآن پڑھ لیا۔"

<sup>♦</sup> صحيح مسلم. كتاب المساجد. باب فضل صلاةً العشاء والصبح في جماعة (حديث.٢٥٦)

<sup>﴾</sup> سنن ترمذي. كتاب الصلاة. باب ماجاء في فضل العشاء والفجر في الجماعة (حديث. ٢٢١)

<sup>🕏</sup> صحيح مسلم. كتاب الصيام باب استحباب صوم ستة ايام من شوال اتباعا (حديث. ١١٦٣)

٠ سنن ترمذي ـ كتاب فضائل القرآن ـ باب ماجاء في سورة الاخلاص (حديث ـ ٢٨٩٧)

سے اچھی طرح واضح ہے کہ ان اعمال کی انجام وہی کا ثواب اصل مشہ ہے کو اب کے برابر ہے۔ ثواب کے برابر ہے۔ ثواب کی مقدار میں مشبہ به مساوی نہیں ہو سکتے۔ اگر مقدار ثواب میں مشبہ اور مشبہ به مساوی ہوں تو عشاء اور فجر کی نماز جس نے جماعت کے ساتھ اداکر لی اس کے لئے تہد وغیرہ پڑھنا بالکل ہے سود ہے۔ خواہ مخواہ اس کی زحمت و تکلیف کیوں گوارا کی جائے؟ تو معلوم ہوا آیت کے وہ معنی نہیں جو بیلوگ سجھتے ہیں کہ ایک انسان کو تل کرنا پوری نوع انسانی کو قتل کرنا پوری نوع انسانی کو قتل کرنا پوری نوع انسانی کو قتل کرنا ہوت ہے۔ دونوں کا گناہ اور عقوبت برابر ہے۔ اصل بات بہ ہے کہ ایمان الله کی ایک زبردست نعمت کاب اللہ۔ کتاب اللہ کے بعد بڑی سے بوی نعمت کتاب اللہ۔ کتاب الرسول کی نہم وادراک ہے۔ و ذالک فضل اللہ یو تیہ من یشاء

جب آیت کا بید مطلب نہیں جو بیالوگ بیان کرتے ہیں تو سوال بیہ پیدا ہوتا ہے کہ پھر اس تشیبہہ وتمثیل کے معنی کیا ہیں؟ کس بات میں تشیبہہ وتمثیل دی گئی ہے؟ اس کا جواب سے ہے کہ اس تشیبہہ کی متعدد وجوہ ہیں۔

(ازلان: بید که دونوں کے دونوں اللہ اور اللہ کے رسول کے نافر مان ہیں۔ دونوں کے دونوں اللہ کی اللہ اور اللہ کے رسول کے حکم کے خلاف اقدام کرنے والے ہیں۔ دونوں کے دونوں اللہ کی عقوبت وسزا میں اپنے کو پیش کر رہے ہیں۔ دونوں کے دونوں غضب اللی کعنت خدادندی کے حقدار اور خلود فی النار دائی جہنم کے ستحق ہیں۔ دونوں کیلئے سخت سے سخت عذاب تیار کیا گیا ہے۔ اگر چہ عذاب کے مدارج مختلف اور متفاوت ہیں۔ ایک شخص کی نبی پیغیر کیا امام عادل کیا گئاہ اور جرم اس قدر بھاری اور سخت نہیں ہوگا جیسے وہ کی عام آدی کو قبل کرتا تو اس کا گناہ اور جرم اس قدر بھاری اور سخت نہیں ہوگا جیسے وہ کی عام آدی کو قبل کرتا تو اس کا گناہ اور جرم اس فدر بھاری اور سخت نہیں ہوگا جیسے وہ کی عام آدی کو قبل کرتا تو اس کا گناہ اور جرم اس فیدر بھاری اور سخت نہیں ہوگا جیسے وہ کی عام آدی کو قبل کرتا تو اس کا گناہ اور

جرم ايبانه موتا-

8 و): قتل کرنے میں دونوں کے دونوں مساوی ہیں۔ دونوں کے دونوں خون حرام کے مرتکب ہیں مو): دونوں کے دونوں نحون حرام کے مرتکب ہیں دونوں نے بغیر کسی استحقاق کے محض فساؤ کھے میں دونوں نے بغیر کسی استحقاق کے محض فساؤ کھے میں مال کی غرض سے قتل نفس کا اقدام کیا ہے۔ اور جس نے اپنی مخصوص غرض کے ماتحت ایک جان کوقل کرنے کی جرائت کی۔ وہ اس غرض کے ماتحت ہراس شخص کوقل کرنے کی جرائت کرسکتا ہے جس کے قتل کرنے سے وہ اپنی میہ غرض پوری کرسکتے۔ اور اس لئے حقیقتا وہ ساری نوع انسانی کا دعمن ہے۔

چہارے: ایک آ دمی کوفش کرنے والے کو بھی قاتل ظالم فاسق عاصی مجرم کہا جائے گا۔ اور سارے انسانوں کے قاتل کو بھی انہی اساء واوصاف سے یاد کیا جائے گا۔

ربیعے:

ایمان والوں کی شان اللہ تعالیٰ نے ایسی بنائی ہے کہ باہمی مؤدت محبت تراحم علاقہ ۔ صلہ رحی وغیرہ میں تمام اہل ایمان جمم واحد کی طرح ہیں کسی ایک عضو کو بھی کوئی شکایت اور تکلیف پہنچتی ہے تو ساراجہم دردمحسوں کرتا ہے اور ساراجہم بخارو بے پینی میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ ◆ جب کسی قاتل نے اہل ایمان کے اس جمم ہے کسی ایک عضو کو کاٹ ڈالا۔ (ایک مؤمن کوئی کردیا۔ جمم کے سارے اعضاء کوالم و تکلیف مؤمن کوئی کردیا۔ جمم کے سارے اعضاء کوالم و تکلیف میں مبتلا کردیا۔ جمم کے سارے اعضاء کوالم و تکلیف میں مبتلا کردیا۔ پس جس نے ایک مؤمن کو تکلیف وایڈ اپنچائی اس نے تمام اہل ایمان کو تکلیف وایڈ اپنچائی اس نے تمام اہل ایمان کو تکلیف وایڈ اپنچائی اس نے تمام اہل ایمان کو تکلیف وایڈ اپنچائی اوری نوع انسانی کو تکلیف وایڈ اپنچائی دنیا سے ظلم وعدو ایک کوئی وایڈ اپنچائی دنیا سے ظلم وعدو ایک کی لعنت کومٹانا چاہتا ہے۔ نیز رسول اللہ کا ارشاد ہے:

((لَا تُقْتَلُ ظُلُمًا نَفُسٌ بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا كَانَ عَلَى ابْنِ آدَمَ كِفُلٌ مِنُ دَمِهِ

لِاَّنَّهُ أَوَّلُ مَنُ سَنِّ الْقَتُلَ)) اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

"جب کوئی جان بلاکسی استحقاق کے قبل کردی جائے تو آدم کے پہلے لاکے کوجس نے سب سے پہلے یہ جرم کیا تھا' اس قبل کے جرم سے حصہ ملے گا۔ کیونکہ قبل کا طریقہ ای نے سب سے پہلے جاری کیا''

قتل میں وہ خرابیاں ہیں جو اوپر بیان کی گئی ہیں۔ اور اس لئے قرآن میں ایک جان کے قتل میں وہ خرابیاں ہیں جو اوپر بیان کی گئی ہیں۔ اور اس لئے قرآن میں ایک جان کے قتل کوساری نوع انسانی کوقتل کرنے کے مشابہ قرار دیا ہے۔ قاتل کے لئے جو وعید وارد ہوئی ہوئی۔ نیز اولین قاتل کے مقابلہ میں اس قتم کی وعید کا مستحق وہ خض تھا جس نے سب سے پہلے مرک کی ایجاد کی۔ لیکن ایک آ دمی کے شرک کوساری نوع انسانی کا شرک قرار نہیں دیا گیا۔ حالا تکہ سب سے پہلے شرک کرنے والے کے متعلق رسول اللہ نے بی خبر دی ہے کہ آپ نے حالا تکہ سب سے پہلے شرک کرنے والے کے متعلق رسول اللہ نے بی خبر دی ہے کہ آپ نے

﴿ صحيح بخارى ـ كتاب الادب ـ باب رحمة الناس والبهائم (حديث ـ ٢٠١١) صحيح مسلم ـ كتاب البر والصلة باب تراحم المومنين (حديث ـ ٢٥٨٦) ﴿ صحيح بخارى ـ كتاب احاديث الانبياء باب خلق آدم وذريته (حديث ـ ٣٣٣٥) صحيح مسلم ـ كتاب القسامة ـ باب بيان اسم من سن القتل (حديث ـ ١٦٤٤)

عمرو بن لحی خزاعی کو دیکھا کہ اے جہنم میں سخت سے سخت عذاب دیا جا رہا ہے کونکہ سب سے پہلے سیدنا ابراہیم میں ایک این ای نے تبدیل کیا تھا۔ ﴿ اوراس بارے میں خوداللہ تعالیٰ کا بھی بیار شاد ہے:

﴿ وَلَا تَكُونُوْا آوَلَ كَافِرِيهِ ٢٠ ﴾ (بقره:١١/١)

"اورسب سے پہلےتم ہی قرآن کے منکرنہ بنو۔"

یعنی تم پہلے کا فرنہ بنو کہ تنہارے بعد والے تنہاری تقلید میں کفر کی راہ اختیار کریں اور ان کفر کر نیوالوں کا گناہ تم پر بھی لا دا جائے۔ اور یہی تھم اس شخص کے لئے بھی ہے جو دین کے بارے میں کوئی ایسا براطریقہ جاری کرے جس کی لوگ بعد میں پیروی کریں۔

### قتل کے مفاسد

غرض قل سخت ترین جرم ہے اور اس کے مفاسد نہایت خطرناک ہیں۔ چنانچہ جامع تر مذی میں سیدنا عباس سے مردی ہے کہ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا ہے:

((يَجِيئُ الْمَقْتُولُ بِالْقَاتِلِ يَوُمَ الْقِيَامَةِ نَاصِيَتُهُ وَرَأْسُهُ بِيَدِهِ وَاَوْدَاجُهُ تَشُخَبُ دَمًا ' يَقُولُ : يَارَبِ سَلُ هٰذَا فِيُمَ قَتَلَني؟))

''قیامت کے دن مقتول اپنے قاتل کو اس شان سے اللہ کے حضور میں لائے گا کہ اس کی پیشانی اور سراس کے ہاتھ میں ہوں گے۔ اور اس کی شدرگ سے خون کی دھاریں بہدرہی ہوں گی اور وہ کہے گا (اے پروردگار!) اس سے پوچھ لے اس نے مجھے کیوں قبل کیا ہے؟''

اس موقع پرلوگوں نے سیدنا عباس ڈاٹٹؤ کے سامنے توبہ کا ذکر کیا کہ اگر کسی نے توبہ کر لی تو؟ سیدنا ابن عباس ڈاٹٹؤ نے جواب میں بی آیت پڑھی:

﴿ وَمَنْ يَقْتُلْ مُوْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَرَآؤُهُ جَهَلَمُ خَلِمًا فِيْهَا ۞

(نساء: ۱۹۳۸) ''اور جو شخص کسی مومن کوعمداً قتل کرے۔تو اس کی سزا دوزخ ہے جس میں وہ ہمیشہ جاتا رہے گا۔''

صحیح بخاری کتاب المناقب باب قصة خزاعة (حدیث ۳۵۲۱) صحیح مسلم کتاب
 الجنة باب النار یدخلها الجبارون (حدیث ۲۸۵۲)

اس کے بعد فرمانے گئے: یہ آیت منسوخ نہیں ہوئی۔ نہ تبدیل ہوئی ہے۔ مؤمن کے قاتل
کیلئے تو بہ کہاں؟ ﴿ امام ترفدگُ اس حدیث کے متعلق فرماتے ہیں ' هذا حدیث حسن ''
نیز ضیح بخاری میں انہی سیدنا ابن عمر بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا:

((لاّ یَزَالُ الْمُوْمِنُ فِی فُسُحَة مِنُ دِیُنِهِ مَالَمُ یُصِبُ دَمًا حَرَامًا)) ﴿

"مؤمن این دین کی وجہ سے بوگی وسعت میں ہے جب تک کہ اس نے کوئی حرام
خون نہیں بہایا۔''

نیز ای میچ بخاری کے اندرسیدنا ابن عرامے مروی ہے فرماتے ہیں:

((مِنُ وَرُطَاتِ الْأُمُورِ الَّتِي لَا مَخُرَجَ لِمَنُ اَوْقَعَ نَفُسَهُ فِيُهَا۔ سَفُكُ الدَّمِ الدَّمِ الْحَرَامِ بِغَيْرِ حِلِهِ))

"وہ بھنورجس میں انسان آپ آپ کو پھنسا کر بھی اس سے نکل نہیں سکتا۔ یہ ہے کہ بغیر کسی علت کی وجہ سے حرام خون بہادے۔"

سیح بخاری اور سیح مسلم کے اندر سیدنا ابو ہریرہ وَ اَنْ اُنْ کَ مِیرِ مِنْ وَعَ حدیث مروی ہے: ((سِبَابُ الْمُوْمِن فُسُوُ فَی وَقِتَالَهُ کُفُرٌ)) ۞ د موّمن کوگالی و یَنافْسَ ہے اور اسے قُل کرنا کفر ہے''

- ♦ صحیح بخاری. کتاب الدیات. باب قول الله تعالیٰ (ومن یقتل موامنا متعمدا.....)
   (حدیث ۲۸۲۳)
- ضحیح بخاری کتاب الدیاب باب قول الله تعالیٰ (ومن یقتل مومنا متعمدا .....)

   (حدیث ۲۸۲۳)

## 深 (中区量的 黑水水水水水水水

نیز انبی دو کتابول کے اندر مروی ہے۔رسول اللہ نے ارشاد فرمایا:

((لَا تَرُجِعُوا بَعُدِیُ كُفَّارًا يَضُوِبُ بَعُضُكُمُ رِقَابَ بَعض )) ۞ "ميرے بعدتم كافر نه ہوجانا كهتم ايك دوسرے كى گردن مارنے لگو\_" صحح بخارى كے اندر مروى ہے رسول الله نے فرمایا:

((مَنُ قَتَلَ مُعَاهِدًا۔ لَمُ يَرَحُ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ وَإِنَّ رِيْحَهَا يُوجَدُّ مِنُ مَسِيرَةِ اَرْبَعِيْنَ عَامًا))

"جس نے کئی معاہدہ کرنے والے کوقل کیا تو وہ جنت کی اُو تک نہیں پاسکے گا۔ حالانکہ جنت کی خوشبو چالیس سال کی مسافت ہے بھی پہنچ جاتی ہے۔"

غور کروبیاس آ دمی کی سزاہے جس نے اللہ کے دشمن کوفل کیا ہے۔ بات صرف اتن ہے کہ اس سے محاہدہ کیا گیا تھا اور ہم اے اپنے عہد و ذمہ اور امان میں لے چکے ہیں۔ بتلاؤ پھر کسی مؤمن بندے کوفل کرنے کا جرم کیا اور کیسا ہوگا!؟

ایک عورت صرف اس لئے جہنم میں ڈال دی جاتی ہے کہ اس نے ایک بلی کو بھوکا پیاسا باندھ رکھا تھا اور وہ بلی اس حالت میں مرگئی۔رسول اللہؓ نے اس عورت کو اس حال میں دیکھا کہ بلی اس کا منہ اور سینہ نوچ نوچ کر کھارہی ہے ⇔ بتلاؤ اس فحض کا کیا حال ہوگا جو کسی مؤمن کو بلا وجہ مقید ومحبوس کر دے اور وہ اس قید میں مرجائے؟

نیز بعض سنن میں مردی ہے کدرسول اللہ نے فرمایا:

﴿ لَزَوَالُ الدُّنْيَا اَهُوَنُ عَلَى اللَّهِ مِنُ قَتُلِ مُؤْمِنٍ بِغَيْرِ حَقِّ)﴾ ۞ ''ساری دنیا کاختم ہو جانا مؤمن کے ناحق خون کے مقابلہ میں کوئی حیثیت نہیں

www.KitaboSunnat.com "Lis

Ф صحیح بخاری کتاب العلم باب الانصات للعلماء (حدیث ۱۲۱) صحیح مسلم کتاب
 الایمان باب بیان معنی قول النبی گان "لاتر جعوا العبدی کفار ا..... "(حدیث ۲۵)

صجیح بخاری کتاب الجزیة باب اثم من قتل معاهدا بغیر جرم (حدیث ۱۳۱۲)

المساقاة. باب فضل سقى الماء (حديث ٢٣٦٨)



(مَطْتِلْن : 29

#### زنا کے مفاسد

نظام عالم کی برجمی انساب کی بے حرمتی عظمت وعفت کی بربادی کا موجب ہے

زنا کے مفاسد نہایت خطرناک ہیں۔ اس سے دنیا میں بڑی بڑی خرابیاں پیدا ہوتی
ہیں۔ ایسی خرابیاں جومصلحت نظامِ عالم خفظ انساب تحفظ آ برؤ صیانت و حرمت اور عفت
وعصمت کے سراسر خلاف اور منافی ہیں۔ ہرانسان کی بیوی بیٹی بہن ماں کی عصمت خطرے میں
پڑ جاتی ہے۔ اور اس لئے سخت ترین عداوتیں اور بغض و کینہ پھیلنے کا اندیشہ ہے۔ زنا ان تمام
خرابیوں کی جڑ ہے۔ اور ان خرابیوں سے بچنے کی راہ میں زبردست روڑہ ہے۔ اور ظاہر ہے زنا
سے دنیا بحرکی خرابیاں وابستہ ہیں۔ بہی وجہ ہے کہ تل وخوزیزی کے مفاسد کے بعد زنا کے مفاسد کے بعد زنا کے مفاسد کا ورجہ رکھا گیا ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں اور اللہ کے رسول نے اپنی سنت میں قل کے ساتھ ہی ساتھ اس کے اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں اور اللہ کے رسول نے اپنی سنت میں قل کے ساتھ ہی ساتھ دنا کے ذنا کا ذکر کیا ہے۔ جیسا کہتم پہلے پڑھ بچے ہو۔ امام احمد کا قول ہے:

((لَا اَعُلَمُ بَعُدَ قَتُلِ النَّفُسِ شَيْئًا اَعُظَمُ مِنَ الزِّنَا)) "قَلَ نَسَ كَ بعدزنا سے براگناه مِيں كى گناه كونبيں سجھتا۔"

اور الله تعالى زناكى حرمت وممانعت كى توضيح وتاكيدكس قدر وضاحت كے ساتھ پیش

فرماتا ہے؟ ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ لَا يَنْعُونَ مَعَ اللهِ إِلَهَا الْحَرَ وَلَا يَقْتُلُؤنَ النَّفْسَ الَّذِي حَرَّمَـ اللهُ إِلَّا إِلَهَا الْحَرَ وَلَا يَقْتُلُؤنَ النَّفْسَ الَّذِي حَرَّمَـ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَيْزُنُونَ ° ۞ ﴾ (فرقان:١٨/٢٥)

"اور جولوگ اللہ کے ساتھ کی دوسرے معبود کوئیس پکارتے اور کسی ایسے مخص کو جے قتل کرنا اللہ تعالیٰ نے منع کردیا ہو وہ بجرحق کے قبل کرتے ہیں اور نہ ہی وہ زنا کے

قالبًا يهاں ابن قيم اپن شخ اين تيب كے واقعہ كى طرف اشارہ كررہے ہيں۔قلع دشق ميں وہ بند كرديئے گئے تھے حتى
 كہ اس ميں انہوں نے انقال كيا۔



مرتك ہوتے ہں"

الله تعالی اس آیت میں زنا کوشرک اور قل نفس کے ساتھ بیان فرمار ہاہے۔اس جرم کی سزا الله تعالی نے خلو دفی النار اور سخت ترین ذلت آمیز عذاب قرار دی ہے اور بندہ جب تک اس سزا کے موجب اور سبب کو تو پرنصوح اور ایمان اور عمل صالح ہے دفع نہ کر دے اس جرم کی سزا سے رستگاری ممکن نہیں۔ ایک دوسری جگہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَلَا تَقْوَنُوا الَّذِينَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةٌ وَسَاءً سَبِيْلًا ۞ ﴿

(بنی اسرائیل: ۲۱/۱۲)

'' اور زنا کے قریب بھی نہ جاؤ۔ وہ بے حیای اور بری راہ ہے۔'

اس آیت میں اللہ تعالی مید بیان فرماتا ہے کہ زنافی نفسہ ایک فخش اور فتیج فعل ہے۔اور ظاہر ہے زنا ایک انتہائی درجہ کی قباحت ہے جس کا قبیح ہونا تمام انسانی عقول میں رائخ ہو چکا ہے یہاں تک کہ بعض جانوروں تک میں اسکی قباحت مسلم ہے۔جیسا کہ امام بخاری کی ایک روایت

سے پید چلتا ہے۔ چھ بخاری کے اندر عمر و بن میمون الاودی بیان کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں:

((رَأْيُتُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ- قِرُدًا زَنَا بِقِرُدَة فَاجُمَتَعَ الْقِرُودُ عَلَيْهَا فَرَجَمُوهُما: حَتَّى مَاتًا))

"جابلیت کے زمانے میں میں نے دیکھا تھا ایک بندرنے ایک بندریا کے ساتھ زنا كيا' اس وقت بهت سے بندر جمع ہوئے اور بندر بندریا دونوں كو انہول نے پھر . مارے حی کہ دونوں مرکئے۔"

چنانچداللدتعالى نے آيت كاندرزناكى قباحب بيان فرمانے كے بعد ہى يەفرمايا: ((وَسَاءَ سَبِيلاً)) "زنابهت بى برى راه ب-"

كيونكه زنا ونيايس بهى بلاكت وتبابى اورقم وندلت كى راه باور آخرت ميس بهى

عذاب ٔ رسوائی ٔ زلت اللہ کی پیٹکارز انی کے لئے لازمی ہے۔ اور چونکہ باپ کی بیوی سے نکاح کرنا حدیسے زیادہ فتیج اور مذموم ہے۔ اس لئے اللہ تعالى نے خصوصى طور يرقرآن ميں اس كى ندمت فرمائى فرمايا:

> ﴿ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتًا م وَسَاءَ سَبِيلًا ۞ (نساء: ٢٢/٣) ''وہ بے حیائی ہے اور اللہ کی خفکی کی چیز ہے۔ اور بری راہ ہے۔''

صحيح بخارى. كتاب مناقب الانصار. باب القسامة في الجاهلية (٣٨٣٩)

دوسرے مقام میں بندوں کی فلاح ونجات اللہ تعالیٰ نے شرمگاہوں کی حفاظت کے ساتھ معلق فرمائی ہے۔اللہ کریم فرماتا ہے:

﴿ قَدْ اَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ۞ الّذِيْنَ هُمْ فِيْ صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ وَالّذِيْنَ هُمْ وَيْ صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ وَالّذِيْنَ هُمْ لِلْأَكُوقِ فَجِلُونَ ۞ وَالّذِيْنَ هُمْ لِلْفَرُوجِهِمْ اَوْمَا مَلَكَثُ اَيْمَا نُهُمْ هُمُ لَا فَهُومِيْنَ ۞ فَمَنِ ابْتَغَى وَرّاءَ ذَالِكَ فَالْوَلِكَ هُمُ الْعَلَىٰوَنَ ۞ فَمَنِ ابْتَغَى وَرّاءَ ذَالِكَ فَالَولِكَ هُمُ الْعَلَىٰوَنَ ۞ (المومنون: ١/٢٣)

''بلاشبہ وہ ایمان والے کامیاب ہوئے جو اپنی نماز میں خشوع کرتے ہیں۔ اور جو اپنی نماز میں خشوع کرتے ہیں۔ اور جو اپنی بیبودہ باتوں سے منہ موڑ لیتے ہیں۔ اور جو زکاۃ ادا کرنے والے ہیں اور جو اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرنے والے ہیں۔ بجز اپنی بیویوں یالونڈ یوں کے بیفینا بیہ ملامتوں میں سے نہیں ہیں اور جس نے اس کے سواکوئی اور راہ اختیار کی وہی لوگ زیادتی کرنے والے (گراہ) ہیں۔''

ية يت تين امور يمشمل إ:

🖈 جوآ دی شرمگاہ کی حفاظت نہیں کرتا۔ وہ فلاح سے محروم ہے۔

ا وہ آ دی ملومین میں سے ہے۔ ملامت اور پھٹکاراس کے حصہ میں آئی ہے۔

وہ آ دی عادین میں سے بیعنی زیادتی کرنیوالا ۔ غلط کاراور گمراہ ہے۔

پس جو آ دمی شرمگاہ کی حفاظت نہیں کرتا۔ وہ اپنے لئے فلاح کا دروازہ بند کر دیتا ہے۔ عدوان و زیادتی کر نیوالوں کی فہرست میں اپنا نام درج کراتا ہے۔ اور اپنے کو ملامت و پھٹکار کے گڑھے میں گرادیتا ہے۔

غور کروشہوت کی تکلیف اور اس کی پریٹانیوں کے مقابلہ میں یہ تکالیف اور یہ پریٹانیاں کس قدر نا قابل برادشت ہیں۔ اورشہوت کی تکالیف کے مقابلہ میں کس قدر آسان ہیں؟
اس آیت کا طرز استدلال ویبابی ہے جیسا کہ قرآن حکیم کے اندر کسی دوسرے مقام پر اللہ نے انسان کی ناشکر گذار کی خدمت کرتے ہوئے فر مایا کہ انسان بڑا ہے صبر اور ناشکر گذار پیدا کیا گیا ہے۔ نہ وہ تکلیف کے موقع پر صبر کرتا ہے نہ خیرو فلاح کے موقع پر شکر۔ جب اے

خیراور بھلائی نصیب ہوتی ہے تو مال اور پیے کی محبت میں مست ہوجاتا ہے۔ بخل اختیار کر لیتا ہے۔ ہاتھ تک کر لیتا ہے۔ اور جب کوئی تکلیف پنچی ہا اور پھے نقصان ہوجاتا ہے تو جزع و فزع کرنے لگتا ہے۔ اور نجات وفلاح پانے وائے کرنے لگتا ہے۔ اور نجات وفلاح پانے والے بندے وہی ہوتے ہیں جوان باتوں سے متثنی ہوتے ہیں۔ اور ان خدموم اوصاف سے پاک صاف ہوتے ہیں۔ چنانچہ ای طرح ای طرز بیان کے ساتھ یہاں بھی اللہ تعالی نجات وفلاح پانے والوں کاذ کر کرتا ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ هُمْ لِفُرُوْجِهِمْ لَحْفِظُوْنَ ۞ إِلَّا عَلَى آزُوَاجِهِمْ آوْمَا مَلَكُ وَالَّذِيْنَ هُمْ لِفُرُومِهِمْ وَرَآءَ ذَلِكَ مَلُومِيْنَ ۞ فَمَنِ ابْتَنْي وَرَآءَ ذَلِكَ فَأَوْمِيْنَ ۞ فَمَنِ ابْتَنْي وَرَآءَ ذَلِكَ فَأَوْلِيَكَ هُمُ الْعَدُونَ ۞ (المعاج: ٣١٢٩/٤٠)

''اور جولوگ اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں سوائے اپنی بیویوں اور اپنی باندیوں کے' تو اس صورت میں ان پر کوئی ملامت نہیں۔ ہاں جولوگ اس کے علاوہ کوئی اور راستہ تلاش کریں تو وہ حدسے تجاوز کرنے والے ہیں۔

الله تعالی نے اپنے پیغیر کو تھم دیا ہے کہ وہ ایمان والوں کو کہہ دیں کہ غیر محرم عورتوں سے وہ اپنی آئکھیں بند کرلیں۔ اپنی شرمگا موں کی پوری بوری حفاظت کریں۔ اور انھیں سمجھا دیں کہ اللہ تعالی اسکے اعمال وکر دارکو دکھیر ہاہے اور ان کی ہر ہر چیز سے باخبر ہے۔

﴿ يَعْلَمُ خَالِهَ الْمُعْبُنِ وَمَا ثَغْفِي الصَّدُوُرُ ۞ (الغافر: ١٩/٣٠) ''الله تعالى خيانت كرنے والى آئھوں كو اور سينوں كى پوشيدہ باتوں كوخوب جانتا ے''

#### نظر کی حفاظت:

چونکہ ہمد جم کی برعملیوں اور بدکر داریوں کی ابتداء نگاہ سے ہوتی ہے۔اس لئے اللہ نے شرمگاہ کی حفاظت سے پہلے آئھ کی حفاظت کا حمداء نگاہ کی حفاظت کا مبداء نگاہ کے۔ دنیا کے تمام حوادث واقعات کا مبداء نگاہ ہے۔ جس طرح کہ بڑی سے بری آگ کا مبدا ایک نظمی می چنگاری ہوتی ہے چنا نچے خور کرو شہوت سب سے پہلے آئھ کو مجروح کرتی ہے۔اس کے بعد دل کی طرف رخ کرتی ہے اور دل میں خطرات جگہ بناتے ہیں۔ پھرانبان کے قدم کی طرف رخ کرتی ہے۔اور وہ گناہ کی

روائشافی کی کی کی کی کی است کا است ک

((مَنُ حَفظَ هٰذه الْآرُبَعَةَ ' اَحُرَزَدِيُنَةً اللَّحُظَاتُ. وَالْخَطُرَاتُ. وَالْلَّفُظَاتُ وَالْخُطُوَاتُ))

> "جس نے ان چار چیزوں کی حفاظت کرلی اس نے اپنا دین محفوظ کرلیا۔ ◆ الخطات یعنی نگاہ ♦ خطرات (خیالات) ♦ الفاظ ♦ اور قدم۔"

پس بندے کا ضرض ہے کہ وہ ان چار دروازوں کی پوری پوری خفاظت کرے۔ ان مورچوں کی پوری پوری مستعدی کے ساتھ تگرانی کرے۔ کیونکہ ان کا دشمن انہی کمین گا ہوں اور انہی مورچوں سے اندر داخل ہوتا ہے۔ اور اس کی آبادیوں کو تاراج اور تباہ و ہرباد کرتا ہے۔





(فَطْیَلْن : ۸۰

#### گناه کا پہلا راستہ

معاصی اور گناہ اکثر وبیشتر انہی چار راستوں سے آتے ہیں جواور بیان کئے گئے ہیں ا ہم ان میں سے ہرایک کوایک جدا گانہ قصل میں پیش کرتے ہیں۔

لحظات \_ یعنی نظرو نگاہ تمام برائیوں کا پیش خیمہ ہے۔نظرونگاہ کی حفاظت عین شرمگاہ کی حفاظت ہے۔ جو آ دی نگاہ کو آ زاد و بے لگام کر دیتا ہے۔ نگاہ اے تباہی وہلاکت کے گڑھے

میں لے جا کر ڈال دیتی ہے۔ چنانچدرسول اللہ کا ارشاد ہے:

((يَاعَلِيُّ الْا تُتَبِعِ النَّظُرَةِ النَّظُرَةِ النَّظُرَةِ فَإِنَّمَا لَكَ الْاُولْيِ وَلَيَسَتُ لَكَ الْاُخُرِٰي )) ۞ ''اے علی! کسی پر اچا تک نظر پڑجائے تو پھر دوبارہ اور نگاہ نہ ڈال۔ پہلی نظر تو تمہارے لئے معاف ہوعتی ہے لیکن دوسری نگاہ معاف نہیں ہوعتی۔''

اورمندمیں رسول اللہ سےمردی ہے۔آپ نے فرمایا:

((اَلنَظْرَةَ سَهُمٌ مَسُمُومٌ مِنُ سِهَامِ إِبُلِيسَ)) 🏵

" نگاہ اہلیس کے زہر میں بجھا ہوا تیر ہے"

جوآ دمی محض الله تعالیٰ کی رضامندی کی خاطر کسی عورت یا مرد کے محاس اور خوبصورتی ہے آئکھیں پھر لیتا ہے۔تو اللہ تعالیٰ اس کے قلب کوعبادت کی حلاوت اور شیرین سے جھر دیتا ب- اور بدایک حدیث کے معنی ہیں۔

آپ نے ارشاد فرمایا: ((غَضُّوُا اَبُصَارَکُمُ۔ وَاحْفَظُوا فُرُوْجَکُمُ)) \* ''اپِی آ تکھیں نیجی رکھواورا پنی شرمگاہوں کی حفاظت کرو۔''

♦ مسند احمد (٥/ ٣٥١) سنن ابي داود. كتاب النكاح. باب في ما يؤمر به من غض البصر (حديث. ٢١٣٩) سنن ترمذي. كتاب الادب. باب ماجاء في نظرة الفجاة (حديث. ٢٧٤٧) ♦ مستدرك حاكم (٣/ ٣١٣٠٣١٣) مسند الشهاب (٢٩٢) بهذا اللفظ اسناده ضعيف. عبدار هن احالّ الواسطى ضعیف راوی ہے۔ مسند احمد (۵/ ۲۲۳) المعجم الكبير للطبراني (۲۸۳۲) عن ابي امامة اللَّاث بالفاظ مختلف. اسناده ضعیف. اس کی سندعلی بن بزیرالهانی ضعیف راوی ب- کمسند احمد (٥/ ٣٢٣) صحيح ابن حبان (٢٤١) مستدرك حاكم (٣/ ٣٥٨) وللحديث شواهد

نیزآپ نے ایک مرتبہ فرمایا: ((اِیَّاکُمُ وَالْجُلُوسَ عَلَی الطُّرُقَاتِ))

"راستول پر بیٹھنے سے بچو"

صحابہ ؓ نے عرض کیا: یارسول اللہ! ہماری مجلسیں ہوا کرتی ہیں۔ راستوں پر بیٹھے بغیر چارہ بن ہوتا۔

((فَإِنْ كُنْتُمُ لَابُدٌّ فَاعِلِيْنَ فَاعُطُوا الطَّرِيُقَ حَقَّةً))

"اگر تمهیں ایبا کرنا ضروری ہی ہوتو پھررائے کے حقوق ادا کیا کرو"

صحابة في عرض كيا: راسته كي حقوق كيابين؟ آب فرمايا:

((غَضُّ الْبَصَرِ ، وَكَفُّ الْآذَي ، وَرَدُ السَّلامِ)) \*

"" تھے پت رکھنا (یعنی نگاہیں نیجی رکھیں) ایذار سانی سے بچنا' اور سلام کا جواب دینا۔"

حوادث اور مصائب وآلام جوعموماً انسان کو پیش آتے ہیں انکی اصل جز نظر ونگاہ

ہے۔ نظر ونگاہ خطرات قلب کاموجب ہوتی ہے جس سے ارادہ وقوع میں آتا ہے۔ پھر رفتہ رفتہ ارادہ میں پختگی پیدا ہو جاتی ہے۔ اور بالآخر ارادہ عزیمتِ جازمہ بن جاتا ہے۔ اس کے بعد فعل

کاعملی شکل میں وقوع پذیر ہونا لابدی ہو جاتا ہے۔ اگر کوئی چیز مانع نہیں ہے تو فعل عملی صورت

اختیار کرے بی رہتا ہے اور اس بنا پر کسی صاحب بصیرت نے فرمایا ہے:

((اَلصَّبُرُ عَلَى غَضِ الْبَصَرِ يَسَرٌ مِنَ الصَّبُرِ عَلَى اَلَمِ مَا بَعُدَهُ))

"آ تکھے بند کرنے کی تکلیف پر صر کرلینا۔ اس تکلیف پر صبر کرنے سے بہت آسان

ہے جو کچھ کرنے کے بعد ہوتی ہے۔"

ای بنار کی شاعر نے کہا ہے:

كُلُّ الْحَوَادِثِ مَبُدَأُهَا مِنَ النُّظَرِ وَمُعُظَمُ النَّادِ مِنْ مُسْتَصُغَرِ الشَّرَدِ

"تمام حوادث کا مبدانظر ہے اور بڑی آگ چھوٹی چنگاری سے بی لکتی ہے"

كُمْ نَظُرَةً بَلَغَتُ مِنُ قَلْبٍ صَاحِبِهَا كَمَبُلغ السَّهُم بَيْنَ الْقُوسِ وَالْوَتَرِ

"كتى نگايى نظر كرنے والے كے قلب ميں اسطرح بيٹے جاتى ہے جس طرح كمان

صحیح بخاری - کتاب المظالم - باب اغنیة الدور والجلوس فیها (حدیث ۲۳۲۵) صحیح
 مسلم - کتاب اللباس - باب النهی الجلوس فی الطرقات (حدیث ـ ۲۱۲۱)



اور چلہ میں تیر بیٹے جاتا ہے۔'' وَالْعَبُدُ مَا دَامَ ذَا طَرَف یُقَلِّبُهُ فِی اَعُینِ النَّاسِ مَوُقُوفٌ عَلَی الْخَطَرِ ''آ دی آ تکھیں ادھر ادھر ادھر ارتار ہتا ہے لوگوں کی آ تکھوں میں اور خطرہ کے قریب ہوتا ہے'' یَسُرُّ مُقُلَتَهُ مَاضَرَّ مُهُجَتَهُ لَا مَوْرِی اَلْمَوْرِی اِللَّامِوْرِ عَادَ بِالضَّرِدِ ''آ تکھوں کو وہ خوش کرتا ہے جس سے دل کو ضرر پہنچتا ہے۔اس مسرت کو مرحبانہیں کہا جاسکتا جو ضرر کو لے آئے''

نظر و نگاہ کی آفتوں اور مصیبتوں میں سے بیکتنی بڑی آفت اور مصیبت ہے کہ انسان حسرتوں' آنسوؤں اور سوز دروں کا شکار بن جائے؟ جس سے اس کے سامنے ایک ایک مصیبتیں آکھڑی ہو جاتی ہیں کہ اس کی قدرت واستطاعت سے باہر ہوتی ہیں' جن پر اسے صبر کرنا بھی دشوار ہوجا تا ہے۔

غور کرو! یہ کتنا بڑا عذاب ہے کہ ایسی مصیبت تمہارے سامنے آ کھڑی ہوجس پر تمہیں صبر کرنا بھی دشوار ہو۔ بلکہ بسا اوقات یہ مصیبت اتنی بڑی ہوتی ہے کہ اس سے کم درجہ کی مصیبت بھی قابل برداشت نہیں ہوتی۔ انسانی طاقت سے بھی باہر ہوتی ہے۔ چنانچہ کسی شاعرنے کہا ہے:

وَكُنُتَ مَٰتَى أَرُسَلُتَ طَرُفَكَ رَائِدًا لِقَلْبِكَ يَوُمًا آتَعَبَتُكَ الْمَنَاظِرُ ( ) فَكُنُتَ مَٰتَى الْمَنَاظِرُ ( ) فَكُنُتَ مَٰتُ الْمُنَاظِرُ ( ) فَعَلَمُ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُل

رَّأَيْتَ الَّذِي لَاکُلُّهُ آنْتَ قَادِرٌ عَلَيْهِ وَلَا عَنُ بَعُضِهِ آنْتَ صَابِرُ "" تم اَيي چزين ديھو كے جوتنہاري قدرت سے باہر ہوگی بلکہ تنہيں اس سے كم پر بھی صبر مشكل ہوجائے گا۔"

شاعر کا قول ہے کہ "لاکگُلُهٔ آنتَ قادرٌ علیه" (تُوکل پر قادر نہیں ہوگا) میکل پر قدرت کی نفی کرتا ہے۔ اور کل کی نفی اس وقت ممکن ہے جب کہ کل کے ہر ہر فرد سے قدرت کی نفی ہو۔

آه! کتنے بی آزاد نگاہ انسان اپنی نگاہ بازیوں سے ہلاک ہوکررہ گئے۔ نگاہ بازیول کی

رَواكِشَافِي كِيْنَ وَالْكِشَافِي كِيْنَ وَالْكِشَافِي كِيْنَ وَالْكِشَافِي كِيْنَ وَالْكِيْنَ وَالْكِيْنِ وَالْكِيْنَ وَالْكِيْنَ وَالْكِيْنَ وَالْكِيْنَ وَالْكِيْنَ وَالْكِيْنِ وَالْكِيْنَ وَالْكِيْنِ وَالْكِيْنِ وَالْكِيْنَ وَالْكِيْنِ وَالْكُلِيلِ فِي الْمِنْفِي الْمُعِلِي وَالْمُعِيْنِ وَالْكِيْنِ وَالْكِيْنِ وَالْمُنْفِقِيلِ وَالْمِيْنِ وَالْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِيقِيلِي الْمُنْفِيلِي وَالْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُلِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِقِيلِي الْمُلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمِنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْمُنْفِيلِي الْع

ز نجیروں میں ایسے کس دیئے گئے کہ انہی زنجیزوں میں تڑپ تڑپ کر وہ مر گئے۔ چنانچیکی شاعر ربة ا

کا قول ہے

يًا نَاظِرُ مَا ٱقْلَعُتَ لَحُظَاتُهُ يَا نَاظِرُ مَا ٱقْلَعُتَ لَحُظَاتُهُ "اے نظر باز! تيرى نظر بازى اس وقت تك دور نہيں ہوگى جب تك كه تو اپنى نظر بازيوں ميں تڑپ تڑپ كرم نہيں جائے گا۔"

اوراس بارے میں میرے بھی کچھاشعار ہیں:

مَا زَالَ تَتَّبِعُ إِثْرَةً لَحُظَاتُهُ حَتَّى تَشَحَّطَ بَيْنَهُنَّ قَتِيلًا "وه اپن نگاه کی اتباع کرتار بتا ہے یہاں تک کہ مقتول ہو کر گر پڑتا ہے۔"

ید کیسی عجیب بات ہے کہ نگاہ کا تیرمنظور تک بعینی جس کی طرف و مکھتا ہے نہیں پہنچتا بلکہ

خود نظر کرنے والے کے قلب کونشانہ بناتا ہے۔ چنانچد میرے قصیدے کے بیدوشعر ہیں۔ یَارَامِیًا بِسِهَامِ اللَّحْظِ مُجْتَهِدًا

عمل نہیں کررہائے"

وَيَابَاعِثُ الطَّرُفِ يَرْتَادُ الشَّفَاء لَهُ الحَيِسُ رَسُولَكَ لَآيَاتِيكَ بِالْعَطَبِ "اور النَظركوشفاء كے لئے بھیج والے! اپنے قاصد كو روك تاكہ تیرے لئے مصیبت نہ آئے"

اور پھراس سے عجیب تربات ہیہ ہے کہ نظر گناہ انسان کے قلب کو اس طرح مجروح کر دیتی کہ زخم پر زخم۔اور چرکوں پر چرکے لگتے ہی چلے آتے ہیں۔لیکن ان زخموں اور چرکوں کی تکلیف کچھالی ملیٹھی ہوتی ہے کہ ان زخموں کو دور کرنے کی خواہش تک انسان کے اندر پیدا نہیں ہوتی اور اس بارے ہیں بھی میرے کچھ شعرہیں: مَا ذِلْتَ تُتَبِعُ نَظُرَةً فِي نَظُرَة مَا ذِلْتَ تُتَبِعُ نَظُرَةً فِي نَظُرَة فِي النُو كُلَ مَلْهِ عَهِ وَمَلِيع "تو برمايح ورت اور برائح مرد پرنظر پرنظر ڈالٹا چلا جارہائے۔" وَتَظُنُّ ذَاكَ دَوَاءَ جُرُحِكَ وَمُو فِي التَّحَقَيٰقِ تَجُويُحٌ عَلَى تَجُويُح "خودتونے ہى تگاہول اور روئے ہے اپنے کو ذن کیا ہے تیرے قلب کو خودتونے ہی ذن کیا ہے۔" اور ای لئے کہا گیا ہے کہ نظر وگناہ کو روک لینا مسلسل اور دوای حرق ل اور تکیفوں کے مقابلہ میں بہت ہمل اور آسان ہے۔





فَطْتِلْنَ : ٨١

## عزيمتين اورقلبي خيالات

﴿ كَسَرَابٍ بِقِيْعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْأَنُ مَا ۚ عَنِّى إِذَا جَاءًوٗ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ فَوَقِّمَهُ حِسَابَهُ ۚ وَاللَّهُ سَوْئِعُ الْحِسَابِ ۞﴾

(النور: ٢٤/٣٩)

''( کفار کے اعمال) اس چیکتی ہوئی ریت کی مثل ہیں جو چیٹیل میدان میں ہو جے پیاسا شخص دور سے پانی سجھتا ہے لیکن جب اس کے پاس پہنچتا ہے تو اسے پچھ بھی نہیں پاتا' ہاں اللہ کو اپنے پاس پاتا ہے جو اس کا حساب پورا پورا چکا دیتا ہے اور اللہ بہت جلد حساب لینے والا ہے''

وہ آ دمی نہایت ہی کم ہمت اور ذلیل انتفس ہے جو حقائق کے مقابلہ میں غلط تمناؤں اور صحد ٹی آن درکاں سے اپنے آت کہ مؤسل اور صحد ٹی آن

ال دَوالْ شَافَى كِيْ هُلِي هُلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي

آ راستہ کرتا ہے۔ قتم اللہ کی! یہ غلط تمنائیں جھوٹی آرز وئیں مفلسوں اور کنگالوں کاسر مایہ اور غلط کارسودے بازوں کا راس المال ہیں۔ یہ تمنائیں اور آرز وئیں ان ناکارہ انسانوں کی طاقت ہے جو صرف خیالات کی دنیا میں بستے ہیں اور حقائق کی غلط امیدیں باندھتے ہیں۔

کسی شاعرنے کیا خوب کہا ہے:

یے غلط تمنائیں اور آرز وئیں انسان کے حق میں جس قدر مضر ہیں دوسری کوئی چیز اس قدر مضر ہیں۔ ان کی پیداوار محض عجز وکسل اور ہے ہمتی اور کا بلی سے ہوتی ہے۔ اور پھر اس سے ہر فتم کی کوتا ہیاں پیدا ہوتی ہیں۔ اور سب پچھ ضائع ہو جاتا ہے اور پھر سوائے حر توں اور مندامتوں کے اس سے پچھ حاصل نہیں ہوتا۔ بلکہ یہ سجھ لوکہ یہ حرمان نصیبیاں انکی قسمت میں مقدر ہو چکی ہیں۔ جس آ دمی کی زندگی صرف تمناؤں اور آرز وؤں سے وابسۃ ہے۔ حقیقت تک بھی اسے رسائی نہیں ہوتی۔ ایسا آ دمی جب بھی حقیقت کا کوئی عکس اور صورت دکھے پاتا ہوتی اسے بہت بڑی چیز بجھ لیتا ہے۔ اور اس کی طرف والبانہ دوڑتا ہے اس سے محافقہ کرتا ہے اور بغل گیر ہوتا ہے۔ اور اس خیائی وہمی اور قکری صورت کے پالینے پر (کہ جس سے اسے کوئی بندل گیر ہوتا ہے۔ اور اس خیائی وہمی اور قکری صورت کے پالینے پر (کہ جس سے اسے کوئی فائدہ نہیں) قناعت کر لیتا ہے۔ اس کی مثال بعینہ اسی ہوتی ہے جبیا ایک بھوکا پیاسا آ دمی نہوئی کھانا ہے نہ پینے کی کوئی چیز ہے۔ اس کی مثال بعینہ اسی ہوتی ہے جبیا ایک بھوکا پیاسا آ دمی برقناعت کر لیتا ہے۔ حقیقتا وہاں نہ کوئی کھانا ہے نہ پینے کی کوئی چیز ہے۔ اس قس کی خیالی اور وہمی چیزوں پرمطمئن ہو جانا اور ان برقناعت کر لیتا انہا درجہ کی خست اور ذلت نفس کی دلیل ہے۔ شرافت نفس طہارت نفس علونس نہ ہوتی ہے۔ کہ انسان ہر بے حقیقت خطرہ کو اپ نے سے دور ر کھے۔ بھی گوارا بھی نہ کر سہارا لے اور بلندنسی تو یہ ہے کہ انسان ہر بے حقیقت خطرہ کو اپ نے سے دور ر کھے۔ بھی گوارا بھی نہ کر سہارا لے کہ کوئی بے حقیقت خطرہ اس کے قلب پروارد ہو سکے۔ اور نفس کے قریب پہنچ کر سہارا لے کہ کہ کوئی بے حقیقت خطرہ اس کے قلب پروارد ہو سکے۔ اور نفس کے قریب پہنچ کر سہارا لے



### خطرات کے اسباب جپار اصول ہیں جب خطرات کی حقیقت تم پر واضح ہوگئی تو اب میں بھے لوکہ ہرفتم کے خطرات جپار اصولوں کے تحت پیدا ہوتے ہیں:

🗓 وہ خطرات جن ہے انسان اپنا دنیوی مفاد حاصل کرتا ہے۔

🗹 وہ خطرات جن کے ذریعہ دنیا کی مصرتوں کی مدافعت کی جاتی ہے۔

🗖 وہ خطرات جن کے ذریعہ آخرت کی مصالح حاصل کی جاتی ہے۔

🗹 وہ خطرات جن کے ذریعہ آخرت کی مفزتوں کی مدافعت کی جاتی ہے۔

بندے کو چاہئے کہ اپنے تمام خطرات افکار اور ہموم کو ان چار اصولوں کے اندر محدود و محصور کرلے کی بندے کے خطرات جب ان چارقسموں میں محدود ومحصور ہو جائیں۔ تو چاہئے کہ تا امکان چاروں کو اپنے گئے جمع کرلے اور ہر ایک کو اپنے اختیارات کی حدود میں بند کرے۔ اگر بھی بے شار خطرات کا ہجوم ہو جائے مثلاً: ہر چہارقشم کے خطرات اور خطرات کے متعلقات۔ اور متعلقات کے افکار کی کثرت و فراوانی ہو جائے تو چاہئے کہ الاہم فالاہم کا اصول اختیار کرلے۔ جو زیادہ اہم ہوں اور انکے فوت ہونے کا خطرہ ہوانہیں مقدم رکھا جائے۔ اور جو اہم نہ ہوں ان کے فوت ہونے کا خطرہ اور اندیشہ نہ ہو انہیں مؤخر کر دے۔

اب رہے دوسری قتم کے افکار جو اہم ہیں لیکن فوت ہو نیکا اندشیہ نہیں ہے۔ یہ دوشمیں الی ہیں کہ ہر ایک کی شان الی ہے کہ اسے مقدم رکھا جائے اس صورت میں انسان نہایت متر دداور پریشان ہو جایا کرتا ہے۔ کہ کے اختیار کرے اور کے مقدم سمجھے؟ اگر اہم کو مقدم رکھتا ہے تو جو اس سے اہم ہے اگر کم درجہ کی چیز کو مقدم رکھتا ہے تو جو اس سے اہم ہے اس سے توجہ بٹ جاتی ہے۔ اور یہ شکل وہاں پیدا ہوتی ہے جہاں ایک دوچیزیں سامنے آ جاتی ہیں جن کا اجتماع بیک وقت ناممکن ہوتا ہے اور ایک کی تحصیل سے دوسری کا فوت ہوتا لازمی ہوتا ہے۔ ایس اس لئے واقع ہوتا ہے کہ انسان کو پوری عقل وہم اور کامل بصیرت ومعرفت سے کام لینے کی ضرورت ہوتی ہے۔ اور یہی وہ مقام ہے جہاں سے رفعت و بلندی حاصل کر نیوالا رفعت و بلندی حاصل کر نیوالا رفعت و بلندی حاصل کر نیوالا خسارہ و بلندی حاصل کر لیتا ہے اور خسارہ پانیوالا خسارہ

پالیتا ہے۔ اکثر ارباب عقل وبصیرت کوتم الیا پاؤ گے کہ وہ غیرا ہم امر کوجس کے فوت ہو نیکا اندیشہ ہیں۔ اہم امر سے جس کے فوت ہو نیکا اندیشہ ہم مؤخر کر دیتے ہیں۔ اور بدایک مانا ہوا کلیہ ہے جس سے کوئی انکار نہیں کر سکتا۔ البتہ اس کلیہ پر کوئی زیادہ عمل کرتا ہے کوئی کم ۔ اور اس کلیہ کی اصل وہ قاعدہ کلیہ ہے جس پر شرع وقدر کا دارومدار ہے اور جس کی طرف تخلیق وامر کی مجعت ہوتی ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ بڑی اور اعلی مصلحت کو چھوٹی کے مقابلے میں زیادہ ترجے دی جائے بڑی خرابی اختیار کرلی جائے۔ بڑی مصلحت کی خصیل جائے بڑی خرابی اختیار کرلی جائے۔ بڑی مصلحت کی خصیل کہ کیا چھوٹی مصلحت کو تھوٹی مصلحت کو تھوٹی مصلحت کو تھوٹی مصلحت کو تھوٹی مصلحت کو تھوٹا مفسدہ اختیار کرلیا جائے بیدہ کلیے ہوٹا مفسدہ اختیار کرلیا جائے بیدہ کلیہ ہے کہ کوئی صاحب عقل وبصیرت اس سے متجاوز نہیں ہوسکتا۔ دنیا کی تمام شریعتوں کی بنیاداس کلیہ ہے بغیر انجام شریعتوں کی بنیاداس قاعدہ کلیہ بر ہے۔ دنیا اور آخرت کی کوئی مصلحت اس کلیہ کے بغیر انجام نہیں پاسکتی اور ظاہر ہے کہ سب سے اعلیٰ اجل اور نافع ترین فکر وغور وہ ہے جوصرف اللہ تعالیٰ اجل اور آخرت کی کوئی مصلحت اس کلیہ کے بغیر انجام اور آخرت کی کوئی مصلحت اس کلیہ کے بغیر انجام اور آخرت کی کوئی مصلحت اس کلیہ کے بغیر انجام اور آخرت کی کوئی مصلحت اس کلیہ کے بغیر انجام اور آخرت کی کوئی مصلحت کی کوئی مصلحت اس کلیہ کے بغیر انجام اور آخرت کی کوئی مصلحت اس کلیہ کے بغیر انجام اور آخرت کی کوئی مصلحت اس کلیہ کے بغیر انجام اور آخرت کی کے کے صرف ہو۔

### الله تعالى كے ليے غور وفكر كى اقسام

جوفكراللدتعالى كے لئے ہوتى ہاس كى چندفتميں ہيں:

(الآف: یه کداللہ تعالیٰ کی نازل کی ہوئی آنےوں پرغوروند برکیا جائے۔آنیوں اور آنےوں کی مراد
پوری عقل وبصیرت کے ساتھ سیجھنے کی کوشش کی جائے۔ فہم وادراک سے کام لیا جائے
اور حقیقت بھی یہ ہے کہ اللہ نے قرآن اتارا بھی اسی لئے ہے کہ اس پرغور و تدبر کیا
جائے سمجھا جائے محص تلاوت کے لئے نہیں اتارا۔ بلکہ تلاوت بھی اسی لئے لازم کی
گئی ہے کہ یہ فہم وادراک کا ذریعہ ہے۔ چنانچ بعض سلف صالحین کا قول ہے:

((أُنْزِلَ الْقُرُآنُ لِيُعُمَلَ بِهِ- فَاتَّخِدُوا تِلَاوَتَهُ عَمَّلا))

"قرآن اس لئے اتارا گیا ہے کہ اس پرعمل کیا جائے لہذاتم عمل کے لئے تلاوت کر ."

ور): ید که الله کی مشهود یعنی روز مره مشاہدے سے گزرنے والی نشانیوں پرغور و تدبر کیا جائے۔الله تعالی نے اپنے بندوں کو اپنی نشانیوں اور علامتوں پرغور و تدبر کا تھم دیا ہے

## الله والنشافي المراجعة المرا

سوچنے سیجھنے کا امر فرمایا ہے۔اوران سے غفلت کر نیوالوں کی مذمت فرمائی ہے۔ مو): اللہ کی بخششوں اوراس کے احسانات پرغورو تدبر کیا جائے 'کہاس نے اپنے بندوں پر کیسے کیسے احسانات وانعامات کئے ہیں؟ اور اس کی مغفرت ورحمت اور حلم و برد باری کسی قدروسیع اور ہمہ گیرہے؟

غور و تدبر اور فکر و تامل کی بی تین قسمیں ایسی ہیں جو قلب انسان کو معرفت الہی محبت خداوندی خوف ورجاء اور امید و بیم سے مالا مال کر دیتی ہیں۔ اور اگر دائی غور و تدبر کے ساتھ ذکرِ خداوندی کا سلسلہ بھی جاری رکھا جائے تو معرفت اعلیٰ اور محبت خداوندی کے رنگ سے پوری طرح رنگ جا تا ہے۔

جہاں: یہ کہ عیوب نفس آ فات نفس اور عیوب عمل پڑخور و تد برکیا جائے یہ غور و تد بر نہایت نفع بخش ہے۔ و نیا و آخرت کی بڑی بڑی بھلا کیاں اس سے دابستہ ہیں۔ یہ غور و تد بر ہر شم کی خیرو فلاح کا دروازہ ہے۔ یہ غور و تد بر نفس امارہ کی قو توں کو پاش پاش کر دیتا ہے۔ اس سے نفس امارہ اس قدر بے بس ہو جاتا ہے کہ برائیوں کے تھم سے اسے رک جانا پڑتا ہے۔ اور جب نفس امارہ ٹوٹ گیا تو پھر نفس مطمئنہ اطمینان وخوش عیشی سے اپنا وقت گزارتا ہے اور ہر طرح خوش عیشی کے تمرات سے مستفید ہوتا ہے۔ اور تھم و فرما بزدائی بھی اس کی جاری رہتی ہے۔ جب نفس مطمئنہ خوش عیشی سے وقت گذارتا ہے۔ تو قلب بھی زندہ رہتا ہے اور خوشگوار زندگی گزارتا ہے اور اپنی مملکت میں پوری قوت سے حکومت کرتا ہے ماری مملکت میں صرف اس کا حکم چلنا ہے۔ نیز قلب کے تمام امراً ' حکومت کرتا ہے ماری مملکت میں اور حکمتیں قلب کی منشا کے مطابق عمل میں لاتے ہیں اور ساری قوتیں اور صلاحیتیں قلب کی مضیات پرشار کر دیتے ہیں۔

رہے ہے کہ وقت کے واجبات اور ضروریات اور وظیفہ اعمال پرغور وتد ہر کیا جائے اور عزم وہمت کی تمام تر تو جہات اپنی چیزوں کی طرف موڑ دی جائیں۔ چنانچہ عارف انسان وقت کا بیٹا ہوتا ہے۔ اگر انسان وقت کی قدر نہیں کرتا اور اسے ضائع کر دیتا ہے تو گئے ہوئے وقت کا وہ بھی تدراک ہی نہیں کرسکتا۔ امام شافعی پیشنے کا مقولہ ہے:



((صَحِبُتُ الصَّوُفِيَةَ فَلَمُ اَسْتَفَدُ مِنْهُمُ سِوَى حَرُفَيْن - اَحَدُهُمَا قُولُهُمُ الْوَقُتُ سَيُفٌ - فَانَّ لَمُ تَقُطَعُهُ قَطَعَكَ - وَالْأَخُرَى وَنَفُسُكَ الْ شَغَلْتَهَا بِالْحَقِّ - وَالَّا شَغَلَتُكَ بِالْبَاطِل))

''صوفیا کی مجت سے میں نے دو باتیں حاصل کی ہیں۔ ایک بیر کہ وقت تلوار ہے۔ اگرتم اس سے نہیں کا مخت تو سامنے والانتہیں اس سے کائے گا۔ دوسری بید کہ اگرتم ایخ نفس کوحق میں مشغول نہیں کرتے تو وہ تہیں باطل میں الجھادے گا۔''

حقیقت امریہ ہے کہ ای وقت کانام انسان کی عمر ہے۔ نعیم مقیم جنت کی دائی زندگی کا اصل مادہ اور مواد بھی وقت ہے۔ اور وقت نہایت تیز رفتار ہے۔ بادلوں ہے بھی جلد آتا ہے اور گزر جاتا ہے۔ پس انسان کا وہ وقت جو صرف اللہ کے لئے ہو وہی اس کی زندگی اور اس کی عمر کا حقیقی مواد ہے۔ اس کے سوا دوسرا وقت حیات و زندگی میں محسوب ہی نہیں ہوسکتا۔ اگر چہ انسان کتنی ہی طویل زندگی پالے۔ اس کی بیزندگی جو پایوں اور جانوروں کی زندگی ہوگی۔ جس انسان کا وقت غفلت 'شہوت رانی 'باطل تمناؤں اور فاسد آرزوؤں میں بسر ہور ہا ہواس کا سونا اس کے جاگئے ہے بہتر ہے۔ اس کا ونیا میں جینا ہی ہے کار ہے۔ اس کے حق میں زندگی سے موت بہتر ہے۔ اس کا ونیا میں جو بندہ نماز پڑھتا ہے تو نماز میں اس کا اتناہی حصہ ہو جو اللہ کے لئے اور اللہ کے رسول کے لئے بسر ہوئی ہو۔

ندکورہ بالاخطرات وافکار کے سواجس قدر بھی خطرات وافکار ہیں وہ شیطانی وسواس باطل تمنائیں اور محض فریب ہیں۔ ان خطرات وافکار کا دہی حال ہے جونشہ میں مست وسوسوں کے مارے ہوئے آ دمی کے خطرات قلب اور افکار دماغی کا حال ہوتا ہے۔اصل حقیقت کا پیتہ انہیں اس دن گے گا جب ان پرحقیقت منکشف ہوگی اور وہ زبان حال سے کہتے ہوں گے:

ون سے 6 جب ان پر سیعت سف ہوی اور وہ رہان حال سے ہے ہوں ہے۔

اِنُ کَانَ مَنْزِلَتِی فی الْحُبِّ عِنْدَکُمُ
مَا قَدُ لَقِیْتُ فَقَدُ ضَیَّعُتُ اَیَّامِیُ
''اگر محبت میں میرامقام تمہارے نزویک ای قدر ہے جو میں پارہا ہوں تو میں نے
اینے دن ضائع کئے''

خوب مجھے لینا چاہیے قلبی خطرات فی نفسہ برے نہیں ہوتے۔ بلکہ یہ برا ہے کہ خواہ مخواہ ووت دی جائے اور ان سے انس پیدا کیا جائے۔خواطر کی حیثیت راہ گز رمسافر کی ہے۔اگر اسے منہ نہ لگایا جائے اس سے بات چیت نہ کی جائے تو وہ خود بخود چلتا ہے گا۔لیکن اگرتم اسے منہ لگاؤ گے تو تہمیں اپنی میٹھی میٹھی باتوں سے بھالے گا اور تہمیں دھو کہ دے جائے گا۔

جونفس فارغ 'معطل' اور بیکار ہو جاتی ہے۔خواطر وافکار اس پر بہت بری طرح حملہ کر دیتے ہیں۔ البتہ اس قلب ونفس پرخواطر کا حملہ دشوار ہوتا ہے جوشریف اور آسانی ہوتے ہیں اور عالم بالا سے رشتہ طمانیت جوڑے ہوئے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے انسان کے اندر دوقتم کے نفس پیدا کیے ہیں ﴿ نفس امارہ نفس مطمنہ۔
ید دونوں نفس ہمیشہ باہم اڑتے جھاڑتے رہتے ہیں۔ کیونکہ جو چیز نفس امارہ کے لیے معمولی ہوتی ہے وہ نفس مطمئنہ کے لیے بھاری ہوتی ہے۔ جس چیز سے نفس امارہ لذت اندوز ہوتا ہے نفس مطمئنہ کو اس سے تکلیف ہوتی ہے۔ نفس امارہ کو یہ بہت بھاری اور انتہا درجہ تکلیف دہ ہے کہ انسان صرف اللہ تعالیٰ کے لیے عمل کرے اور اللہ تعالیٰ کو سب سے مقدم سمجھے اور خواہشات کے مقابلہ بیس رضائے اللی کو ترجے و ہے۔ لیکن نفس مطمئنہ کے لیے اس سے بہتر نفع بخش فرحت مقابلہ بیس رضائے اللی کو ترجے و ہے۔ لیکن نفس مطمئنہ کے لیے اس سے بہتر نفع بخش فرحت آگیں کوئی چیز نہیں ۔ نفس مطمئنہ کے ایک بیروی کی جائے ہے بیا جو غیر اللہ کے لیے کیا جائے۔ یا خواہشات کی پیروی کی جائے ہے بیا تیں نفس مطمئنہ کے حق میں سخت معنزت رسال جائے۔ یا خواہشات کی پیروی کی جائے ہے بیا تیں نفس مطمئنہ کے حق میں سخت معنزت رسال بیں۔

قلب کی بیر حالت ہے کہ قلب کی دائنی جانب نفس مطمئند اور فرشتہ رہتا ہے اور بائیں جانب نفس امارہ اور شیطان رہتا ہے۔ اس فرشتہ اور شیطان میں ہمیشہ جنگ جاری رہتی ہے۔ باطل فاسد اعمالِ شیطان اور نفس امارہ سے وابستہ ہوتے ہیں۔ اور حق اور صالح عمل فرشتے اور مطمئنہ کے ساتھ وابستہ ہوتے ہیں۔ اور زندگی بھر جانبین کی جنگ جاری رہتی ہے۔ بھی بیرگروہ پنالب رہتا ہے بھی وہ کین نصرت وظفر مندی صبر واستنقامت کے ساتھ ہی وابستہ ہے۔ جو

شخص صبر کرتا ہے باہم حق کی تلقین کرتا ہے۔ باہم ربط و تعلقات استوار کرتا ہے اللہ تعالیٰ سے ڈرتا ہے اللہ و خوات ضروری ہے اللہ کا حکم بھی تبدیل نہیں ہوسکتا اس نے صاف صاف فرما دیا ہے انجام کار تقویٰ و پر ہیزگاری کے لیے ہے۔ فوز و فلاح متقیوں اور پر ہیزگاروں ہی کے لیے ہے۔

انسان کا قلب ایک سادہ بے نقش و نگار اور ہے۔خواطر وافکار کے نقوش قلب پر منقش ہوتے ہیں۔ جس فتم کے خواطر وافکار ہوں گے ای فتم کے نقوش منقش ہوں گے۔ پس کی عقل مند کے لیے یہ کیونکر سزاوار ہے کہ وہ اس سادہ اور بے نقش لوح کو کذب وغرور فریب دھو کہ اور باطل تمناوک فاسد آرز ووک اور سراب نما بے حقیقت نقوش سے سیاہ کرے؟ ان باطل نقوش سے کوئی حکمت کوئی حکمت کوئی ہدایت قلب میں منقش ہو سکتی ہے؟ اگر انسان چاہتا ہے کہ ان نقوش کے ساتھ علم وحکمت اور رشد و ہدایت کے نقوش قلب پر منقش کرے تو اس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ ایک سیاہ لوح پر علم نافع کے نقوش لکھ رہا ہے۔ جس سے کوئی فاکدہ نہیں۔ معنی یہ ہوتے ہیں کہ ایک سیاہ لوح پر علم نافع کے نقوش لکھ رہا ہے۔ جس سے کوئی فاکدہ نہیں۔ قلب اگر خواطر رویہ سے پاک نہیں ہا تھے۔ قاس میں مفید خواطر مفید افکار جگہ ہی نہیں پا سکتے۔ پاکیزہ خواطر مفید افکار تو پاکیزہ صاف سخری جگہ ہی میں منقش ہو سکتے ہیں جیسا کہ کی شاعر نے کہ اس من

. آتانی هَوَاهَا قَبُلَ اَنُ اَعُرِفَ الْهَوٰی فَصَادَفَ قَلُبًا فَارِغًا وَتَمَكَّنَا ''اس کاعثق میرے پاس اس وقت آیا جب کہ میں عشق کو پیچانتا بھی نہ تھا تو اسے خالی قلب لل گیا جہاں وہ جاگزیں ہوگیا۔''

اوراس بنا پراکٹر صوفیانے اپنے سلوک کی عمارت حفظ خواطر پر قائم کی ہے اور کہتے ہیں کہ تا امکان کسی خطرے کو قلب میں داخل نہ ہونے دیا جائے اور قلب کو بالکل فارغ 'اور صاف سخرارکھا جائے 'تا کہ قلب کشف و وجدان اور ظہور حقائق علوبیہ کے قابل رہے لیکن ان صوفیہ نے اس ایک چیز کی حفاظت کرنے میں بہت ی قیمتی چیزیں ضائع کر دیں۔

صوفیانے قلب کو اس قدر خالی رکھنے کی کوشش کی کہ کئی ایک خطرے کو بھی جگہ نہ دی گئے۔ لیکن نتیجہ یہ نکلا کہ جب اس جگہ کو شیطان نے خالی پایا تو دوڑ پڑا۔ اور باطل فاسد امور کو

ان چیزوں کا جامہ پہنا دیا جن کو بدلوگ اعلیٰ اور اشرف سجھتے تھے۔ان باطل اشیاء کو خیالیٰ وہمی برتری والی چیزوں کا جامہ پہنا کر ان خواطر و افکار کے عوض میں لا دھرا جوحقیقتاً علم و ہدایت کا مادہ ہے۔ جب قلب ان شریف خواطر وافکار سے خالی رہا تو شیطان دوڑ پڑا اور صاحب قلب کے مناسب حال کوئی مشغلہ تجویز کر لیا۔ اور مشغلہ کے مناسب حال خواطر و افکار کھڑ ہے کر ديئ اوران مين مشغول كرديا كه ايك انسان اگرسفلي خواطر و افكار كي صلاحية نبيس ركهتا تو اس میں علوی خواطر و افکار کی صلاحیت کہاں ہوگی۔ چنانچہ شیطان نے ایک ارادہ سے اے الگ کر دیالیکن تج ید و فراغ کے ارادہ میں مشغول کر دیا کہ بندہ بالکل بیکار ہو کر رہ جائے۔ در حقیقت موجب صلاح وفلاح وہ ارادہ ہے جواس کے قلب براین حکومت قائم کر کے اسے عملی زندگی عطاء کرے۔ اور بیروبی ارادہ ہوسکتا ہے جواللہ کے دین امری مراد کو پورا کر سکے جواللہ کومجوب و پندیدہ ہے اورجس سے اس کی رضاء مندی وابسة ہے۔ اور وہی ہے جو قلب کو اور قلب کی ساری مصروفیتوں کومعرفت اللی اورمعرفت اللی کی تفصیلات کی طرف موڑ وے۔ اور اللہ کی مخلوق میں خدائے دین امری احکام کے نفاذ واجراء کی طرف اسے متوجہ کر دے۔ اور اس کے ليسعى عمل كے جذبات بيدا كرد ، اس طرح بنده اسيخ آپ كوالله تك پنجانے كى كوشش کرے اور مخلوق میں اللہ کے دینی وامری احکام نافذ کرے۔ لیکن شیطان نے ان کواس راہ ہے بحث كا ديا اور كهد ديا تهميس ان كوركه دهندول سے كيا واسطه؟ اور زمد وتقشف كى راه كشاوكر دى ونيا اور دنیا کے اسباب سے یک لخت الگ کر دیا۔ اور سیح صراط متقیم سے ہٹا کر غلط راہ پر لگا دیا۔ اور وہمیات وخیالات کی دنیامیں لے جا کر کھڑا کر دیا۔اور کہد دیا لوگو! انسان کا کمال یمی ہے کہ وہ تجرید و فراغ کی ہے عملی میں زندگی گزار دے۔ دنیا اور دنیا کے اسباب سے بندے کو کیا واسطے؟ افسوس صدافسوس بندے كاكمال تو يكى بے كەخواطر وارادت كے ذريعه بنده اسے قلب اور باطن کی صفائی کرے۔ ونیا والول کی پروا نہ کرتے ہوئے پروردگار عالم کی رضاء مندی حاصل کرنے میں اپنے خواطر وارادوں کو کام میں لائے۔ان طریقوں اور راستوں پرغوروتد بر كرنا جوالله تك پہنچاتے ہيں۔ پس كامل ترين انسان وہ ہے جس كے خواطر وافكار اور اراد ب بے شار ہول کیکن وہ صرف پروردگار عالم کی رضاء مندی کے لیے ہوں۔ اور ناقص ترین انسان وہ ہے جس کے خواطر وافکار اور ارادے بے شار مول لیکن وہ حظائف اور خواہشات کے لیے



الله المستعان

ید دی کھو! سیدنا فاروق الگائو بیل۔ آپ کے خواطر وافکار کس قدر کثیر و وافر ہوتے تھے۔

الکین وہ محض رضائے الہی کے ماتحت ہوتے تھے۔ آپ کے خواطر وافکار اس قدر وافر ہوتے

تھے کہ باہم فکڑاتے تھے۔ بعض اوقات یہ خواطر و افکار نماز کی حالت میں آپ پر مستولی ہو

جاتے تھے اور آپ نماز ہی کے اندران سے کام لیتے تھے۔ اپنی نماز میں وہ مجاہدین کالشکر ترتیب

دیتے تھے ﴿ اور اس طرح آپ ایک عبادت میں دوسری عبادت کو داخل اور شامل کر لیتے تھے۔

نماز میں جہاد کو داخل کر لیتے تھے۔ نماز بھی ادا ہور ہی ہے اور جہاد بھی ہور ہا ہے۔ اللہ تداخل عبادت فی العبادت کی کیا بہترین صورت ہے؟ یہ عزیز وشریف دروازہ اسی کے لیے واہوتا ہے عباد ہوں القول عاذق القلب ہوتا ہے۔ علم وبصیرت سے آ راستہ ہوتا ہے۔ عالی حوصلہ آور اور بلند ہمت ہوتا ہے۔ وہ ان امور میں اس قدر مہارت رکھتا ہو کہ ایک عبادت میں واخل اور شامل ہونے کے بعدوہ بہت می عبادتیں اس کے اندر کس طرح داخل کرسکتا ہے اور اس میں کس طرح وہ کامیاب ہوسکتا ہے۔ یہ عبادت وخذ افت محض اللہ کا عطیہ ہے اور بس ۔ و ذالك فضل اللہ وہ تیہ من یشاء



صحیح بخاری۔ کتاب العمل فی الصلاة۔ باب تفکر الرجل شی فی الصلاة تعلیقا فی
 ترجمه الباب وصله ابن ابی شیبة فی مصنفه (۳/۳۱۳)



(مَطْتِلْنَ : ۸۲

#### زبان: گناهون کا پرخطر دروازه

زبان معاصی اور گناہوں کا پرخطر دروازہ ہے۔ اس کی حفاظت یہی ہے کہ زبان پر پورا
پورا قابور کھا جائے۔ بلاضرورت ایک لفظ بھی منہ سے نہ نکالا جائے۔ وہی بات زبان سے نکالی
جائے جس میں انسان اپنا فائدہ دیکھے۔ جب کوئی شخص بات کرنے کا ارادہ کرے تو پہلے غور کر
لے کہ اس سے اس کو فائدہ پہنچ گایا نقصان؟ اگر اس میں فائدہ نظر نہ آئے تو خاموثی اختیار کر
لے اور اگر بات کرنے میں فائدہ نظر آتا ہے تو پھر سوچنا چاہے کہ یہ بات اور یہ کلمہ زیادہ مفید
رہے گایا کوئی دوسرا کلمہ زیادہ سود مند ہے تو وہی زبان سے نکالے۔ فائدہ کو بھی
ترک نہیں کرنا چاہے۔

اگرتم کسی کے قلب وضمیر کا پید لگانا چاہتے ہوتو اس کی زبان کی حرکت کو دیکھ لو۔کوئی چاہے یا نہ چاہے بات دل کا راز کھول دے گی۔

چنانچ سیدنا یکی بن معاذ فرماتے ہیں:

((ٱلْقَلُبُ كَالْقَدُرِ تَغُلِي بِمَا فِيْهَا وَٱلْسِنَتُهَا مَغَارِفُهَا)) 🌣

'' قلب دیگی کی طرح ہے اس میں جو کچھ ہوتا ہے جوش کھاتا ہے اور زبانیں دلوں کی کفگیر ہیں۔' جب کوئی شخص گفتگو کر ہے تو دیکھواس کی زبان سے وہی بات نکل رہی ہے جواس کے قلب میں ہوتی ہے' زبان قلب کا کفگیر ہے۔ قلب میں جو بھی شیری' تلخ' لذیذ' خوشگوار چیز ہوگ کفگیر پر آ جائے گی۔ زبان قلب کے ذا گفتہ کا پینہ دے گی اور اسی طرح پینہ دے گی جس طرح دیگی کا ذا گفتہ زبان سے چکھنے سے معلوم ہوتا ہے۔ اس کے قلب میں جو پچھ ہوتا اس کا ذا گفتہ متہیں اس کی زبان سے معلوم ہوجائے گا۔

چنانچ سیدنا انس کی ایک مرفوع حدیث کے اندر ہے:

((لَا يَسْتَقِيمُ إِيمَانُ عَبُدِ حَتَّى يَسْتَقِيمَ قَلْبُهُ وَلَا يَسْتَقِيمُ قَلْبُهُ حَتَّى

حلية الاولياء (۱۰/ ۱۳)

يَسْتَقِيُمَ لِسَانُهُ))

"جب تک بندے کا قلب درست نہ ہواس کا ایمان درست نہیں اور جب تک اس کی زبان درست نہ ہواس کا قلب درست نہیں۔"

رسول الله تلیل ہے کی نے دریافت کیا کہ لوگ زیادہ ترجہم میں کس چیز کی وجہ سے جائیں گے؟ آپ نے فرمایا:

((اللَّفَهُ وَالْفَرْجُ)) ﴿ "منداورشرمگاه كى وجهد،"

اس حدیث کوامام ترندیؓ نے حسن اور چیج کہا ہے۔

ایک مرتبہ سیدنا معاد ؓ نے رسول اللہ علی ﷺ سے دریافت کیا کہ یارسول اللہ اوہ کون سا عمل عمل معرف علی میں جس سے بندہ جنت اللہ وافل ہواور جہنم سے فی جائے؟ آپ نے خاص خاص عموی اور اصولی چزیں بتلانے کے بعد فرمایا:

((اَلَا أُخْبِرُكُمُ بِمَلَاكِ ذَالِكَ كُلَّهُ؟))

"كيا مين تهمين ان تمام پر حاوي چيز نه بتلا دون؟"

سیدنا معاد ؓ نے عرض کیا: کیوں نہیں ضرور بٹلا کیں۔ آپ نے اپنی زبان اپنی الگلیوں سے پکڑلی اور فرمایا:

((كُفَّ عَلَيُكَ لَهُذَا)) "اساتِ قابو مِن ركور"

سيدنا معادُّ نے عرض كيا: كيا بم جوبات كرتے بين اس كا بھى مواخذه ہوگا؟ آپ نے فرمايا: ((أَكَلَتُكَ أُمُّكَ يَا مَعَاذُ وَهَلُ يَكُبُّ النَّاسَ فِي النَّادِ عَلَى وُجُوهِهِمُ اَوْ قَالَ عَلَى مَنَا خِرِهِمُ إِلَّا حَصَائِدُ ٱلْسِنَتِهِمُ)) ۞

"معاد! تمهاری مان تم پر روئے لوگ زبان ہی کی وجہ سے تو منہ کے بل جہنم میں

مسلط جاتے ہیں یا فرمایا کہناک کے بل۔"

امام ترندی نے اس صدیث کوحسن اور سیح کہا ہے۔

یہ کچھ بجیب بات ہے کہ انسان حرام کھانے سے ظلم و زنا کاری سے چوری اورشراب

♦ مسند احمد (٣/ ١٨) مسند الشهاب (٨٨٤) الصمت لابن ابى الدنيا (٩)
 ♦ سنن ترمذى - كتاب البر والصلة - باب ماجه - كتاب الزهد باب ذكر المنان بن ماجه - كتاب الزهد باب ذكر الذنوب (حديث ٣٢٣٦)
 ♦ سنن ترمذى - كتاب الفتن - كتاب الايمان باب ماجاء فى حرمة الصلاة (حديث ٢٩١٣)

خوری سے اپنے آپ کو بچالیتا ہے غیر محرم عورت پر نگاہ ڈالنے سے با آسانی اپنے آپ کو بچالیتا ہے اور گناہ سے باز رہتا ہے۔ لیکن افسوس کہ زبان کی حرکت سے اپنے کوئیس بچاسکتا۔ بسا اوقات تم دیکھو کے کہ ایک دیندار آ دمی ہے جو زہد و عبادت میں بلند پایہ رکھتا ہے 'اس کی دینداری کا گھر گھر چہ چاہے۔ جس راستہ سے گزرتا ہے لوگ اشارہ کرتے ہیں کہ فلال بزرگ تشریف لے جارہے ہیں۔ ان تمام باتوں کے ہوتے ہوئ ان کواپی زبان پر قابوئیس ہوتا۔ نہایت ہے با کی اور لا پروائی سے اس کی زبان سے ایسے الفاظ نگلتے ہیں جس سے اللہ سخت ناراض ہوتا ہے۔ بسا اوقات ایسا لفظ ایسا کلہ اس کی زبان سے نگلتا ہے جو اسے اس کے مقام پر ہیزگار آ دمیوں کو تم دیتا ہے جس کا فاصلہ شرق و مغرب کی طرح ہوتا ہے۔ گربہت سے متورک پر ہیزگار آ دمیوں کو تم دیکھو گے کہ وہ فواحش فسق و فجور طلم وجور سے بہت دورر ہے ہیں گین زبان بے سوچ سمجھے نہایت لا پروائی سے چلتی ہی رہتی ہے۔ زندوں اور مردوں کی غیبت 'برائی آ بروریزی ہے دھڑک کی جاتی ہے کیا کہ رہا ہے۔ کیا بک رہا ہے؟ اس کی اسے پروانہیں آبروریزی ہے دوتو سمجھے نہایت لا پروائی سے چلتی ہی رہتی ہے۔ زندوں اور مردوں کی غیبت 'برائی آ بروریزی ہے دھڑک کی جاتی ہے کیا کہ رہا ہے۔ کیا بک رہا ہے؟ اس کی اسے پروانہیں ہوتا ہے۔ اس کی اسے بروانہیں سے برائی اسے ہوتو سمجھے مسلم میں بہت ہوتو سمجھے میں دیو تو سمجھے میں دی کے دوتو سے بروانی سے با تیں کرنے کی حقیقت معلوم کرنا چاہتے ہوتو سمجھے مسلم میں سیرنا جندب بن عبداللہ گائی مدیث دیر کے لو ورسول اللہ ٹائیٹر نے ارشاد فر مایا:

((قَالَ رَجُلٌ: وَاللّهِ لاَ يَغُفُرُ اللّهُ لفُلانِ فَقَالَ اللّهُ عَزَّوَجَلَّ مَنُ ذَا الَّذِيُ يَتَأْلِيْ عَلَىَّ إِنِّى لاَ أَغُفرُ بِفُلانِ قَدَّ غَفَرُتُ لَهٌ وَاَحْبَطُتُّ عَمَلَكَ)) 

\* ``كَى آدى نَے كہا: الله كُفتم! فلان آدى كى الله مغفرت نہيں كرے گا۔ الله نے فرمایا: بهاس بات پرفتم كھانے والاكون ہے؟ ميں نے ائے بخش دیا۔ اور تيرى نيكياں ميں نے نيست ونابودكرديں۔''

غور کرو عابدُ زاہدُ پارسا آ دی ہے۔عبادت و طاعت سے اپنے آپ کومزین و آ راستہ کر رکھا ہے۔لیکن ایک کلمہ نے اس کے تمام اعمال جلا کر را کھ کر ڈالے۔ بیہ روایت سیدنا ابو ہر برہؓ سے بھی مروی ہے' اس میں بیرالفاظ زیادہ ہیں:

((تَكَلَّمَ بِكُلِمَة أَوُ بَقَتُ دُنْيَاهُ وَآخِرتَهُ)) الله (تَكَلَّمَ بِكُلِمَة أَوُ بَقَتُ دُنْيَاهُ وَآخِرتَهُ))

صحیح بخاری کتاب الرقاق باب حفظ اللسان (حدیث ۱۳۲۷) صحیح مسلم کتاب الزهد باب حفظ اللسان (حدیث ۲۹۸۸) کو صحیح مسلم کتاب البروالصلة باب النهی عن تقنیط الانسان عن رحمة الله تعالیٰ (حدیث ۲۹۲۱) کو سنن ابی داود کتاب الادب باب فی النهی عن البهیقی (حدیث ۲۹۲۱)

اور مجی بخاری اور مجیم ملم کے اندرسیدنا ابو ہر برہ بیان کرتے ہیں کدرسول الله ظافی نے ارشاد فرمایا: ((انَّ الْعَبُدَ لَيَتَكَلَّمَ بِالْكَلِمَةِ مِنْ رِضُوَانِ اللَّهِ لَا يُلْقِي لَهَا بَأَلَا يَرُفَعُهُ اللَّهُ بِهَا دَرَجَاتٍ وَٰإِنَّ الْعَبُدَ لَيَتَكَلَّمَ بِالْكَلِمَةِ مِنْ سَخَطِ اللَّهِ لَا يُلُقِى لَهَا بَالاَّ يُهُوٰى بِهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ)) ۞

"بندے کے منہ ہے بھی نہایت بے پروائی ہے اللہ کی رضاء مندی کا کلمہ نکل جاتا ہےجس سے اللہ تعالیٰ اس کے درجات بلند کر دیتا ہے۔ اور بندے کے منہ سے بھی نہایت بے پروائی سے اللہ کی خفکی کا کلمہ نکل جاتا ہے جس کی وجہ سے وہ جہنم میں جھونک دیا جاتا ہے۔'' اور سیح مسلم کے اندر ہے:

((ٱلْعَبُدُ يَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مَا يَتَبَيَّنُ مَا فِيُهَا يُهُوَى بِهَا فِي النَّارِ ٱبْعَدُ مِمَّا

بَيْنَ الْمَشُرِقِ وَالْمَغُرِبِ)) اللهُ

"بندے کے منہ سے بھی ایسا کلم نکل جاتا ہے جس کی بدی اس پر ظاہر نہیں ہوتی اور اس کی وجہ سے وہ جہنم کے ایسے گڑھے میں ڈال دیا جاتا ہے جس کی گہرائی مشرق و مغرب کے فاصلے سے بھی زیادہ ہوئی ہے۔"

ترندى مين سيدنا بلال بن حارث مزنى بيان كرت بين كدرسول الله عظيم فرمايا: ((انَّ اَحَدَكُمُ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلْمَةِ مِنُ رِضُوَانِ اللَّهِ مَا يَظُنُّ اَنُ تَبَلُغَ مَا بَلَغَتُ فَيَكُتُبُ اللَّهُ لَةً بِهَا رِضُوَانَةً إِلَى يَوْمٍ يَلُقَاهُ وَإِنَّ إَحَدَّكُمُ لَيَتَكَلَّمُ بَالْكَلِمَةِ مِنْ سَخَطِ اللَّهِ مَا يَظُنُّ اَنْ تَبُلُغَ مَا بَلَغَتُ فَيَكُتُبُ اللَّهَ لَهُ بِهَا سَخَطَّهُ الَّي يَوُمُ يَلُقَاهُ اللَّهِ لَهُ بِهَا سَخَطَّهُ الَّي يَوُمُ يَلُقَاهُ ال

"مم میں سے کوئی آ دی جب بھی ایس بات بول دیتا ہے جواللہ کی مرضی کی ہواور اس کوخود الله کی اس رضاء مندی کا گمان تک نہیں ہو کہ اتنی رضاء مندی حاصل ہو گئ تو الله تعالیٰ اس کواس وجہ سے قیامت تک کے لیے اس کے حق میں اپنی رضاء مندی لکھ دیتا ہے۔اورتم میں سے کوئی جب بھی اللہ کی خفکی و ناراضی کی الیمی بات بول دیتا ہے جس کی اسے خرنہیں ہوتی کہ وہ کہاں پہنچے گی اس کے نتیجے میں اللہ تعالی قیامت

<sup>♦</sup> صحيح بخارى. كتاب الرقاق. باب حفظ اللسان (حديث.١٣٤٨) ♦ صحيح مسلم. كتاب الزهد. باب حفظ اللسان (حديث. ٥٠/ ٢٩٨٨) ♦ سنن ترمذي. كتاب الزهد. باب (١٢) ما جاء في قلة الكلام (حديث. ٢٣٠٩) سنن ابن ماجه. كتاب الفتن. باب كف اللسان في الفتنة (حديث.٣٩٦٩)

روائشافی کی این نقی کوریا ہے۔" عدے لیاں کاق میں اپن نقی کھ دیتا ہے۔"

سیدنا علقمہ کہا کرتے تھے: بلال بن حارث کی اس حدیث نے جھے کتنی ہی باتوں سے روک دیا ہے:

نیز جامع ترندی کے اندرسیدنا انس بیان کرتے ہیں کی صحابی کا انتقال ہو گیا کی نے کہا "دہتمہیں جنت کی بشارت ہے۔" رسول اللہ ٹاٹھائے نے فرمایا:

((اُوَلَا تَدُرِیُ لَعَلَّهُ تَکَلَّمَ فِیُمَا لَا یَعُنیهِ اَوْبَحِلَ بِمَا لَایُنَقُصُهُ)) 

((اُوَلَا تَدُرِیُ لَعَلَّهُ تَکَلَّمَ فِیُمَا لَا یَعُنیهِ اَوْبَحِلَ بِمَا لَایُنَقُصُهُ)) 

(دمهمیں کیا خبر؟ شایداس نے لاّیعنی بات کی ہو۔ یا جس میں سے اسے پچھ کی نہ پڑتی ہواس میں سے اس نے بخل کیا ہو۔' اس حدیث کوامام تر فدی نے حسن کہا ہے۔

دوسرے الفاظ میں بی حدیث اس طرح مروی ہے کہ غزوہ احد میں ایک نوجوان شہید ہو گیا۔ اس کی لاش اس حالت میں ملی کہ اس کے پیٹ پر بھوک کی وجہ سے پھر بندھا ہوا تھا۔ اس کی مال نے اسے دیکھا اور اس کے منہ سے مٹی پو چھنے گئی۔ اور کہا: بیٹا! تمہیں جنت مبارک ہو۔

یہی کررسول اللہ عُلْقَامُ نے فرمایا:

((وَمَا يُدُرِيُك؟ لَعَلَّهُ كَانَ يَتَكَلَّمُ فِيُمَا لَا يَعْنيُهِ وَيَمُنَعُ مَا لَا يَضُرُّهُ)) ۞ ""تهبين اس كا حال كيا معلوم؟ شايد اس نے كوئى فَيْرَضرورى بات كى موريا جس سے اسے نقصان نہيں تھا اس سے ہاتھ روك ديا ہو۔"

صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں سیدنا ابو ہریرہ سے ایک مرفوع حدیث مروی ہے آپ بیان رتے ہیں:

رے ہیں. ((مَنُ كَانَ يُوْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوُمِ اللَّخِرِ فَلْيَقُلُ خَيْرًا اَوُ لِيَصْمُتُ)) \* "جوآ دمی الله اور آخرت كے دن پرايمان ركھتا ہے اسے چاہئے كه اچھی بات كے يا خاموش رہے۔" مسلم كی روايت كے الفاظ به بین:

ر (مَنُ كَانَ يُوْمِنُ بِاللَّه وَ الْيَوُمِ الْأَخِرِ فَاذَا شَهِدَ أَمُرًا فَلْيَتَكَلَّمُ بِخَيْرِ أَوُ لِيَسُكُتُ))

﴿ سنن ترمذى ـ كتاب الزهد باب (١١) (حديث ٢٣١٧) اسناده ضعيف ـ سند منقطع عسلمان الأمم في السنادة ضعيف ـ سند ابى يعلى (٢٢٣١) الكامل لابن عدى (٥/ ٣٢٠) شعب الايمان (٥٠١٠) اسنادة ضعيف عصام بن طلق ضعيف راوى ع ح صحيح بخارى ـ كتاب الرقاق ـ باب حفظ اللسان (حديث ـ ١٣٢٥) صحيح مسلم ـ كتاب الايمان ـ باب الحث على اكرام الجاء والضعيف (حديث ـ ٢٧٥) ۞ صحيح مسلم ـ كتاب الرضاع ـ باب الوصية بالنساء (حديث ـ ٢٠٠)

''جو آ دمی الله اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہے۔ جب کسی بات کی گواہی وے تو بھلی بات کے یا خاموش رہے۔" امام ترندیؓ نے سیح اسادے ایک حدیث بیان کی ہے کدرسول اللہ نے ارشاد فرمایا: ((مِنُ حُسُنِ اِسُلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنيُه)) 🌣 ''کسی آ دمی کے اچھے مسلمان ہونیکی ایک صورت پیے ہے کہ لایعنی یا تیں ترک کر دے۔'' سيدنا سفيان بن عبد الله التقفي بيان كرتے بين وه لكھتے بيں كه رسول الله مَثَافِيمٌ كَي خدمت میں میں نے عرض کیا: یارسول اللہ! اسلام کے بارے میں ایسی بات مجھے بتلا دیجئے کہ آپ کے بعد کی سے میں نہ یوچھوں۔آپ نے فرمایا: ((قُلُ آمَنْتُ بِاللَّهِ ثُمَّ اسُتَقِمُ)) " كهومين الله پرايمان لايا پهرتم اس پرمتنقيم رمو-" میں نے عرض کیا: آپ کومیری نسبت کس چیز کا خوف ہے؟ آپ نے اپنی زبان پکڑلی اور فرمایا" هذا" اس زبان کا خوف ہے۔ ا ام المومنين سيده ام حبيبه في الله الله في المرسول الله في فرمايا: ((كُلُّ كَلَامِ ابْنِ آدَمَ عَلَيْهِ لَا لَهُ إِلَّا أَمْرًا بِمَعْرُوفٍ أَوْ نَهُيًا عَنُ مُنْكَرٍ اَوُذِكُراً لللهُ عَزَّوَجَلَّ)) ۞ "" دی کی ہر بات اس پر بوجھ ہے سود مندنہیں ہے۔ سوائے اس کے کہ اچھی بات كاعكم كرك اور برى بات سے روك اور الله عز وجل كا ذكركر بـ"

ترندى اس حديث وصن كتم بير - ايك اور حديث بير - : ((اذَا اَصُبَحَ الْعَبُدُ فَانَّ الْاَعْضَاءَ كُلَّهَا تُكَفِّرُ اللِّسَانَ، تَقُولُ: اتِّقِ الله فيُنَا فَإِنَّمَا نَحُنُ بِكَ، فَإِذَا اَسُتَقَمْتَ اِسُتَقَمْنَا وَإِنْ اَعُوَجَجُتَ اَعُوجَجُنَا)) ﴿

﴿ سنن ترمذی ـ کتاب الزهد ـ باب (۱۱) (حدیث ـ ۲۳۱۷) سنن ابن ماجه ـ کتاب الفتن ـ باب کف اللسان فی الفتنة (حدیث ـ ۲۹۷۲) ﴿ سنن ترمذی ـ کتاب الزهد ـ باب ماجاء فی حفظ اللسان فی الفتنة (حدیث ـ ۲۹۷۳) و اللفظ (حدیث ـ ۲۹۷۳) مختصرا بشطر لهما صحیح مسلم ـ کتاب الایمان ـ باب جامع اوصاف الاسلام (حدیث ـ ۲۸۸) مختصرا بشطر الاول ﴿ سنن ترمذی ـ کتاب الزهد باب (۱۲) (حدیث ـ ۲۳۱۲) سنن ابن ماجه ـ کتاب الفتن ـ باب کف اللسان فی الفتنة (حدیث ـ ۳۹۷۳) اسناده ضعیف محم بن یزید بن تیم اورام صالح دونول مجهول بین \_ کف اللسان فی الفتنة (حدیث ـ ۳۹۷۳) اسناده ضعیف محم بن یزید بن تیم اورام صالح دونول مجهول بین \_ کف اللسان رمذی ـ کتاب الزهد ـ باب ماجاء فی حفظ اللسان (حدیث ـ ۲۳۰۰۷) مسند احمد (۳۱ م۵)

### 深 (色压制的 紫色深色紫色紫色深色)

"بندہ جب صبح كرتا ہے تو اس كے تمام اعضاء اس كى زبان سے بناہ ما تكتے ہيں۔ كہتے ہيں: أو اللہ سے ڈر جارا انجام تيرے ہاتھ ميں ہے۔ أو سيدهى ہے تو ہم سيدھے ہيں اور أو ميزهى ہے تو ہم ميڑھے ہيں۔"

زبان اورعلماء سلف:

بہت سے بزرگان سلف کا بیہ معمول تھا۔ کہ وہ اپنی سردی گرمی کے دنوں کے کاموں کا حساب رکھا کرتے تھے کہ کتنے نیک کام ہم ہے ہوئے اور کتنے برے۔

بعض اکابر اہل علم کو ان کے انتقال کے بعد خواب میں دیکھا گیا اور ان سے پوچھا گیا کہ کیا معاملہ پیش آیا؟ انہوں نے جواب دیا: صرف ایک بات کی وجہ سے میں معلق ہوں۔ میرے منہ سے نکل گیا کہ بارش کی ضرورت کیے تھی؟ اس پر مجھے کہا گیا۔ کیا سمجھ کرتم ایسا بولے؟ میرے بندوں کی مصلحوں کو میں خود ہی اچھی طرح سمجھتا ہوں۔

صحابہ میں ہے کی نے اپنے خادم ہے کہا: دسترخوان لاؤ کچھ اس کے ساتھ بھی کھیل کرلیں۔ اس کے بعد ہی کہنے گئے: استغفر الله میں بغیر تکیل اور لگام کے بھی بات نہیں کرتا۔ آج کیا ہو گیا جو اییا ہو گیا؟ میری زبان بے تکیل اور بے زبان ہو گئی۔ پھر کہنے گئے: انسان کے اعضاء کی حرکتوں میں سب سے بری اور ضرر رسال حرکت زبان کی حرکت ہے۔

علاء سلف وخلف کا اس بارے میں بہت اختلاف ہے کہ آیا انسان کی تمام با تیں لکھی جاتی ہیں؟ یا صرف خیر وشرکی با تیں لکھی جاتی ہیں۔ ایک گروہ کہتا ہے: تمام با تیں لکھی جاتی ہیں۔ دوسرا گروہ کہتا ہے: صرف خیر وشرکی با تیں لکھی جاتی ہیں۔ بظاہرتو پہلا ہی قول سیجے ہے۔ بعض سلف کا کہنا ہے کہ انسان کا ہر لفظ اس پر بوجھ ہے۔ اس کے لئے سود مند نہیں ہے۔ سوائے ذکر باری تعالی کے یا جوذکر باری تعالی کے قریب تو یہ ہو۔

سیدنا ابو بکرصدیق ولالوا کثر اپنی زبان بکڑتے اور کہتے:

((هٰذَا اَوُرَدُنی الْمَوَارِدَ)) ﴿ ''ال نے مجھے بہت ی مصیبتوں میں ڈالا ہے۔'' یہ ظاہر ہے کہ گفتگو اور بات چیت تہاری اسیر ہے۔لیکن جب یہ منہ سے نکل جائے تو تم اس کے اسیر بن جاتے ہو۔ اور یہ بھی ظاہر ہے کہ آ دمی کی زبان کے ساتھ ہی اللہ ہوتا ہے۔ ﴿ مَا یَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ اِلاَ لَدَیْبِهِ دَقِیْبٌ عَتِیْدٌ ۞ ﴾ (ف: ١٨/٥٠)

<sup>♦</sup> موطا امام مالك ـ كتاب الكلام ـ باب ماجاء فيمايخاف من اللسان (حديث ـ ١٢) مسند ابي يعلى (٣)



زبان کی دوآفتیں:

انسان کی زبان میں دوآ فتیں لازی ہیں اور دونوں میں ہے کی ایک ہے بھی رستگاری اور گلوخلاصی ناممکن ہے۔ اور بید دونوں آ فتیں اپنی جگہ بہت خطرناک ہیں۔ ایک بات کرنے کی آ فت اور بید دونوں ایک دوسرے ہے بری ہیں۔ اگر کوئی زبان حق بات ہے خاموثی اختیار کرتی ہے تو انسان کو گوزگا شیطان بنما پڑتا ہے اور اللہ کا نافر مان بندہ بن جاتا ہے ریا کار مدائمن ہوجاتا ہے۔ اور باطل بیبودہ بات کر نیوالا ناطق شیطان ہے۔ اللہ کا نافر مان ہے۔ اللہ کا نافر مان ہے کہ اللہ کی زیادہ تر مخلوق ہو لئے اور خاموثی کے بارے ہیں سیدھی راہ سے بہت چیکن افسوں بیا ہے کہ اللہ کی زیادہ تر مخلوق ہو کہ درمیانی راہ اختیار کی جائے۔ انسان اپنی زبان کو باطل ناحق ناروا بات سے روک لے۔ اور وہی بات کرے جس ہے آخرت کا بات کرے جس ہے آخرت کا بات کرے جس سے آخرت کا بات کرے جس سے آخرت کو بات کرے جس سے آخرت کا بات کرے جس کے دن اللہ کے حضور بات کی زبان پر نہ لائی جائے کیونکہ اللہ کے بہت سے بندے قیامت کے دن اللہ کے حضور پہاڑوں کو بات کر دے گی۔ اور بہت سے بندے قیامت کے دن اللہ کے حضور پہاڑوں کے بہاڑوں کے برابر نیکیاں لیکر حاضر ہو نگے لیکن ان کی بے لگامی ان کی نیکیوں کے ان پہاڑوں کو منہ مردے گی۔ اور بہت سے بندے گلامی ان کی نیکیوں کے ان پہاڑوں کو منہ مردے گی۔ اور بہت سے بندے گناہوں کے بہاڑلیکر حاضر ہو نگے لیکن ان کی زبانیں منہدم کردے گی۔ اور بہت سے بندے گناہوں کے بیہ تمام پہاڑ مہندم ہو کر رہ جائیں انگر ذکر باری تعالیٰ میں مشغول رہتی تھیں۔ تو گناہوں کے بیہ تمام پہاڑ مہندم ہو کر رہ جائیں گے۔





فظیّان : ۸۳

### مباح خطوات: تقرب الى الله كا ذريعه (جوقدم ثواب كاموجب نه ہواس سے بہتر ہے كہ بندہ بيشارہ۔)

خطوات یعنی قدم چلنے پھرنے اٹھانے اور رکھنے کی حفاظت یہ ہے کہ بندہ اس جگہ کی طرف قدم اٹھائے جہاں اسے عنداللہ ثواب کی امید ہو۔اگر قدم اٹھانے بیں ثواب نہیں ویکھتایا مزید ثواب کی امید نہیں رکھتا تو اس کے لئے یہی بہتر ہے کہ ایک جگہ بیٹھارہے۔

بندے کے لئے یہ بہت ممکن ہے کہ اپنے مباح اور جائز قدم کو بھی تقرب الی اللہ کا ذریعہ بنائے۔ اور اس کی صورت یہ ہے کہ ہر ہر قدم کے لئے جناب باری میں ثواب وتقرب کی نیت کرے۔ اس طرح بندہ کا ہر ہر قدم تقرب اللی کا موجب ہوگا۔ اس طریقے ہے اس کی روزمرہ کی عادتی اور مباح چزیں بھی اس کے حق میں طاعات وعبادات بن سکتی ہیں۔ اگر بندہ اپنے عادتی 'اور مباح امور میں ثواب وتقرب کی نیت کرے تو اس کے تمام عادتی اور مباح امور شی قواب وتقرب کی نیت کرے تو اس کے تمام عادتی اور مباح امور ثواب وتقرب کا موجب بن سکتے ہیں۔

چونکہ بندے کی اکثر و بیشتر لغزشیں قدم اور زبان سے تعلق رکھتی ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ ان دونوں کوایک ہی ساتھ بیان فرما تا ہے۔

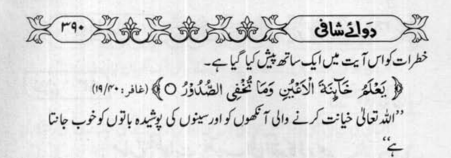
﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَٰنِ الَّذِيْنَ يَبُشُؤنَ عَلَى الْاَرْضِ هَوْكًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ

الْجِيهِ أُوْنَ قَالُقُ مَا لَمِيًّا ۞ ﴾ (فرقان: ١٣/٢٥)

"رحمٰن کے سے بندے وہ ہیں جوز مین پر آ ہتگی سے چلتے ہیں۔اور جب ان سے جائل بات کرتے ہیں تو وہ سلام کہددیتے ہیں ( یعنی اعراض کر لیتے ہیں )"

اس آیت میں نیک بندوں کی شان اورصفت سے بیان کی گئی کہ وہ کلام و گفتگو اور خطوات قدم میں منتقیم اور راست رو ہو کرعمل کرتے ہیں۔

آیت میں بید دونوں چیزیں اسی طرح ایک ساتھ بیان کی گئی ہیں جس طرح لحظات اور







(فَطْیِلْنَ : ۸۴

تحريم فواحش اور حفظ عصمت كا وجوب (زناکی حدلوگوں کے اجماع میں جاری کرنے کی حکمت توبدنصوح سے تمام گناہ معاف ہوجاتے ہیں معاصی سے خاتمہ بالخیرنہ ہونیکا خطرہ ہے) تح میم فواحش اور حفظ عصمت کا وجوب وغیرہ امور جوہم نے ابتک پیش کے ہیں وہ بطور مقدمه اورتمبيد كے بيش كے بيں۔ رسول الله نے ارشاد فرمايا ہے: ((اَكُثَرُمَا يُدُخِلُ النَّاسَ النَّارَ ٱلْفَمُ وَالْفَرُجُ )) ۞ "اكثر لوگول كومنه اور شرمگاه جنهم ميں ليجا ئيكى \_" صحیح بخاری اور سیح مسلم میں مروی ہے کہ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا ہے: ((لَا يَبِحِلُّ دَمُ امْرِءٍ مُسُلِمِ إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثِ؛ الثَّبِبُ الزَّانِي وَالنَّفُسُ بِالنَّفُسِ \* وَالتَّارِكَ لِدِينِهِ ٱلْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةُ)) اللَّهِ اللَّهِ مَاعَةً) ''مسلم کا خون تین باتوں میں ہے کسی ایک کے بغیر حلال نہیں ہے۔ شادی شدہ زانی' یا جان کے بدلہ میں جان یا وہ جودین چھوڑ کر مرتد ہو جائے اور جماعت ہے الگ ہو جائے۔" جس آیت میں اللہ تعالیٰ نے زنا کو کفر اور قبل نفس کے ساتھ پیش کیا ہے۔ یہ بعینہ اس آیت کی نظیر ومثال ہے جو سورہ فرقان میں وارد ہے۔ اور بعینہ سیدنا ابن مسعود والثلظ کی حدیث 🌣 کی نظیر و مثال بھی ہے رسول اللہ نے سب سے پہلے وہ گناہ پیش فرمایا جو کثیر الوقوع ہے۔اس کے بعد وہ گناہ بیان کیا جواس ہے کم وقوع میں آتا ہے۔ چنانچہ باعتبار قتل نفس کے نا کا وقوع زیادہ ہے تو زنا کو پہلے بیان کیا۔ اور بمقابلہ ارتداد کے قبل کا وقوع زیادہ ہے اس کئے

سنن ترمذی کتاب البر والصلة باب ماجاه فی حسن الخلق (حدیث ۲۰۰۳) سنن ابن ماجه کتاب الزهد باب ذکر الذنوب (حدیث ۲۲۳۳) ﴿ صحیح بخاری کتاب الدیات باب قول الله تعالیٰ (ان النفس بالنفس .....) (حدیث ۲۸۲۸) صحیح مسلم کتاب القسامة باب مایباح بدم المسلم (حدیث ۲۲۷۱) ﴿ صحیح بخاری کتاب التفسیر سورة البقرة باب قوله (فلا تجعلوا الله اندادا) (حدیث ۳۳۷۵) صحیح مسلم کتاب الایمان باب بیان کون الشرك اقبح الذنوب (حدیث ۸۲۰)



نیز اس میں سے بات بھی ہے کہ ایک کمیرہ گناہ کے بعد دوسرے کمیرہ گناہ کی طرف توجہ دلائی ہے۔ ہر پہلا گناہ اگلے گناہ سے بڑا ہے، اور اس کے مفاسد پہلے کے مفاسد سے زیادہ

زنا کے مفاسد اور خرابیال صلاح عالم اور قلاح دنیا کے سراسر خلاف اور متناقش ہیں۔
کیونکہ جب کوئی عورت زنا کا ارتکاب کرتی ہے تو وہ اپنے سارے کنے اور قرابتدارول مال باپ بھائی اور بہنوں کے لئے موجب عارین جاتی ہے۔ اور اس کی وجہ ہے اس کے سارے گھر انے اور کنے والوں کے سرمعاشرہ میں نیچے ہوجاتے ہیں۔ اور اگر کہیں وہ زنا سے حالمہ ہو گھر انے اور کنے والوں کے سرمعاشرہ میں اور آگر وہ عار کی وجہ سے اپنے حمل کو مار دیتی ہے تو زنا اور قل نفس دو گنا ہوں کا ارتکاب کرتی ہے۔ اور اگر حمل باتی رہ جاتا ہے تو شوہر پر بلاوجہ تھو پا جاتا ہے۔ اور جنبی کے نطفہ کو اپنے اور اپنے شوہر کے گنے ہے جوڑ دیتی ہے جو قطعاً اس کنے سے الگ ہے۔ اور بھر وہ اس کو انکا وارث اور حقدار بنا دیتی ہے حالانکہ وہ غیر ہے۔ اور پھر وہ انہی میں پرورش پاتا ہے اور انہی کے نسب وخاندان میں شار کیا جاتا ہے۔ یہ میں رہتا ہے اور انہی میں پرورش پاتا ہے اور انہی کے نسب وخاندان میں شار کیا جاتا ہے۔ یہ اور اس قسم کی بہت سی خرابیاں عورت کے زنا سے وابستہ ہیں۔

اگر مرد زنا کار ہے تو اس سے بھی اختلاط ونسب واقع ہوتا ہے۔محفوظ و ماموں عورت کو خراب و تباہ و ہر باد کرنے کا موجب اور سبب بنتا ہے۔غریب عورت کوتلف و ہر بادی کے گھاٹ ا تار دیتا ہے۔

پس اس کبیرہ گناہ سے دین ودنیا دونوں ہی خراب وہر باد ہو جاتے ہیں۔اور برزخ اور آخرت میں آگ کا سامان مہیا ہوتا ہے۔زنا وہ گناہ کبیرہ ہے کہ بے شارمحر مات الہیے حلال کر لی جاتی ہیں 'بے شارحقوق فوت ہو جاتے ہیں اور بے شار مظالم اس کی وجہ سے وقوع پذیر ہوتے ہیں۔

زنا کی ایک خاصیت ہی بھی ہے کہ فقر و مذلت زائی کے لئے لازم ہو جاتی ہے۔اور زائی کی عمر کوتاہ ہو جاتی ہے اور وہ لوگوں میں عمو ما روسیاہ ہو جاتا ہے۔

یہ بھی زنا کی خاصیت ہے کہ زانی کا قلب 'مضطرب اورمنتشر ہو جاتا ہے۔اوراگراس کا قلب موت کے گھاٹ نہیں اتر تا تو کم از کم پیار اور مریض ہو جاتا ہے۔اور حزن وغم اور خوف و ہراس کا مخزن ضرور بن جاتا ہے۔اور خدائے مالک الملک اور فرشتوں سے اسے دور بھینک دیتا



ہے۔اور شیطان کے قریب بلکہ شیطان کی گود میں بٹھا دیتا ہے۔

#### غلط كارى اورغيرت:

غرض قتل وخوزین کے مفیدہ کے بعد زنا کے مفاسد سے بڑھ کرکوئی مفیدہ نہیں ہے۔
اور یہی وجہ ہے جوشر بعت نے زانی کے لئے بدترین رسواکن طریقِ قتل کی سزا تبحویز فرمائی ہے۔
زنا اس قدر تکلیف دہ برائی ہے کہ اگر کسی سے کہا جائے کہ تیری بیوی نے خود کشی کر لی تو اسے
سخت صدمہ ہوگا۔ لیکن اگر کسی نے اسے یہ کہہ دیا کہ تیری بیوی نے فلال کے ساتھ زنا کیا تو
اسے خود کشی کرنے کے صدمہ سے لاکھوں درجہ بڑا صدمہ ہوگا۔ چنا نچے سیدنا سعد بن عبادہ ڈاٹھؤ

((لَوُ رَأَيْتَ رَجُّلا مَعَ امُرَثَتِي فَضَرُبَتُهُ بِالسَّيفِ غَيْرُ مُصُفح))

"الريس الني بيوى كِ ساته كَي ود كيه بإول توارى الوارك التي لردول:

رسول الله ظَيْرَة كوسيدنا سعد الله لأَنَا اَغْيَرُ مَنْهُ وَالله اَغْيُرُ مِنِي، وَمِنْ الله اَغْيُرُ مِنْهُ وَالله اَغْيُرُ مِنِي، وَمِنْ الْبَعْجَبُونَ غَيْرَة الله حَرِمَ الله لأَنَا اَغْيَرُ مَنْهُ وَالله اَغْيُرُ مِنِي، وَمِنْ اَجُل غَيْرة الله حَرِمَ الله وَرَمَ الله لاَنَا اَغْير وَمَا بَطَنَ))

(اتعُجَبُون غَيْرة الله حَرِمَ الله وَاحِشَ مَا ظَهْرَ وَمَا بَطَنَ))

(\* الله عُمْد عَنِي الله عَرور ب اوراس غيرت بى كى وجه الله في عالم بي وباطنى اوراك غيرت بى كى وجه الله في طاهرى و باطنى فواحش كورام كردانا ہے " نيز حج بخارى اور جج مسلم ميں رسول الله بيان كرتے ہيں:

((انَّ الله يَغَارُ وَإِنَّ الْمُوْمِنَ يَغَارُ وَغَيُرةُ اللهِ اَنُ يَأْتِي الْعَبُدُ مَا حَرَّمَ عَلَيهِ))

(\* الله يَعَارُ وَإِنَّ الله عُور ہ اور مَوْمَن بَعِي غيور ہ اور بندہ جرائم كارتكاب كرتا ہے تو الله تعالى كوغيرت آتى ہے " رسول الله في ارشاد فرمايا:

((لَا اَحَدُّ اَغُيَرَ مِنَ اللَّهِ مِنُ اَجُلِ ذَالِكَ حَرَّمَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا اَحَدُّ اَحَبُّ اللَّهِ الْعُذُرُ مِنَ اللَّهِ مِنْ اَجُلِ ذَالِكَ اَرْسَلَ الرَّسُلُ مُبَشِّرِيُنَ وَمُنْذِرِيُنَ وَلَا اَحَدٌ اَحَبُّ اِلَيْهِ الْمَدُحُ مِنَ الرَّسُلُ مُبَشِّرِيُنَ وَمُنْذِرِيُنَ وَلا اَحَدٌ اَحَبُّ اِلَيْهِ الْمَدُحُ مِنَ

 صحیح بخاری کتاب التوحید باب قول النبی الله "لاشخص اغیر من الله" (حدیث دیرا)
 صحیح مسلم کتاب اللعان (حدیث ۱۳۹۹) 
 صحیح بخاری کتاب النکاح باب الغیرة (حدیث ۵۳۲۳) صحیح بخاری کتاب النکاح باب الغیرة (حدیث ۵۳۲۳) صحیح مسلم کتاب التوبة باب غیرة إلله تعالی و تحریم الفو احش (حدیث ۱۲۷۱)

اللّهِ وَمِنُ اَجُلِ ذَالكَ اَثَنٰى عَلَى نَفْسِهِ)) ♦

"اللّه سَ زياده كوئى غيورنبين اوراى لئ اس نے ظاہرى باطنى فواحش كوحرام كردانا
ہے۔ اور الله سے زياده عذرو معذرت كا پند كر نيوالا كوئى نہيں اوراى لئے اس نے
بشارت دينے والے اور ڈرانے والے رسول و پنيم بيجے۔ اور الله سے زياده كى كوا پئى
تعريف پندنہيں۔ اوراى لئے الله نے خودا پئى تعريف كى ہے۔"

اور صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں ہے کدرسول اللہ کے سورج گرئن کے خطبہ میں مروی ہے آپ نے فرمایا:

((يَاأُمَّةَ مُحَمَّدُ وَاللَّهِ إِنَّهُ لَا اَحَدٌ اَغُيَرَ مِنَ اللَّهِ اَنُ يَزُنِي عَبُدُهُ تَزُنِي أَمَتُهُ يَا أُمَّةَ مُحَمَّدُ وَاللَّهِ لَوُ تَعُلَمُونَ مَا اَعُلَمُ لَضَحِكُتُمُ قَلِيُلاَ وَلَبَكَيْتُمُ كَثَيُرًا)) "اعتمال المتاجم كي امت! فتم الله كي! الله سے زيادہ كوئى غيرت مندنييں كه اس كاكوئى بنده يا بندى زنا كارى كرے اے محمد كي امت! فتم الله كى! جو ميں جانتا ہوں اگرتم جان لوتو تم بننا كم كردواور بہت زيادہ رويا كرو'

((اَللَّهُمَّ اَهَلُ بَلَّغُتُ)) ﴿ ''اے الله! تو گواہ ہے میں نے تیرادین پہنچادیا۔''
سورج گربن کی نماز کے بعد خطبہ میں اس کبیرہ گناہ کا ذکر خاص معنی رکھتا ہے اور غورو
تامل کرنے والوں کے لئے اس میں عجیب وغریب اسرارور موز پوشیدہ ہیں۔ زنا کی کثرت
تبابی عالم کی بڑی نشائی ہے۔ نیز زنا کی کثرت قیامت کی نشانیوں میں سے ایک بڑی نشائی
ہے۔ جیسا کہ صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں سیدنا انس بن مالک ہیان فرماتے ہیں: میں تمہیں ایک حدیث ساتا ہوں جو شاید میرے بعد تمہیں کوئی نہیں سنائے گا۔ میں نے یہ حدیث رسول اللہ عدیث سول اللہ عنی ہے۔ آ یہ نے فرمایا:

﴿ ( ( مِنُ اَشُرَاطُ السَّاعَةِ اَنُ يُرْفَعَ الْعَلْمُ وَيَظُهَرَ الْجَهُلُ وَيُشُرَبَ الْخَمُرُ وَيَظُهَرَ النِّمَاءُ حَتَّى يَكُونَ النِّمَاءُ حَتَّى يَكُونَ النِّمَاءُ حَتَّى يَكُونَ

<sup>♦</sup> صحيح بخارى. كتاب التوحيد. باب قول النبى الله "لاشخص اغير من الله" (حديث-٢١٣٦) صحيح مسلم. كتاب اللعان. (حديث-١٣٩٩) ﴿ صحيح بخارى. كتاب الكسوف. باب صلاة الكسوف. باب الصدقة في الكسوف (حديث-١٠٣٣) صحيح مسلم. كتاب الكسوف. باب صلاة الكسوف (حديث-١٠٩)

الله دولاشافی کی الله کی الله کی الله الله کی دوسی الله کی دوسی که دوسی کی دوسی که دوس

لِحَهُ مُسِيُنَ امُرَأَة ٱلْقَيِّمُ الُوَاحِدُ)) ۞ ''قيامت كى نشانيوں ميں سے سيبھی ہے كہ علم اٹھ جائے گا' جہالت بڑھ جائےگی۔ شراب خوب پی جائے گی' اور زنا كی كثرت ہو جائے گی' مردكم ہو جائيں گے اور عورتوں كی كثرت ہو جائےگی' عورتوں كی اس قدر كثرت ہو جائےگی كہ ایك ایك مرد پچاس پچاس عورتوں كا بوجھ اٹھائےگا۔''

الله تعالیٰ کی بیدعادت اورسنت مستمرہ رہی ہے کہ جب زنا کی کثرت ہو جاتی ہے تو اس کا غضب وغصہ تیز ہو جاتا ہے۔ اور جب اسکا غضب وغصہ تیز ہو جاتا ہے تو اس کے غضب وناراضی کے آثار زمین پر بصورتِ عقوبت وعذاب ظاہر ہونے لگتے ہیں۔ جبیبا کہ سیدنا عبداللہ بن مسعود فقر ماتے ہیں:

((مَاظَهَرَ الرِّبَا' وَالزِّنَا فِي قَرُيَة إِلَّاأَذِنَ اللَّهُ بِأَهُلاَكِهَا)) ♦ ''جب كى بستى اورآ بادى ميں سود خُورى اور زنا كارى كى كثرت ہو جاتى ہے تو الله تعالیٰ اسے ہلاک كرنے كاتھم دے ديتا ہے۔''

بنی اسرائیل کے بعض احبار ومشائخ کے متعلق وار دہے کہ اس کالڑکا کسی عورت سے
آئنھیں لڑانے لگا۔ بید دیکھ کر اس نے اپنے بیٹے سے کہا: بہت خوب بیٹے۔ وہ اس وقت وہ
سرکے بل تخت سے نیچ گرااور اس کی شہہ رگ کٹ گئی اور اس کی بیوی بھی اسی طرح گر پڑی۔
اس کے بعد اس سے خطاب کیا گیا: اپنے بیٹے پرمیرے لئے غصر کرنے کی بیمی حیثیت ہے۔ تم
جیسے لوگوں میں بھی خیروبرکت نہ ہوگی۔

اللہ نے زنا کی حدکو دوسری حدود کے مقابلہ میں تین خصوصیتوں سے ممتاز گردانا ہے۔ (ایک) بید کہ زنا کی حد کا طریقہ نہایت ذلت آمیز اور رسوا کن مقرر فرمایا کہ لوگوں کے اجتماع میں زانی محصن کوسنگسار کیا جائے۔

جہاں جن صورتوں میں زنا کی عقوبت وسزا کم رکھی ہے وہاں بھی جسمانی اور قلبی سزا تجویز کی گئی کہ جسم پر کوڑے لگائے جائیں اور ایک سال کے لئے اسے جلاوطن کر دیا جائے۔

(دوسری) میک دناکی سزاجودین وشرع نے مقرر کی ہے اس میں کی قتم کی رحد لی اور

صحبح بخاری- کتاب العلم- باب رفع العلم وظهور الجهل (حدیث ۱۸) صحبح مسلم کتاب العلم- باب رفع العلم (حدیث ۲۲۵۱) ﴿ مسند احمد (۱/ ۴۰۲) مسند ابی یعلی (۲۹۸۱)
 ال کی سندش شریک القاضی کی وانحظ ہے۔

رافت قلبی نہ برقی جائے۔اللہ کی حد کے اجراء میں رحمہ کی رکاوٹ نہ ڈالے۔ کیوں کہ حق ہجانہ وتعالیٰ نے بیعقوبت وسراعین اپنی رحمت ورافت کی بنا پر بی شروع فرمائی ہے۔ وہ ارحم الراحمین جے۔ سب سے بڑا مہریان ہے۔ باوجود اس کے کہ اس کی رحمت اس کی عقوبت وسرا کوروگ خبیں ہے۔ پس اگر تبہارے قلوب میں بھی رحمت ورافت کا جذبہ ہوتو اس کے فرمان کے نفاذ میں کو شم کی رکاوٹ نہ ڈالو۔اگر چہ یہ بات ہوتم کی حدود میں ہوئی چاہئے کین زنا کی حد میں خصوصیت کے ساتھ اس کا ذکر فرمایا ہے۔ کیونکہ یہاں اس کے ذکر کی سخت ضرورت تھی۔اسکے کہ عموماً لوگ چوروں ڈاکوؤں اور تہمت لگانے والوں اور شرابیوں کے خلاف جو خفلی ناراضگی خصہ ونفرت رکھتے ہیں وہ زائی کے خلاف نہیں رکھتے۔ بلکہ زائی پر جس قدر رحم ورافت ان کے علمی موبی ہوئی۔ روز مرہ کے واقعات وشواہد اس کی مبین دلیل ہیں۔ اور اس لئے اللہ تعالی نے پر ذور طریقہ سے منع فرما دیا کہ اس بارے میں رحم ورافت کو قطعاً جگہ نہ دی جائے۔ تا کہ حددوالی معطل ہو کر نہ رہ جائیں۔ رہا کہ اس بارے میں رحم ورافت کو قطعاً جگہ نہ دی جائے۔ تا کہ حددوالی معطل ہو کر نہ رہ جائیں۔ زنا کے متعلق یہ خصوصیت کیوں ہے؟ اس کا سب یہ ہے کہ زنا کا ارتکاب شرفا سے بھی۔ اور اس کے سب یہ ہوتا ہے اور متوسط طبقہ کے لوگوں سے بھی۔اور ادر فی طبقہ کے لوگوں سے بھی۔ اور متوسط طبقہ کے لوگوں سے بھی۔ اور ادر فی طبقہ کے لوگوں سے بھی۔

عشق زناتک لے جاتا ہے:

زنا کے دوائی واسباب بہت سے ہیں لیکن سب سے بڑا سبب عشق ہے اور انسانی قلوب جبلی اور طبعی طور پر عاشق پر رحم کرنا پیند کرتے ہیں۔ بلکہ بہت سے لوگ تو عاشق کی امداد واعانت کو طاعت وثو اب سجھتے ہیں۔ اگر چہ معثوق کی صورت دیکھنا بھی حرام ہے۔ لیکن پھر بھی یہ چیز عام طور پر مکروہ نہیں سجھی جاتی۔ اور جذبہ عشق تو وہ چیز ہے کہ مختلف قتم کے چوپایوں تک میں پایا جاتا ہے۔ اور محبت وعشق کے بے شار واقعات ہم لوگوں کی زبانی من چکے ہیں۔ اور سے میں بایا جاتا ہے جوعقل ودین سے بہرہ ہوتے ہیں۔ ورگ اکثر و بیشتر ان لوگوں میں زیادہ پایا جاتا ہے جوعقل ودین سے بہرہ ہوتے ہیں۔ خصوصاً خدام نوکر چاکر اور عورتوں میں بیمرض زیادہ ہوا کرتا ہے۔

نیز میر گناہ عموماً طرفین کی رضامندی سے سرزد ہوتا ہے۔ظلم وعدوان اور جبر سے شاذو و نادر ہی اس گناہ کا صدور ہوتا ہے۔اورعموماً ہرانسان میں غلبہ شہوت موجود ہوتا ہے اور بیغلبہ اس کے اندر خاص فتم کا تصور پیدا کرتا ہے۔ اور بیاتصور اس کے قلب میں رحمت ورافت کے جذبات پیدا کر دیتا ہے۔جس کی وجہ سے وہ یہی چاہتا ہے کہ ایک مستحق حدوسزا اس حداور سزا

(تیسری) یہ کہ زانی اور زانیہ پر مسلمانوں کے عام اجتاع میں حد جاری کی جاتی ہے تنہائی میں نہیں۔اور یہ مسلحت حدود اور حکمت زجر وتو بیخ کے عین مطابق ہے۔

عمل قوم لوط عليه اوراس كي سزا:

محصن زانی کی حدقوم لوط کی سزاہے مشتق و ماخوذ ہے۔اللہ نے اس قوم کواو پر سے پھر برسا کرختم کر دیا تھا۔ اور بیاس لئے کہ زنا اور لواطت فخش اور فساد و خرابی میں برابر کی حیثیت رکھتے ہیں۔ بید دونوں چیزیں مخلوق اور امرالہی کی حکمت ومصلحت کے خلاف ہیں۔لواطت میں بھی وہ خرابیاں پائی جاتی ہیں جن کا احصاء وشار مشکل ہے۔

مفعول کوفل کردینا مفعول کے حق میں عین خیرو بھلائی ہے۔ اس کے ساتھ رعائت کرنا اس کی خیر و بھلائی ہے۔ اس کے ساتھ رعائت کرنا اس کی خیر و بھلائی کے خلاف ہے۔ مفعول کے اندرلواطت سے وہ وہ مفاسداور خرابیاں پیدا ہو جاتی ہیں کہ اس کے بعد اس کی اصلاح ناممکن ہو جاتی ہے۔ خیرو بھلائی کی تمام راہیں اس کیلئے بند ہو جاتی ہیں۔ اور اللہ کی زمین اس کے منہ اور پیشانی سے شرم و حیاء کا سارا پانی اور جو ہر جذب کر لیتی ہے۔ اس کے بعد وہ اس قدر بے حیاء بشرم بن جاتا ہے کہ نہ وہ اللہ سے شرما تا ہے اور نہ اللہ کی مخلوق سے۔ اور فاعل کا نطفہ اس کے اندر بھنے کروہ کام کرتا ہے جو زہر کام کرتا

قوم لوط جیساعمل کرنے والے کا جنت میں جاناممکن ہے؟

بید مسئلہ کہ مفعول جنت میں داخل ہو گا یا نہیں' وہ اپنے دعوے کے جبوت میں چند دلائل پیش کرتے ہیں۔ایک دلیل میہ پیش کرتے ہیں کہ رسول اللہؓ نے فر مایا:

((لَا يَدُخُلُ الْجَنَّةَ وَلَدُ الزِّنَا))

مسند احمد (۲/ ۲۰۳) سنن الدارمی (۲/ ۱۱۲ ج ۲۰۹۹) صحیح ابن حبان (۳۳۸۳) اسناده
 ضعیف جابان راوی مجهول ب-اوراس کاعبدالله بن عمرو دایش ساع دارت نیس پس سند منقطع ب-

#### روائشافی کی افرائیس موگا۔" "ولدزنا جنت میں وافل نیس موگا۔"

جب ولد زنا جنت میں داخل ہونے کا حقد ارنہیں رہتا حالا نکداس کا کوئی گناہ نہیں تو پھر مفعول کس طرح جنت کا حق داررہے گا؟ ولد الزنا کے اندر عیب ہے تو بہی کہ شرو خباشت کا خطرہ ہے۔ اور اس سے خیرو فلاح کی امید نہیں۔ کیونکہ بیہ خبیث نطفہ کی پیداوار ہے۔ اور وہ جسم جو حرام غذا سے پرورش پاتا ہے اس کے لئے جب جہنم بہتر سمجھی گئی تو وہ جسم جو نطفہ حرام سے پیدا ہوا ہے اس کا بھی یہی حال ہونا چاہئے۔

اس کے بعد وہ کہتے ہیں: لوطی مفعول و لد الزنا سے بھی بدتر اور ذلیل وخوار اور خبیث وناپاک ہے۔ اور اس کے اور جنت وناپاک ہے۔ اور اس کے اور جنت کے اور جنت کے درمیان حائل ہوجاتا ہے۔ اگر لوطی مفعول کوئی نیک کام بھی کرتا ہے تو اللہ تعالی اس کے اندر کچھالیے دخنے پیدا کر دیتا ہے جس سے اس کاعمل فاسد باطل اور ردی ہوکر رہ جاتا ہے۔ اور بیہ بھی اس کے عمل بدکی مزا کے طور پر کیا جاتا ہے۔

یہ بات آپ بہت کم پائیں گے کہ کسی کو بھین میں یہ بیاری لاحق ہوگئ اور برا ہونے کے بعد وہ سیدھی راہ پر آ گیا ہو۔ بلکہ برا ہونے کے بعد وہ بھین سے بھی زیادہ بدتر ہو جاتا ہے۔ نہ تو اسے نیک عمل کی توفیق نصیب ہوتی ہے نہ علم نافع کی نہ تو بہ نصوح کی۔

اصل مسئلہ کی تحقیق ہیہ ہے کہ جو تحفی اس مرض ومصیبت میں مبتلا ہو گیا۔ اور پھراس نے اللہ کی طرف رجوع کیا اور اللہ نے اسے تو برنصوح کی تو فیق بخشیٰ نیک اعمال کی تو فیق عطاء کی اور بچین کی بری خصلت کو بڑا ہونے کے بعد اس نے ترک کر دیا 'برائیوں کو نیکیوں سے دھوڈ الا طاعات عبادات اور تقرب خداوندی کے وسائل و ذرائع اختیار کر کے بچھلی برعملیوں 'بدکر داریوں کو صاف کر دیا 'اور حرام سے آ تکھیں بند کر لیس اور اللہ کے ساتھ اپنا معاملہ درست کر لیا 'تو صاف کر دیا 'اور حرام سے آ تکھیں بند کر لیس اور اللہ کے ساتھ اپنا معاملہ درست کر لیا 'تو اللہ تے ساتھ اپنا معاملہ درست کر لیا 'تو اللہ تھوئے کے گئاہ معاف موجاتا کے دوستوں کوئل کرنے کا گناہ تو بہ سے معاف ہوجاتا کے دوستوں کوئل کرنے کا گناہ تو بہ سے معاف ہوجاتا ہے۔ کفر وجادو کا گناہ تو بہ سے معاف ہو جاتا ہے تو پھر یہ گناہ تو بہ سے معاف کیوں نہ ہوگا ؟ جگہ حکمت اللہ کی حکمت عدل وضل ہی پر قائم ہے۔

((إِنَّ اَلتَّائِبَ مِنَ الذَّنُبِ كَمَنُ لاَ ذَنْبَ له)) أَنْ

" حَمَاه ف توبرك والاأبياب كوياس في كناه كيا بي نبيس "

اور پھر پہ ضانت اللہ دیتا ہے کہ جوآ دی شرک وکفر قبل نفس اور زنا وغیرہ سے توبہ کرے گا
اس کے گناہ اور برائیاں عیکیوں میں تبدیل کر دی جائیں گی اور پہ تھم ہراس شخص کے لئے ہے جو
اپ گناہوں سے توبہ کرلے۔ گناہ کی قتم کے بھی ہوں۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:
﴿ قُلُ یٰعِیباَدِی الّذِیْنَ اَسُوفُوْا عَلَی اَنْفُسِ جِعْم لَا تَفْتُطُوْا مِنْ تَحْمَتُهِ اللهِ ﴿ إِنَّ اللّٰهِ اِنَّ اللّٰهِ اِنَّ اللّٰهِ کَیْفُورُ الرّحِیدُمُ ۞ ﴿ (زمر: ۵۳/۲۹)

اللّٰه یَغْفِرُ اللّٰهُ وَبُ جَمِیْعًا ﴿ اِنَّه اللّٰهِ الْعَفُورُ الرّحِیدُمُ ۞ ﴿ (زمر: ۵۳/۲۹)

''(اے پغیر) آپ میری جانب سے کہ ویں کہ اے میرے بندوجنہوں نے اپنی

جانوں پر زیادتی کی ہے تم اللہ کی رحت سے ناامید نہ موجاؤ بالیقین اللہ تعالی

سارے گناہوں کو بخش دیتا ہے واقعی وہ بڑی بخشش بڑی رحمت والا ہے"

آیت کے عموم سے کوئی ایک گناہ بھی خارج نہیں ہے۔ البتہ بیضرور ہے کہ بیچکم خاص تو بہ کرنے والوں کے حق میں ہی ہے۔

ایسا آ دی جے بچپن میں مفعولیت کی عادت پڑجاتی ہے وہ بڑا ہونے کے بعد بچپن سے زیادہ خراب ہو جاتا ہے' اسے تو بہ نصوح' اور عمل صالح کی توفیق نصیب نہیں ہوتی۔ ایسا آ دمی اینے مافات کی تلافی بھی نہیں کرسکتا۔ اور جو جو ہر اس سے فنا ہو چکا ہے اسے پھر واپس نہیں لاسکتا۔ اور نہ وہ اپنی برائیوں کو خیر و بھلائی میں تبدیل کرسکتا ہے۔ اُسے انسانوں سے بہت بعید ہو سکتا۔ اور نہ وہ اپنی برائیوں کو خیر و بھلائی میں تبدیل کرسکتا ہے۔ اُسے انسانوں سے بہت بعید ہو کہ موت کے دفت انہیں ایسے کام کی توفیق نصیب ہوجس سے وہ جنت کے حقد اربن سکیس۔ اور یہ بھی اس کے عمل بداور کردار خبیث کی عقوبت وسزا ہے۔ کیونکہ اللہ گنا ہوں کی سزا گنا ہوں کے ذریعہ بی دے دیتا ہے۔ اور جب گنا ہوں پر گناہ بڑھتے جاتے ہیں تو عقوبتوں پر عقوبتوں کا جا اسے اور بھارتھی بڑھتا جاتا ہے۔ اور بیاسی طرح ہے کہ جس طرح نیکی کا بدلہ نیکی سے دیا جاتا ہے اور اس طرح بے شار نیکیاں جمع ہو جاتی ہیں۔

عالم نزع میں پیش آنے والی رکاوٹیں:

آپ اکثر دیکھیں گے کہ عالم نزع میں حسن خاتمہ۔ اور انسان کے درمیان بدعملیاں اور

سنن ابن ماجه ـ كتاب الزهد ـ باب ذكر التوبة (حديث ـ ٢٥٠)

#### 深 (中区型的 张春深春深春深。

گناہ بطور عقوبت وسزا حائل ہو جاتے ہیں۔ اور انہی گناہوں کی وجہ سے ان کو خاتمہ بالخیر کی تو فیق نصیب نہیں ہونے پاتی۔ چنانچے عبدالحق الاشمبلیؒ کہتے ہیں'' سوخاتمہ۔ اعاذنا الله منها کے بہت سے اسباب بہت سے طریقے اور بہت سے دروازے ہیں۔ اور بڑے سے بڑا سبب اور طریقہ اور دروازہ بیہ ہے کہ انسان دنیا' طلب دنیا' اور حرص دنیا میں محو و مستفرق ہو جائے اور آخرت کی جانب سے کلیتۂ اعراض بے رغبتی کر لے۔ اور معاصی اور اللہ کی نافر مانی میں بے دھڑک اقدام کرتا چلا جائے۔''

بعض لوگ ایسے ہوتے ہیں جن پر مختلف ضم کے گناہ اور مختلف ضم کی نافر مانیاں غالب آ جاتی ہیں اور اللہ سے اعراض وغفلت اور معاصی و گناہ کی جانب جرائت واقدام کا حصہ غالب آ جاتا ہے۔ اور اس کے قلب پر بیدا مور غالب آ جاتے ہیں اور قلب کے مالک بن جاتے ہیں۔ اور اللہ کی عقل وبصیرت کو اسیر وغلام بنا لیتے ہیں۔ انوار ملکی کی قندیلیں بچھ جاتی ہیں اور اللہ کی جانب بڑھنے والی راہوں ہیں دیواریں حاکل ہو جاتی ہیں۔ جس کی وجہ سے کوئی تذکرہ کوئی شیحت اسے کارگر نہیں ہوتی۔ نہ کسی موعظت و تذکرہ سے اسے نور اور روشی حاصل ہوتی ہے۔ اور بیا اوقات اسی حالت میں موت کا پنجا سے آ دبو چتا ہے۔ اور پچھ دور سے موت کی صدا بھی اس کے کانوں تک پہنچ جاتی ہے۔ لیکن اب اسے نہ تو اپنے مقصد و ارادہ کا پتہ چلتا ہے نہ راہ مقصد کا سراغ ملتا ہے۔ اگر چہ اس وقت اللہ کا داعی بار بار اسے مقصد اور راہ مقصد کی طرف وعوت دیتا رہا لیکن سب بے سود اور بریکار۔

حافظ عبدالحق الاهبیلی گہتے ہیں'' مجھے الناصر کے بعض خواص نے یہ کہا ہے کہ جب الناصر حالت نزع میں تھا تو اس کا بیٹا اس کے سرہانے بیٹھ کر کہنے لگا۔ '' لا اللہ الااللہ'' پڑھے۔الناصر نے اس کے جواب میں کہا مو گئی میرا غلام کہاں ہے؟ لڑکے نے پھراس کی تلقین کی لیکن الناصر نے وہی جواب دیا۔اس کے بعد اس پرغثی طاری ہو گئی۔ پھر پچھ ہوش آیا تو الناصر کے منہ سے وہی جملہ لکلا۔اس کے بعد اس نے اپنے بیٹے سے کہا: اے فلال! الناصر تجھے تیری تلوار کی وجہ سے پہچانتا ہے۔اٹھ اور اسے جلدی سے جلد قل کر دے۔اور نیہ کہتے ہوئے الناصر نے جان دے دی۔

الله والنشاف المراجع ا

عبدالحق الاهبيلي كتب بين كه ايك اور فخص جمه بين الجھى طرح جانتا ہوں طالت نزع بين اس سے كہا كيا كه " لا الله الا الله "كهواس كے جواب بين وہ كہنے لگا فلا إلى مكان اس طرح آراسته كرو فلان باغ اس طرح درست كرو-"

حام منجاب کہاں ہے؟

یمی عبدالحق الاهبیلی کہتے ہیں کہ ابوطا ہر السلفی نے مجھے یہ قصد بیان کیا کہ ایک شخص حالت نزع میں تھا۔ اسے کلمہ لاالہ الا الله کی تلقین کی گئی تو وہ فاری میں کہنے لگا: دہ یاز دہ (دس گیارہ) ایک اور آ دمی سے کہا گیا تو وہ کہنے لگا''حمام منجاب کا راستہ کدھرہے؟''

جمام منجاب کا قصد ایک عجیب و غریب قصد ہے۔ ایک شخص اپنے گھر کے دروازے کے باہر کھڑا ہوا تھا۔ اس کے گھر کا دروازہ ایسا ہی تھا جیسا جمام منجاب کا۔ اس وقت ایک لڑکی وہاں سے گذری اور اس نے اس سے پوچھا: جمام منجاب کا راستہ کدھر ہے؟ اس نے کہا جمام منجاب یہ ہے۔ یہ لڑکی اس گھر میں گھس پڑئ تیچھے پیچھے یہ بھی پہنچ گیا۔ لڑکی نے اندرجا کر دیکھا کہ یہجمام منجاب نہیں ہے بلکہ اس شخص کا گھر ہے۔ اور اس نے اس کے ساتھ دھوکا کیا ہے۔ فوراً اس نے اسے جھان اور کہنے ان ویٹ کو کوشش شروع کردی۔ خوش و مسرت کا نہایت گر جموش سے اظہار کیا اور کہنے گئ : ہم دونوں ہونے خوش نصیب ہیں جو اس طرح یہاں جمع ہو گئے۔ اور پھر اس نے اسے دھوکا دے کر بھاگ نکلنے کی تدبیر نکالی۔ کہنے گئی: موقع تو خوب ملا ہے۔ کیا ہی اچھا جو پھھتم دھوکا دے کر بھاگ نکلنے کی تدبیر نکالی۔ کہنے گئی: موجود ہوتیں '۔ اس نے کہا: اچھا جو پھھتم دروازے کو کنڈی اور نقل بھی لگانا بھول گیا۔ جب وہ بازار سے واپس لوٹا تو دیکھا لڑکی ندارد۔ کہوا بھی مہیا کر دوں: یہ کہد کر اسے تنہا مکان میں چھوڑ ااور بازار کی طرف دوڑا۔ جاتے ہوئے دروازے کو کنڈی اور نقل بھی لگانا بھول گیا۔ جب وہ بازار سے واپس لوٹا تو دیکھا لڑکی ندارد۔ بغیر کسی تم کی خیات کے وہ لڑکی بھاگ نگلی۔ اور اپنی عصمت کو نہایت خوبصورتی سے بچالے دروازے می کیا دیس اپنا سارا وقت گزار نے لگا۔ یہ دکھے کراس شخص پر سکتہ طاری ہو گیا اور اپنی عصمت کو نہایت خوبصورتی سے بچالے راستوں میں بازاروں میں گی کوچوں میں گھومتا اور یہ شعر پڑھتا رہتا:

يَارُبَّ قَائِلَة يَوُمَّا وَقَدُ تَعِبَتُ اللَّهِ مَارُبً وَقَدُ تَعِبَتُ اللَّهِ مَنْجَابِ اللَّهِ مِنْجَابِ اللَّهِ مَنْجَابِ اللَّهِ مَنْجَابِ اللَّهِ مَنْجَابِ كاراسة كرهركوب؟ "اعوه جَوْهَ الله الله كرهركوب؟

### 深 (中区量的 黑色黑色黑色黑色

ایک مرتبہ وہ یمی شعر پڑھ رہاتھا کہ اس کی ایک بائدی نے قریب کی کھڑ کی سے بیشعر پڑھا:

ھَلَّا جَعَلُتَ سَرِيُعًا اِذُ ظَفَرُتَ بِهَا

حِرُزًا عَلَى اللَّالِ اَوُ قُفُلاً عَلَى الْبَابِ

''جب تو اس کو قابو کرنے میں کا میاب ہو گیا تو ٹونے جلد سے جلد اسے گھر میں
مخفوظ کیوں نہ کرلیا اور دردازے برتا لا کیوں نہ چڑھا دیا؟''

باندی کے اس شعر نے اس کے اندر رنج وغم اور صدمہ کی آگ بھڑ کا دی اور اس کے اندر ایک ہیجانی کیفیت پیدا کردی۔اور وہ بالکل پاگل ساہو گیا۔ ہر طرف دیوانہ وار گھومتا پھرا۔اور آخری نتیجہ بین کلا کہموت کے وقت اس کے منہ سے جوالفاظ بار بار نکلتے رہے وہ یہی شعرتھا۔

آخری عیجہ بینظا کہ موت کے وقت اس کے منہ سے جوالفاظ بار بار لفتے رہے وہ پہی سعر تھا۔

یہ عبدالحق الاشہبلی کہتے ہیں کہ' ایک شخص ایک آدی پر عاشق ہو گیا اور عشق نے بیاری
کی شکل اختیار کرلی اور بالآخر صاحب فراش ہو گیا' معثوق کا بیحال تھا کہ وہ اس سے بخت نفرت
کرتا تھا اور دور بھا گنا تھا۔ بعض لوگوں نے کوشش کی کہ ایک مرتبہ اس کے پاس آجائے تا کہ بیا
بیاری سے بچھافاقہ حاصل کر سکے معثوق نے وعدہ کرلیا اور اسے خبر دی کہ وہ عیادت کے لئے
آئے گا۔ اسے اس خبر سے بہت خوشی ہوئی۔ اور رنج وہم بچھم ہوگیا لیکن پھر وہ آدی آیا اور اس
نے خبر دی کہ فلال راستہ تک وہ میر سے ساتھ آیا اور کہنے لگا کہ اس نے مجھے رسوا اور بدنام کر دیا
ہے اور ہر جگہ میرا نام لیتا رہتا ہے اس لئے میں نہیں آسکا۔ باوجود یکہ میں نے سخت اسرار کیا
لیکن وہ واپس چلا گیا۔ بیس کر وہ اسی وقت بے ہوش ہوگیا اور زمین پرگر پڑا۔ اور موت کی
علامتیں ظاہر ہونے لگیں اس حالت میں اس کے منہ سے بار بار یہ شعر نگلنے لگہ:

يَاسَلُمُ يَا رَاحَةَ الْعَلِيُلِ وَيَاشِفَا الْمُدُنَفِ النَّحِلِ
"ال يَهار كَى راحت اورا فَي وخيف كَى شفاء مِين جَمِه بِرسلامَتى جَمِيجًا مون"
رضاك أشهاى فُوَّادِى
مِنُ رَحُمَة الْمَخَالِقِ الْجَلِيُلِ
"مريول مِن تدى مِن اور كَى ذاكة جليل كَى رَجَة مَا يَجِينَ او وَمُغُول مِنْ

''مرے دل میں تیری رضاء مندگی خالق جلیل کی رحمت سے بھی زیادہ مرغوب ہے۔'' سننے والے نے کہا''اے مخص! بدکیا بک رہاہے!؟ اللہ سے ڈر۔ اس نے جواب دیا: بد

تو ہو چکا ہے اور یہ واقعہ ہے۔ یہ کہتا ہے: یہ س کر میں وہاں سے اٹھ کھڑا ہوا اور گھر کے دروازے سے باہر نہیں نکلا تھا کہ مرنے کی آ واز آنے لگی۔اللہ تعالی جمیں سوءِ عاقبت اور برے انجام اور منحوں خاتمہ سے محفوظ رکھے۔آمین

#### سلف صالحين كاسوء خاتمه سے ڈرنا:

بیان کرتے ہیں کہ سیدنا سفیان ثوری ایک مرتبہ رات کوضیح تک روتے رہے۔ مسیح کی نے آپ سے پوچھا: کیا گناہوں کی وجہ ہے آپ اس قدر روتے ہیں؟ سیدنا سفیان ثوریؓ نے زمین ہے ایک تکا اٹھایا اور فر مایا ''گناہ تو اس تنکے جتنی بھی حیثیت نہیں رکھتے میں برے خاتمہ اور سوء انجام ہے ڈر رہا ہوں۔''

حقیقتاً بیہ ہے اعلیٰ تفقہ فی الدین اور معرفت حق کہ بندہ ڈرتا ہے کہ موت کے وقت کہیں اس کے گناہ اسے دھوکا نہ دے جائیں۔اور حسن خاتمہ اور انجام بالخیر کے درمیان گناہ اور معاصی حاکل ہوکر خاتمہ بالخیر کے درمیان دیوار نہ بن جائیں۔

امام احمد بن جنبل سیدنا الدرداء سے بیان کرتے ہیں کہ سیدنا ابوالدرداء پر حالت نزع میں کچے بیہوثی طاری ہوگئ پھر کچے دیر کے بعدافاقہ ہوا تو بیآ یت ان کی زبان پر جارہی ہوگئ: ﴿ وَنُقَالِبُ اَفْلِهَ لَقُهُمْ وَاَبْصُهَا رَهُمْ هُ كَالَمُ يُوْمِنُوا بِهَ اَوَّلَ مَرَّقِوْ وَكَنَائُ هُمْمُ

فِيْ مُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُوْنَ ۞ ﴿ (انعام: ١٠/١١)

''اور ہم ان کے دل۔ اور ان کی آنکھوں کو پلٹ دیں گے جیٹیا کہ بیلوگ پہلی دفعہ اس قرآن پر ایمان نہیں لائے۔ اور ہم ان کو ان کی سرکشی میں بھکتے ہوئے (حیران ویریشان) چھوڑ دیں گے۔'' ﴾

بزرگان سلف کا بیاعام دستورتھا کہ وہ گناہوں ہے اس لئے ڈرتے اور بچتے تھے کہ کہیں گناہ خاتمہ بالخیراورانجام بالخیر کی راہ میں دیوار نہ بن جائیں۔

عبدالحق الأهبيليُّ كُتِ مِينُ الله برے خاتمہ ہے جمیں محفوظ رکھے۔جس كا ظاہر اچھا، باطن صالح ہے وہ برے خاتمہ سے محفوظ ہے للله الحمد !' برا خاتمہ اس كا موتا ہے جس كا عقيدہ اور اعتقاد صحيح نہيں اور كبيرہ گناموں پر اصرار كرتا ہے۔جس شخص پر گناہ غلبہ يا ليتے ہيں اور توبہ كرنے

<sup>♦</sup> كتاب الزهد (١/ ١٥) مصنف ابن ابي شيبة (٨/ ١٤١) شعب الايمان (٤/ ٣٨٢)

ے پہلے موت اے آ دبوچتی ہے اصلاح 'انابت' اور رجوع الی اللہ ہے قبل ہی موت اس کا خاتمہ کردیتی ہے۔ایٹے تخض پر حالت نزع وسکرات میں موت کے وقت شیطان غالب آ جاتا ہے اور خاتمہ بالخیرسے بھٹکا دیتا ہے۔العیاذ باللہ العظیم۔

عبدالحق الاشبیلی گہتے ہیں کہ' ایک واقعہ میں نے سا ہے کہ مصر میں ایک شخص تھا جو اذان ونماز کا سخت پابند تھا۔ اور صرف اذان ونماز کے لئے مسجد میں پڑا رہتا تھا۔ طاعات وعبادات کی وجہ سے اس کے منہ پر اور بیشانی پر نور برستا تھا۔ ایک روز وہ اپنی عادت کے موافق اذان کہنے کی غرض سے منارہ پر چڑھا۔ منارہ کے بیچے ایک عیسائی کا گھر تھا۔ انقاق سے اس گھر پر اس کی نظر پڑی ۔ دیکھا ایک اڑکی کھڑی ہوئی ہے۔ اس وقت بیہ ہے قابوہو گیا اور اذان ونماز کو فیر باد گہر کر منارہ سے بیچے اترا اور سیدھا اس عیسائی کے مکان پر پہنچا۔ لاکی نے اس سے کہا: یہاں کیوں آئے ہو؟ کیا ارادہ ہے؟ اس نے کہا: جھے تھے ہے مجبت ہوگئ ہے۔ میرا دل تو نے چھین لیا ہے۔ میرے قلب کی تو مالک ہوگئ ہے۔ لڑکی نے کہا: میں برا کام ہرگز نہیں کر سکتی۔ اس نے کہا: میں برا کام عیسائی میرا باپ ہرگز تھھ سے میری شادی نہیں کر لیتا ہوں۔ لڑکی بولی۔ تو مسلمان ہے اور میں عیسائی میرا باپ ہرگز تھھ سے میری شادی نہیں کر کے گا۔ اس نے کہا: میں عیسائی ہونے کو تیار ہوں۔ چنا نچہ بیٹے خض اس وقت عیسائی مول لڑکی نے کہا: اس ایسا ہوتو میں شادی کرنے کو تیار ہوں۔ چنا نچہ بیٹے کہے خض اس وقت عیسائی ہوگیا اور اس لڑکی سے شادی کر لی۔ اس کے گرزااور اس وقت مرگیا۔ اس لڑکی سے ہوگیا اور اس لڑکی سے شادی کر لی۔ اس کے گرزااور اس وقت مرگیا۔ اس لڑکی سے میری فور ہو سے ایست ہوگیا۔ لیکن اتفاق کی بات یہ ہوگیا اور اس لڑکی سے شادی کر وہے۔ اس نے ہوگیا۔ لیکن اتفاق کی بات یہ ہوگیا اور اس لڑکی سے شادی کر دی۔ اس میں ہو ہو تھا اور آخرے بھی ہراد کر لی۔ کو تیار تھوت مرگیا۔ اس لڑکی ۔ کو تیار تو تی تھی ہوئی اور بے حاصل اپنا دین بھی کھو بیٹھا اور آخرے بھی ہراد کر لی۔





(فَطْتِلْنَ : ٨٥

#### لواطت کی قباحتیں اور سزائیں

(لواطت كا گناه كفر كے قريب قريب بے لواطت از دواجی مصلحوں كے سراسر خلاف ہے) لواطت كى خرابياں بدى خطرناك ہيں۔ اس لئے اس كى عقوبت وسزا بھى يہاں اور آخرت ميں دونوں جگہ خطرناك ہے۔

لواطت وزنا کی سزامیں سے بڑی کون ی؟

علاء کے اندر اختلاف ہے کہ لواطت کی سزا زیادہ سخت ہے یا زنا کی یا دونوں کی کیسال ہے؟ اس بارے میں علاء کے تین اقوال ہیں۔ سیدنا ابو بکر صدیق، سیدنا علی بن ابی طالب، سیدنا خالد بن ولید، سیدنا عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن معمر شائی، امام زہری، ربیعہ بن ابی عبدالرحمٰن، مالک، اسحاق بن راہو یہ، امام احمد بن عنبل ۔ ان کی ایک صحح روایت کے مطابق امام شافعی ایک ان کے ایک قول کے مطابق یہ کہتے ہیں کہ لواطت کی عقوبت و سزا زنا کی عقوبت و سزا سے زیادہ سخت ہے لواطت کی سزائل ہے کواطت کی سزائل ہے کہتا ہے کہتا ہو کا سرائی سادہ ہو یا غیر شادی شدہ ۔

سیدنا قادہ امام اوزاعی، امام شافعی ازروئے ظاہر مذہب امام احمد بن المسیب، سیدنا ابرہیم تخعی،
سیدنا قادہ امام اوزاعی، امام شافعی ازروئے ظاہر مذہب امام احمد بن صنبل دوسری روایت کے
مطابق امام ابو یوسف امام محمد بھتے اس طرف کے ہیں کہ لواطت اور زنا دونوں کی عقوبت وسزا
کیساں ہے۔ امام حاکم اور امام ابو صنیفہ بھتے ہیں کہ لواطت کی سزا اور عقوبت زنا کی سزا
اور عقوبت ہے کم ہے۔ لواطت کے لئے کوئی شرعی مقررہ حدثیں ہے۔ بلکداس کیلئے تعزیہ ہے۔
ان کی دلیل ہیہ ہے کہ لواطت ایک سخت ترین معصیت ہے جس طرح کہ اور بہت سے
بڑے بڑے معاصی ہیں۔ اور اللہ اور اللہ اور اللہ کے رسول نے اس کے متعلق کوئی خاص حدمقرر نہیں
فر مائی۔ اس لئے اس میں صرف تعزیر ہوگی جیسا کہ مردار کا گوشت اور خون اور خزیر کا گوشت کھا
نے میں تعزیر ہے۔

نیز ایک دلیل میر پیش کرتے ہیں کہ لواطت میں شہوت کا استعال ایسے مقام میں ہوتا ہے جس سے انسانی طبائع گریز کرتے ہیں۔ اور اس وجہ سے شریعت نے اس کے متعلق کوئی خاص حدمقر زنہیں کی ۔ حیات کے وقع کرنے میں کوئی حدمقر زنہیں کی گئے۔ نیز ایک دلیل میر پیش کرتے ہیں کہ لواطت کو لغت شرع اور عرف میں زنانہیں کہا جاتا۔ اس لئے میدان نصوص کے ماتحت نہیں آتی جو زناکی حدیر دلالت کرتی ہیں۔

نیز پہلوگ کہتے ہیں کہ قواعد شرعیہ عموماً ایسے بنائے گئے ہیں کہ اگر معصیت وگناہ طبعی اقتضاء کے ماتحت ہے تو اقتضاء طبائع کی وجہ سے شرع نے اس کے لیے حدمقرر کی ہے جیسا کہ زنا' چوری شراب نوشی' وغیرہ کے لئے حدمقرر کر دی گئی ہے کیونکہ یہ معاصی اور گناہ مقتضیات طبائع سے سرز دہوتے ہیں۔اور مردار کھانے' خون چینے' اور خزیر کا گوشت کھانے پر حدمقر رنہیں کی کیونکہ اس کا کھانا طبائع انسانی کی مقضیات کے خلاف ہے۔

نیز بی علاء بددلیل بھی پیش کرتے ہیں کہ لواطت کی حیثیت بعینہ وہی ہے جو چو پائے اور مردے کے ساتھ وطی کرنے کی ہے۔ بیدامر بالکل واضح ہے کہ مردمرد سے وطی کرے بیر طبائع انسانی کے سراسر خلاف ہے۔ اللہ نے انسانی طبائع کی جبلت ہی کچھ ایسی بنائی ہے کہ مردمرو سے وطی کرنے سے سخت نفرت کرتا ہے جس طرح کہ بیدامر طبائع انسانی کے خلاف ہے کہ ایک مرد دوسرے مرد کا خواہشمند ہو کہ وہ اس کے ساتھ وطی و جماع کرے بخلاف زنا کے کہ اس میں دونوں جانب سے داعیہ موجود ہوتا ہے۔

نیز پیاماء ایک بید دلیل بھی پیش کرتے ہیں کہ دونوں قتم کے افراد یعنی فاعل دمفعول اگر اپنی اپنی جنس سے فائدہ اٹھائیں تو اس میں حدنہیں۔مثلُ عورت عورت کے ساتھ مساحقت کرے تو اس میں حدنہیں ہے ای طرح اگر مردمرد سے فائدہ اٹھائے تو حدنہیں ہوگی۔

قائلین قولِ اول یعن جمہور امت جو اس کے قائل ہیں کہ لواطت کی عقوبت ومزازنا کی عقوبت ومزازنا کی عقوبت ومزازنا کی عقوبت ومزاسے ختوبت ومزا ہے۔ عقوبت ومزا پر صحابہ کا اجماع ہو چکا ہے۔ لواطت کے مفاسد سے زیادہ خطرناک ہیں۔ کسی گناہ کے مفاسد اس کے مفاسد کے برابر نہیں۔ اس کے مفاسد کفر کے مفاسد کے قریب پہنچ جاتے ہیں۔ بسااوقات قتل نفس سے زیادہ اس کی خرابیاں ظاہر ہوتی ہیں اور بیہ ہم عنقریب بیان کریں گے۔ ان شاء الله

وائسافی سوالی اللہ نے کی قوم کوقو م لوط سے پہلے اس طرح ہلاک نہیں کیا کہ
اس کبیرہ گناہ کی سزا میں اللہ نے کی قوم کوقو م لوط سے پہلے اس طرح ہلاک نہیں کیا کہ
اسے جڑبن سے اکھاڑ دیا ہو۔ اس قوم کو اس فعل بدکی وجہ سے اللہ نے وہ سخت سزادی کہ دنیا کی
کی قوم کو الی سزانہیں دی اور اسے ہلاک کرنے میں مختلف قتم کی عقوبتیں جع کر دی گئیں۔ ان
کی آبادی ان کے مکان ان پر اللہ دیئے گئے انہیں زمین کے اندر دھنسا دیا آسان سے ان پر
پھر برسائے گئے اور انہیں سنگار کیا گیا ان کی آسکھیں اندھی کر دی گئیں اور بمیشہ کے لئے یہ
عذاب ان پر لازم کر دیا گیا۔ اس قوم پر اللہ کی خطا کی ایسی ہوئی کہ یہ جرم بہت کی خرابیوں کا
موجب ہے۔ اور بیا آنا بڑا جرم ہے کہ اس سے زمین کا چنے گئی ہے۔ اور جس وقت زمین پر بیہ
گناہ ہوتا ہے زمین کے کنار ے جنبش کر جاتے ہیں فرشتے یہاں سے بھاگ کر آسان پر چلے

جاتے ہیں' اور زمین کے دور دراز گوشوں میں جا کر پناہ لیتے ہیں۔ جبکہ وہ اس تعل بدکو دکھے پاتے ہیں اور اس لئے بھاگ جاتے ہیں کہ کہیں عذاب اللی اتر آیا تو ہیے بھی اس کی زو میں نہ آجائیں۔ زمین بارگاہ اللی میں پکاراٹھتی ہے' پہاڑلرز جاتے ہیں۔

کی انسان کوفل کردیا جائے ہاس کے ساتھ لواطت کرنے سے بہتر ہے۔ ناحق قبل کر دیے جانے تھا کہ دیے جانے گا تو دیے جانے سے دہ قبید ہوگالیکن اس کے ساتھ لواطت کرنے کے بعد وہ قبل کیا جائے گا تو نجات ممکن ہی نہیں اور وہ آخرت کی فلاح و نجات سے بھی محروم ہوگا۔ اور بیدلوگ اس پر بید استدلال پیش کرتے ہیں کہ قاتل کی حد مقتول کے ورفاء کے اختیار میں ہے اگر وہ چاہیں تو معاف کرتے ہیں اور اسے قصاص میں قبل ہونے سے بچا سکتے ہیں۔ لیکن لواطت کرنے والے معاف کر سے جاری ہوگی۔ رہائی ممکن ہی نہیں ہے اور اس حد پر اصحاب رسول اللہ کا اجماع ہو چکا ہے۔ مسجح اور صرح احادیث جن کی کوئی ایک حدیث بھی معارض نہیں ہے اس پر دلالت کرتی ہیں کہ رسول اللہ کے صحاب نے اور خلفار راشدین نے ان احادیث برعمل کیا ہے۔ چنانچہ سیدنا خالد بن ولید طاقت کی حرب کے بعض اطراف میں ایک محض انہوں نے ایسا کو اس واقعہ کی اطلاع دی تو سیدنا ابو برصد لیں نے صحاب کرام کو جمع کیا اور اس بارے میں مشورہ کیا۔ سیدنا علی بن ابی طالب نے تمام سے خت رائے دی اور فر مایا: ''دنیا میں صرف ایک بی کی تو ماں جرم کی مرتکب ہوئی ہے اور آپ جانے ہیں اللہ نے اس کے ساتھ کیا سخت معاملہ کیا ہے میری رائے تو بہی ہوئی ہے اور آپ جانے ہیں اللہ نے اس کے ساتھ کیا سخت معاملہ کیا ہے؟ میری رائے تو بہی ہوئی ہے کہ اسے جلادیا جائے۔'' چنانچہ سیدنا ابو برصد این نے سیدنا خالد بن خوم کی رائے تو بہی ہے کہ اسے جلادیا جائے۔'' چنانچہ سیدنا ابو برصد این نے سیدنا خالد بن خالد بن

وليد ويكره بهجار اورسيدنا خالد بن وليد ن اسے جلاديا۔

اس بارے میں سیدنا عبد اللہ بن عباسؓ نے بیدرائے دی کہ ایسے آدمی کو آبادی میں جو سب سے بلند جگہ ہو وہاں لے جایا جائے اور وہاں سے سر کے بل شیچے بھین کا جائے اور اسے پھروں سے سنگار کر دیا جائے۔ ﴿ سیدنا عبد اللہ بن عباسؓ نے بیرحد اور سزا قوم لوط کی عقوبت وسزا سے اخذی ہے۔

نیز سیدنا عبداللہ بن عباس نے رسول اللہ مکا اللہ علی ہے یہ روایت نقل کی ہے کہ رسول اللہ کے فرمایا:

( مَنُ وَجَدُتُمُوهُ يَعُمَلُ عَمَلَ قَوْمِ لُوطٍ فَاقْتُلُوا الْفَاعِلَ وَالْمَفْعُولَ بِهِ اللهِ الْفَاعِلَ وَالْمَفْعُولَ بِهِ اللهِ الْفَاعِلَ وَالْمَفْعُولَ بِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

"جس كوتم قوم لوط كا كام كرتے پاؤتو تم فاعل اور مفعول دونوں كوفتل كردو"

یدروایت تمام اہل سنن نے بیان کی ہے اور ابن حبان وغیرہ نے اس حدیث کو میچ کہا ہے۔ امام احمد بن حنبل میں نے بھی اس روایت کو قابل ججت تشکیم کیا ہے اس حدیث کی اساد بخاری کی شرائط کے مطابق ہیں۔

نیز بدلوگ دلیل پیش کرتے ہیں کدرسول اللہ نے فرمایا ہے:

((لَعُنَ اللَّهُ مَن عَمِلَ قَوْمَ لُوطٍ))

"جوآ دی قوم اوط کا کام کرے اس پراللہ کی لعنت ہے"

ایک ہی حدیث میں تین مرتبدلعنت وارد ہے اور زانی کے حق میں کی جگہ ایک ہی حدیث میں تین مرتبدلعنت وارد نہیں ہے۔ زنا کے علاوہ دیگر کبائز میں بھی لعنت وارد ہے گر صرف ایک ہی مرتبہ ہے اور یہاں لوطی کے حق میں تین مرتبدلعنت وارد ہے۔

- ♦ السنن الكبرى للبهيقي (٨/ ٢٢٢) وشعب الايمان (٣/ ٣٥٤) ذم الملاهي لابن ابي الدنيا
   (١٣٥)
  - ♦ السنن الكبرى للبهيقي (٨/ ٢٣٢) مصنف ابن ابي شيبة (٥/ ٣٩٧) ذم الملاهي (١٣٠)
- ضن ابى داود. كتاب الحدود. باب فيمن عمل عمل قوم لوط (حديث ٣٣٦٢) مسند
   احمد (١/٠٠٠)
- ♦ مسند احمد (۱/ ۲۰۹) مسند ابی یعلی (۲۵۲۹) صحیح ابن حبان (۲۳۱۷) مستدرك حاكم
   (۳۵۲ /۳)

الله دَواكِشَافي كِيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

نیز رسول الله سکالی کے تمام صحابہ لوطی کے قتل پر متفق ہیں۔ کسی ایک صحابی نے بھی اس بارے میں اختلاف نہیں کیا ہے۔ اگر کی نے کھ اختلاف کیا ہے تو صورت قتل میں كە كى طرح اتے تل كيا جائے؟ نفس قتل ميں كى كواختلاف نہيں ہے۔ لوگ خواہ كخواہ كہتے ہيں كەمىلەاختلافى باورسحابەكاس مىل اختلاف ب- حالانكە بەسجابەكرام كا جماعى مئلەب-صرف صورت قل میں اختلاف ہے۔

نیز کہتے ہیں کہ زنا کے بارے میں جواللہ نے مذمت کی ہے اور لواطت کے بارے میں جو ندمت کی ہے دونوں پرغور کیا جائے تو فرق واضح ہو جائے گا۔ زنا کے بارے میں ارشاد ہے۔ ﴿ وَلَا تَقْرَبُوا الزِّقَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً ۚ وَسَاءٌ سَبِنِيلًا ۞ ﴿

(1Kmel=: 4/17)

"اورتم زنا کے قریب بھی مت جاؤ کہ ریہ ہے حیائی ہے اور برا راستہ ہے۔" اور لوطی کے متعلق ارشاد ہے:

﴿ آتَانُونَ الْفَاحِثَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ آحَدٍ مِّنَ الْعَلَمِيْنَ ۞ ﴾

(الاعراف: ٤/ ٨٠)

" كياتم ايباب حيائي كاكام كرتے ہوجس كوتم سے پہلے دنيا جہان والوں ميں كسى نے نہيں كيا۔" زنا کے متعلق لفظ فاحشة بصورت نکرہ وارد ہے۔جس کے معنی سے ہیں کہ جس طرح اور فواحش ہیں ای طرح ایک یہ بھی فاحشہ عمل ہے۔ لیکن لوطیوں کے متعلق الفاحشة بصورت معرفه وارد ب جس كمعنى يه بوت بين كه يدفعل فحش ك پورے بورے معنی برمشمل اور جامع ہے۔ یعنی تم لوگ سب کام کرتے ہوجس کا فحش ہونا تمام کے زو یک مسلم ہے۔ یہ کام اس قدر ظاہر انحش ہے کہ اس کے فحش ہونے کے ذکر کی بھی ضرورت نہیں "الفاحشة" فرمایا جس سے دوسری جانب اشارہ بھی نہیں ہوسکتا۔ بداہم دوسرے سمی کی طرف خیال بھی پیدانہیں کرسکتا۔ اور يه بعينها ال قول كي نظير ومثال ب جو فرعون في سيدنا موى سے كها تھا:

﴿ وَفَعَلْتَ فَعُلَتَكَ الَّذِي فَعَلْتَ ٥ ﴾ (الشعرا: ١٩/٢١)

"اورتونے وہ حرکت کی ہے جوتو کر گذرا۔"

لینی تم نے ایسا کام اور براعمل کیا ہے جس کی برائی بالکل واضح ہے۔ اور اس کی برائی

وروائشاف کی پیشی کی پیشی کی داس کی

سے ہرایک دافف ہے۔اس کے بعد اللہ اس فعل کی برائی کو سخت انداز میں پیش کرتا ہے کہ بیدہ ، بعر مین فعل ہے کہتم سے پہلے کی نے میفعل نہیں کیا۔

﴿ مِنَا سَبَقَكُمْ فِيهِا مِنْ أَحَدٍ مِنَ الْعَلَمِ بَنَ ٥ ﴾ (الاعراف: ١٠٠/٥) "يكام دنيا جهان مين تم سے پہلے كى فينيس كيا۔" اس كے بعداس كى مزيد برائى پيش كرتا ہے اور فرماتا ہے: ﴿ إِنْكُمْ فَدَا لَتُوْنَ الرِّجَالُ شَهْوَةً ۞ ﴾ (الاعراف: ١١/٤)

''تم مردول کے ساتھ شہوت رانی کرتے ہو۔''

یعنی یہ ایبا براکام ہے کہ اس کے سننے سے قلوب لرز جاتے ہیں' اور کان پھٹ جاتے ہیں کہ مردمرد کے ساتھ ایبا کام کرتا ہے۔ اس کے بعد اللہ یہ تنبیہ فرماتا ہے کہ یہ کام ہرگز ہرگز کرنے کا نہیں محض شہوت رائی کی غرض سے یہ فعل کیا جاتا ہے۔ وہ ضرورتیں اس سے پوری نہیں ہوتیں جومرد اور عورت کے جوڑے سے وابستہ ہیں' مثلاً: یہ کہ مردعورت کی طرف مائل ہوتا ہے' اور اس سے اپنی حاجت پوری کرتا ہے' میاں بیوی ہیں محبت والفت کا وہ رشتہ قائم ہو جاتا ہے کہ عورت کے ذریعی نسل پیدا کی جاتی ہے جس سے نوع انسانی اشرف المخلوقات کا تحفظ ہواتا ہے کہ عورت کے ذریعی نسل پیدا کی جاتی ہے جس سے نوع انسانی اشرف المخلوقات کا تحفظ ہوتا ہے جو بعینہ نسب کے رشتہ کے برابر ہوتا ہے' عورتوں پر مردوں کی حکومت قائم ہوتی ہے' ہوتا ہے جو بعینہ نسب کے رشتہ کے برابر ہوتا ہے' عورتوں پر مردوں کی حکومت قائم ہوتی ہے' اور دینداز اللہ پرست لوگ پیدا ہوتے ہیں' رسول عَلَیْقِ کی امت ہیں اضافہ ہوتا ہے' جس کی کورت و فراوانی کسے آپ دوسرے انبیاء کے مقابلہ ہیں قیامت کے دن فخر کریں گے۔ یہ اور اس فتم کی بے شار صلحتیں عورتوں سے وابستہ ہیں۔ لوطی ان تمام مصلحتوں کے خلاف اقدام کرتا ہے۔ لواطت ان تمام باتوں کی پرورش کرتی ہے۔ یہ کرتا ہے۔ لواطت ان تمام باتوں کی پرورش کرتی ہے۔ جن کی خرابیاں حصر واحصاء سے باہر ہیں کرتا ہے۔ لواطت ان تمام باتوں کی تفصیل اللہ کے سواکوئی نہیں جاتا۔

اس کے بعد اللہ اس کی قباحت کی مزید تا کید فر ماتا ہے کہ لوطی فطرت انسانی کے خلاف اقدام کرتا ہے مرد کوجس فطرت پر پیدا کیا ہے اس کی خلاف ورزی کرتا ہے۔فطرت سے کہ

مردعورتوں سے اپن شہوت بوری کریں نہ کہ مردول سے کیکن لوطی اس فطرت کے خلاف کام کرتا ہے۔فطرت طبیعت جلت کے سراسرخلاف اقدام کرتا ہے اور یہی وجھی جس کی بنا پرقوم لوط كى آباديوں كواللہ نے الث ديا منقلب كرديا اورسر كے بل وے مارا۔

اس کے بعداس کی قباحت کی مزید تاکید فرماتا ہے کہ یہ بے راہ روی اور زیادتی ہے اور بدلوگ حد چھوڑ کرآ گے بڑھتے ہیں۔اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ بَلُ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُّسْمِ فَوْنَ ۞ ﴿ (الاعراف: ١١/٨)

"بلكةتم توحدے بى گزر گئے ہو"۔

غور کروکیا اس قتم کی تاکیدیا اس کے قریب قریب بھی زنا کے متعلق وارد ہے؟ پھراللہ ان کے متعلق بیتا کید فرما تا ہے:

﴿ وَنَجَيْنُكُ مِنَ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ تَعْمَلُ الْخَبَيْتِ. ٥﴾

(الانبياء: ١٩/٣١) "اورلوط کوہم نے اس بستی سے نجات دی جو خبیث کام کرتی تھی۔" اس کے بعد اللہ اس قوم کے دو مروہ وصف بیان کرکے اس کی انتہا درجہ کی قباحت کو

﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا قُوْمَ سَوْءٍ فلِيقِيْنِ ۞ ﴿ (الانبياء:١٠/١١)

''واقعی وہ برے اور بدکارلوگ تھے۔'' الله تعالی اپنے پیٹیر کی زبان سے بیکہلوا تا ہے: ﴿ قَالَ رَبِّ انْصُرْفِي عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِيْنَ ۞ ﴿ (العنكبوت: ٢٠/٢٩) ''اے میرے پروردگار!ان تباہی انگیز لوگوں کے مقابلہ میں میری مد دفر ما۔'' اور پر فرشتوں نے سیدنا ابراہیم عظیاتا کے سامنے قوم لوط کو ظالم کہا:

﴿ إِنَّا مُهْلِكُونَا اَهْلِ هٰذِهِ الْقَرْيَةِ، إِنَّ آهْلَهَا كَانُوا ظَلِمِينَ ٥ ﴾

(العنكبوت: ٢٩/١٩)

" ہم اس بستی کے رہنے والوں کو ہلاک کرنے والے ہیں ( کیونکہ) یہال کے باشدے يقيناً ظالم بيں-"

غور کرو کیا بیعقوبت وسزا مکی اور کے لیے بیان کی گئی ہے؟ ایسی ندمت کسی دوسرے گناہ کی بھی نہیں کی گئی۔جب سیدنا ابراہیم عظالیا اس قوم کے بارے میں کچھ جت پیش کرتے

میں اور عذاب کے مل جانے کی کوشش کرتے ہیں تو فرشتے جواب دیتے ہیں:

﴿ بِلَانْبِرْهِيْمُ ٱغْدِضْ عَنْ لِهٰذَا، إِنَّهُ قَدْ جَاءَ ٱمْدُ رَبِّكَ ۚ وَانْتُهُمْ اَتِيْهِمْ عَدَابٌ غَيْرُ مَرْدُوْدٍ ۞ (مود: ١١/١١)

''اے ابراہیم! یہ بات چھوڑ دو۔تمہارے رب کا حکم آپنچا ہے اور ان پر نہ لوٹایا

جانے والا عذاب ضرور آنے والا ہے۔" ان لوطیوں کے تمرد وغرور پرغور کرو کہ ان کی خباثت وسرکشی کس درجہ بڑھی ہوئی تھی کہ

جب بی فرشتے سیدنا لوط علیما کے یہاں پہنچتے ہیں تو انسانی شکل میں نہایت خوبصورت شکلوں میں پہنچتے ہیں۔لوطی سیدنا لوط عائیٹا کے مکان کی طرف دوڑ پڑتے ہیں اور اللہ کا بیر پیغمبر جب ان کو و يكما عن تحراجاتا عاوركبتا ع:

﴿ لِقَوْمِ هَوُلاً بَنَاتِنَ هُنَ ٱطْهَرُ لَكُمْ ۞ (هود:١١/٨١)

"اے میری قوم اید ہیں میری بٹیال جو تمبارے لیے بہت ہی پاکیزہ ہیں"۔ ابے مہانوں کی عزت و آبرو بھانے کے لیے اپنی لڑکیاں پیش کرتا ہے کہ لوگو! میری لڑکیوں ہے تم شادی کرلو مگر میرے مہمانوں کو نہ چھیڑو۔ میرے لیے بیشرم و عار کا موجب ہے۔ چنانچ سیدنالوط علی ان سے کہتے ہیں:

﴿ لِقَوْمِ لَمُؤُكِّمْ بَنَاتِنَ هُنَ ٱطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تُخْرُونِ

فِي ضَيْفِي و أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلُ رَشِيْدُ 0 ﴾ (هود: ١١/٨٥)

"اے میری قوم! یہ بیں میری بٹیاں جو تبہارے لیے بہت ہی یا کیزہ بین اللہ سے ڈرواور مجھے میرے مہمانوں میں رسوانہ کرو کیاتم میں ایک بھی بھلا آ دی نہیں'' اس كا جواب يدمتم دلوك كيادية بين؟ اس يرجمي غور كرو- جواب دية بين: ﴿ لَقَدُ عَلِمْتَ مَالَنَا فِي بَلْتِكَ مِنْ حَتِّي، وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا

تُرِيْدُ ٥ ﴿ (هود: ١١/١٥)

"م جانع ہو کہ جمیں تمباری بیٹیوں کی کوئی ضرورت نہیں اور جو جاری اصلی جاہت ہے وہ تم خوب جانتے ہو۔' یوس کر اللہ کا پیغیر تھنڈی سانس لیتا ہے اور کہتا ہے: ﴿ لَوْ آنَ لِي بِكُمْ قُوَّةً آوَ اوِئَى إِلَّى زُكْنِ شَدِيدٍ ۞ (مود: ١١٠/٨) " كاش! مجھ ميں تمبارے مقابله كى طافت ہوتى يا ميں كى مضبوط بناہ ميں ہوتا"-

یہ من کر اللہ کے بھیجے ہوئے فرشتے سیدنا لوط علیظا کو حقیقت حال سے مطلع کرتے ہیں اور کہتے ہیں آپ گھبرائے نہیں وہ نہ ہمارا کچھ بگاڑ سکتے ہیں اور نہ آپ کو د کھ دے سکتے ہیں۔ہم کو اللہ نے ان کی ہلاکت کے لیے بھیجا ہے۔

﴿ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَنْ يَصِلُوْا إِلَيْكَ ٥ ﴾ (هود:١١/١١)

''ہم تمہارے دب کے بیسجے ہوئے فرشتے ہیں ناممکن ہے کہ پیچھ تک پینچ جائیں۔'' پھرانہیں اللہ کی بشارت ساتے ہیں اورلوطیوں کے لیے جوعذاب لے کرآئے ہیں اس کی نہیں روز عصص ہوں 'ک تارید

كى انبين اطلاع دية بين كيت بين:

﴿ فَأَشْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ الَّيْلِ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ اَحَدُّ إِلَّا الْمُنْكُمْ اَحَدُّ إِلَّا الْمُنْكَ النَّابُ وَلَا يَلْتَفِتُ مِنْكُمْ اَكَدُسُ الصَّبُحُ اللَّهِ الصَّبُحُ اللَّهُ الصَّبُحُ اللَّهُ الصَّبُحُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللِّلْمُولِلِي اللللْمُولِقُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللِمُ ال

"م چھرات گئے اپنے گھر والوں کو لے کریہاں سے نکل کھڑے ہو ..... اور تم میں سے کوئی چھھے مؤکر ندد کھے۔ ہاں تہاری بیوی ضرور مؤکر دیکھے گئ اس پر وہی عذاب آئے گا جوان (سب گنامگار) لوگوں پر آئے گا۔ ان کوعذاب چہنچنے کا مقررہ وقت صبح ہے۔ کیا صبح کا وقت قریب نہیں ہے۔ "

جب الله کا پیغیران کی ہلاکت میں کچھ دیر پاتا ہے''تو کہتا ہے کہ جلد اتر نا چاہیے'' فرشتے کہتے ہیں ہاں جلد سے عذاب اتر ہے گا۔

﴿ اَلَيْسَ الطَّنْبُحُ يِفَوِيْكِ ۞ ﴿ (هود: الرا۸) '' كياضح كا وقت قريب نہيں ہے؟''
اللّٰه كَ فَتَم ! اللّٰه كے ان دشمنول كى ہلاكت و بربادئ اور اللّٰه كے پیغبر اور اللّٰه كے دوستوں
كی نجات میں سحر سے لے كرطلوع فجر سے زیادہ وقت نہیں گزرا كہ اللّٰه كے دشمنوں كى آبادیاں
نَحَ و بن سے اکھاڑ دى گئیں اور آسان كے قریب تک لے جائی گئیں۔ اور اس قدر او فجی لے
جائی گئیں كہ آسان كے فرشتے ان كے كؤں اور گدھوں كى آ وازیں سنتے تھے۔ اور وہ فرمان اللهی
جور ذہیں ہوسكتا اللّٰه كے بندے سيدنا جرائيل علينا كے سامنے دہرایا گیا كہ ان كوالٹ دؤ اوندھا
كردؤ اور ہلاك كرمارو۔

﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمُونًا جَمَلُنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَإَمْطَازُنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً قِنْ سِجِيْنِلِهُ مَّنْضُؤدٍ ۞ (هود: ١١/٨١)

''پس جب ہماراعذاب آپنچا تو ہم نے اس بستی کوزیروز بر کر دیا۔ اور کنگر ملے پھر

الم نے ال پرت بتد برسائے۔"

اور ان کی ہلاکت و بربادی کو اللہ نے دنیا جہاں کے لیے عبرت و یادگار چھوڑا اور پر ہیز گاروں کے لیے موعظ ونصیحت کا سامان مہیا کر دیا۔

﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا لِيتٍ لِلْمُتَوَسِّمِ أَنِ } ٥ وَ إِنَّهَا لَبِسَبِيْلٍ مُقِيْمٍ ٥

إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَهُ ۗ لِلْمُؤْمِنِينِ ۞ ﴿ (الحجر: ١٥/١٥) كا

''یقیناً ہرایک عبرت حاصل کرنے والے کے لیے اس میں بہت می نشانیاں ہیں ہیہتی ایسی راہ پر ہے جو برابر چلتی رہتی ہے اور اس میں ایما نداروں کے لیے بڑی نشانی ہے'' سیدنا جرائیل طینیانے اس طبقہ کو اس حالت میں اٹھایا کہ بیدلوگ بے خبر تھے غرور و تمرد کے نشہ میں سوئے پڑے تھے صبح ہوتے ہوتے بیسب کے سب عذاب الہی کا شکار بن گئے اور کوئی چیز ان کے لیے نفع بخش ثابت نہ ہوئی:

مَآرِبُ كَانَتُ فِى الْحَيَاةِ لِآهُلَهَا عَذَابًا فَصَارَتُ فِى الْمَمَاتِ عَذَابًا ''وہ مقاصد جوان كى زندگى ميں ان كے ليے عذاب تقے موت كے بعد بھى ان كے

ليعذاب بي رب-'

دوائشافی کی دی اور در این اور کی در اسکانی کی در اسکانی در اسکانی در اسکانی در اسکانی در اسکانی کا بین اور انیس کها جار با ب این اکامزه چکوو

﴿ إِصْلَوْهَا فَاصَبِرُوْا ٱوَلَا تَصْبِرُوْا، سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ النَّمَا تُجْزَوْنَ

مَاكُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ٥ ﴾ (طور: ١٦/٥٢)

اس دوزخ میں داخل ہو جاؤ اور صبر کرویا نہ کرو تمہارے لیے برابر ہے تم کو تمہارے کے کر سزادی جائے گی۔''

اس کے بعد اللہ تعالی اس قوم کے پیرؤں اور بدکر داروں کو بخت سے بخت وعید سے وُرّا آیا ہے۔ فرما تا ہے:

> ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ الظُّلِمِ أَنِ بِبَعِبْدٍ ۞ (هو: ١١/٨٥) "اوروه مقهور آبادي ان ظالمول سے پھے دورنيس ہے۔"





(فَطَيْلُة : ٨٦

#### ز نا اور لواطت کی سزا میں کمی بیشی (ان لوگوں کے جوابات جولواطت کی عقوبت (سزا) کوزنا کی عقوبت سے کم بتلاتے ہیں)

جولوگ کہتے ہیں کہ لواطت ایک ایک معصیت اور گناہ ہے جس کی حد اللہ تعالیٰ نے متعین نہیں کی اور اس لیے لواطت کی عقوبت زنا کی عقوبت سے کم ہے۔

اس قول کے چند جوابات ہیں:

اول: یه که دین النی کے مبلغ محمد رسول الله طافیا نے لواطت کی حدقل مقرر فرمائی ہے۔ اور قل کا حکم حتمی اور بقین ہے۔ الله کا رسول جو چیز بھی شروع فرماتا ہے وہ الله بی کی جانب سے شروع ہوتی ہے۔ ایس اگر تمہارا مقصد بیہ ہے کہ لواطت کی حد شرعاً مشروع نہیں ہے تو یہ قطعاً غلط ہے۔ اور اگر تمہارا مقصد بیہ ہے کہ قرآن حکیم کی کئی نص سے حد ثابت نہیں ہے تو یہ صحیح ہے لیکن اس سے انتفاء حکم لازم نہیں آتا کیونکہ اس کی حدرسول الله طافیا کی سنت سے ثابت ہے۔

ید کرتمهارا بداستدلال حکم رجم سے ٹوٹ جاتا ہے کیونکدرجم کا حکم سنت نبوی سے ثابت

عِقرآن سے ہیں۔

اگرتم کہو کہ رجم کا حکم قرآن سے ثابت ہے جس کے الفاظ قرآن سے منسوخ ہو گئے ہیں اور حکم باقی ہے تو ہم کہیں گے شراب نوشی کی حد سے بید دلیل ٹوٹ جاتی ہے کیونکہ ش نشریک سیند مندی سے شاہدہ میں

شراب نوشی کی حدسنت نبوی سے ثابت ہے۔

یہ کہ ایک خاص معین دلیل کی نفی سے مطلق دلیل کی نفی لازم نہیں آتی اور نہ ہی مدلول کی نفی لازم آتی ہے۔ اور ہم بیان کر چکے ہیں کہ جس دلیل کی تم نفی کر رہے ہو وہ منتفی نہیں ہے۔

تم یہ کہتے ہو کہ لواطت ایک ایسافعل ہے جو طبائع انسانی کے خلاف ہے اور طبیعتیں اس

ے نفرت کرتی ہیں اور اس لیے لواطت کرنا مردہ عورت یا چوپائے کے ساتھ وطی کرنے کے مانند ہے۔اس کا جواب ہم چند طریقوں سے دیں گے:

اول: 'ید کرتمهارایه قیاس بالکل غلط قیاس ہے۔ یہ قیاس رسول الله کی سنت اور اجماع صحابہ کے خلاف ہے اس لیے مردود ہے جیسا کہ او پر معلوم ہو چکا۔

وم: یہ کہ حسین وخوبصورت مرد کے ساتھ کہ جس کا فتنہ تمام فتنوں کو ہوا دیتا ہے وطی کرنے کو گر مے سے گرھے چو پائے اور مردہ عورت کے ساتھ جماع پر قیاس کرنا ایک باطل قیاس ہے۔
کیا کسی حسین وخوبصورت آ دمی کو گدھی' گائے' اور مردہ عورت کے برابر کہا جاسکتا ہے؟
کیا گدھی' گائے پر کوئی عاشق ہوسکتا ہے یا انکاعشق کسی کو اپنا اسیر بنا سکتا ہے؟ اور کسی کے فکر اور نفس پر غالب آ سکتا ہے۔ اب بتاؤ اس قیاس سے فاسد ترین قیاس کونسا قیاس ہوسکتا ہے؟

سوم: یہ کہ تہماری یہ دلیل اس ہے بھی ٹوٹ جاتی ہے کہ اگر کوئی شخص اپنی مال بہن بیٹی سے
وطی کرتا ہے تو باوجود یکہ یہاں طبعی نفرت کلمل طریقہ پر موجود ہے اسے سخت سے سخت
سزا دی جائے گی۔اور ایک قول کے بموجب اس پر سخت ترین عقوبت جاری کی جائے
گی۔ بیٹخص محصن ہو یا غیر محصن قتل کیا جائے گا۔اور ایسی ہی ایک روایت میں امام احمد
بن حنبل میں ہے ہی مروی ہے اور امام اسحاق بن راہو یہ آور محدثین کی ایک بہت
بری جماعت اس کی قائل ہے:

سنن الى داؤدُ سنن ترندى مين سيرنا براء بن عازب الله المي مروى بوه كهتم بين القينتُ عَمّى وَمَعَة الرَّايَةُ فَقُلْتُ لَهُ اللّى أَيْنَ تُرِيدُ؟ قَالَ بَعَثَنِي رَسُولُ الله تَلْقُمُ اللّى رَجُلٍ نَكَحَ امُرَءَةً أَبِيه مِن بَعُدِم أَن أَضُرِبَ عُنْقَةً وَآخُذَ مَالَةً)) (قال الترمذي: هذا حديث حسن)

''میں اپنے چھا سے ملا' ان کے ہمراہ جھنڈا تھا۔ میں نے ان سے پوچھا: کہاں کا ارادہ ہے؟ انہوں نے کہا: مجھے رسول اللہ مُلِيَّا نے ایک آ دمی کی طرف بھیجا ہے۔ جس نے اپنے باپ کی بیوی سے باپ کے مرنے کے بعد نکاح کیا ہے۔ میں کہ جا

<sup>﴿</sup> سنن ابى داود. كتاب الحدود. باب فى الرجل يزنى بحريمه (حديث ٣٣٥٧) سنن نسائى. كتاب النكاح.باب نكاح مانكح الآباء (حديث ٣٣٣٣)وسنن ترمذى(١٣٦٢)سنن ابن ماجه (٢٢٠٧)غمه

## الله دَوالدَشافي كِيْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

کراس کی گردن اڑا دوں اور اس کا مال لے لوں۔"

جوز جانی کہتے ہیں کہ براء کے چھا کا نام حارث بن عمرو ہے۔

سيدنا ابن عباس والتو بيان كرت بين كدرسول الله مالية

((مَنُ وَقَعَ عَلَى ذَاتِ مَحُرَمٍ فَاقُتُلُوُهُ)) 🌣

"جوآ دی این ذی محرم کے ساتھ زنا کرے اسے قل کردو۔"

جہاج بن یوسف کے سامنے ایک مخص کو پیش کیا گیا جس نے اپی بہن پر قبضہ جما رکھا تھا۔ جہاج نے اسے محبوس رکھنے کا حکم دیا اور کہا: اس کے متعلق رسول اللہ طُالِيَّ کے صحابہ سے مسئلہ دریافت کرو۔ چنانچے سیدنا عبداللہ بن مطرف سے دریافت کیا گیا۔ انہوں نے کہا: رسول اللہ طُالِیُّ سے میں نے سائے:

((مَنُ تَخَطَّى حَرَمَ الْمُؤْمُنِيُنَ فَخَطُّوا وَسُطَةً بِالسَّيفِ)) \* " " (مَنُ تَخَطَّى الْمُؤمُنِينَ فَخَطُّوا وَسُطَةً بِالسَّيفِ)) \* " " وَوَا دَى ايمان والول كى حرمت كافرو"

گواس حدیث میں وسط درمیان سے کاٹ دینے کا تھم ہے لین اصل مسئلہ کی مستقل دلیل اس میں موجود ہے۔ اور وہ یہ کہ جس سے کسی حالت میں بھی وطی و جماع جائز نہ ہواس سے وطی و جماع کرنے والے کی سزا اور حدقتل ہے۔ اور اس پر وہ حدیث بھی دلالت کرتی ہے جو مال بیٹی کے ساتھ جماع کرنے سے قتل واجب کرتی ہے۔ دیگر ذوات محارم کے متعلق بھی یہی کہا جائے گا کہ جو آ دمی ایسی عورت سے وطی جماع کرے جس سے کسی حال میں وطی جماع جائز نہیں اس کی حدقتل ہے۔ کی حدقتل ہے۔ کی حدقتل ہے جس طرح کہ لوطی کی حدقتل ہے۔

تحقیق یہ ہے کہ ان ہر دومئلوں پرنض سے استدلال کیا جاسکتا ہے۔ نیز قیاس تھے بھی ان ہر دومئلوں پرنض سے استدلال کیا جا سکتا ہے۔ نیز قیاس تھے بھی ان ہر دومئلوں کی صحت پرشہادت دیتا ہے۔ البتہ کچھ اختلاف ہے اور وہ یہ کہ اس خصوصیت رشتہ کی وجہ سے قبل کی سزادی جائے گی یا صدرنا کی بنا پر؟ اور اس میں دوقول ہیں۔ امام شافعی، امام مالک، اور امام احمد انتظام ایک روایت کے مطابق اس طرف گئے ہیں کہ اس کی حد زنا کی صد

深 cèlèmlés 兴泰深泰兴泰兴

ہوگی۔ اور امام احمد، امام اسحاق ہوئی ، اور محدثین کی ایک جماعت اس طرف گئ ہے کہ ہر حال

میں قبل کرنا یہی اس کی حدہ۔

بیتمام حفزات اس امر پر بھی منفق ہیں کداگر کمی شخف نے کسی ذی محرم سے نکاح کرلیا اوراس سے جماع کیا اور اس کی حرمت سے وہ واقف تھا تو اس پر زنا کی حد جاری ہوگی۔ صرف امام ابوصنیفہ میلید کا اس بارے میں بیر سلک ہے کہ چونکہ شبہ کی گنجائش موجود ہے اس لیے حد ساقط ہوجائے گی۔

اس کے جواب میں دوسرا فریق ہے کہتا ہے نکاح کا نام دھر کراس نے جماع کیا ہے اس ليے جرم اور زيادہ وزنى ہو جاتا ہے۔ دوم حرام چيزوں كا اس نے ارتكاب كيا ہے ايك تو يدكدوه عقدِ حرام كا مرتكب ہوا' دوسرا جماع حرام كا مرتب ہوا جب حرام عقد كے ساتھ جماع حرام ضم ہو گیا تو عقوبت وسزا کیونگر ہلکی ہوگی۔

مردہ عورت کے ساتھ جماع و وطی کرنے کے متعلق فقہاء کے دوقول ہیں۔اور پیر دونوں

قول امام احمد بن حنبل وغيره كالمسلك بين-

ایک قول سے کہ مردہ عورت کے ساتھ زنا کرنے سے حد واجب ہو گی اور سے امام اوزاعی کا قول ہے۔اس پر حدیقینا جاری ہوگی کیونکہ اس کا یفعل ایک بہت بڑا جرم ہے اس لیے کہ اس نے ایک محش کام کیا اور پھر مردے کی حرمت تو ڑوی۔





(فَطْیِّلْنَ : ۸۷

#### چو پائے سے بدفعلی کرنے والے پر حدلازم ہوگی یا تادیبی سزا؟ (چوپائے کے ساتھ بدفعلی کرنے سے حدلازم ہویا تادیبی تعزیز؟)

چو پائے کے ساتھ وطی اور بدفعلی کرنے کی عقوبت وسزا کے متعلق تین قول ہیں: اول: یہ کہ چو پائے کے ساتھ بدفعلی کرنے والے کی تادیب کی جائے گی لیکن اس پر حد نہیں ہوگی۔ یہ قول امام مالک بھٹلۂ اور امام ابو صنیفہ بھٹلۂ کا ہے اور ایک قول امام شافعی میشلۂ کا بھی ہے اور امام اسحاق مُعظمۂ کا بھی یہی قول ہے۔

دوم: یه که اس کا حکم زانی کا حکم ہے۔ اگر کنوارا' غیر شادی شدہ ہے تو اے کوڑے لگائے جائیں گے اور اگر محصن' شادی شدہ ہے تو اے رجم کیا جائے گا اور بیقول سیدنا حسن گا

سوم: ہیں کہ اس کا تھم لوطی کا تھم ہے۔امام احمد بن صنبل میں یک بھی یہی تصریح ہے۔ ان ہر دومختلف اقوال کے پیش نظریہ امرمتخرج ومتنبط ہوتا ہے کہ یا توحتی طور پرقل کر دینا اس کی حدہے یا اس کی حدوہ حدہے جوزنا کی ہے؟

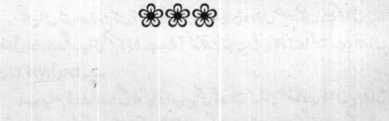
جولوگ اس کی حدقل بتلاتے ہیں وہ استدلال میں ابودا وُد کی وہ روایت پیش کرتے ہیں جوسید تا عبداللہ بن عباسؓ بیان کرتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا ہے:

((مَنُ آتَى بَهِيُمَةً فَاقُتُلُوهُ وَاقْتُلُوهَا مَعَةً))

'' جو شخص چو پائے کے ساتھ بدفعلی کرےائے قتل کر دواوراس کے ساتھ چو پائے کو بھی قتل کردو۔''

بیاس لیے کہ بیوطی و دخول ایسا ہے کہ کسی حال میں جائز نہیں للبذا اس کی حدقل ہے۔

جولوگ اس کے متعلق حد کے قائل نہیں وہ یہ کہتے ہیں کہ اس بارے میں کوئی تھی حدیث موجود نہیں ہے۔ اگر کوئی سیح حدیث موجود ہوتی تو ہم ضرور اس کے قابل ہو جاتے۔اس کی مخالفت کا ہمارے پاس کوئی راستہ ہی نہیں ہوتا۔ چنا نچہ اسمعیل بن سعید شائجی اس باب میں کہتے ہیں: میں نے امام احمد مُعَشَّة سے بوجھا كہ چويائے كے ساتھ بدفعلى كرنے والے كاكيا تھم ہے؟ تو امام صاحب خاموش ہو رہے۔'' اور عمرو بن ابی عمرو کی حدیث اس بارے میں ثابت شدہ حدیث نہیں ہے۔ طحاوی اس حدیث کوضعف کہتے ہیں۔ نیز بدروایت سیدنا عبداللہ بن عباس ٹاٹھؤ بیان کرتے ہیں کیکن خودان کا فتو کی اس کے خلاف ہے۔ وہ بیفتو کی ویتے ہیں کہاس پر حد نہیں ہے۔ چنانچہ ابوداؤد کہتے ہیں کہ ابن عباس کا بیفتو کی ان کی حدیث کوضعیف قر ار دیتا ہے <del>^</del> اس میں بھی کوئی شبہ نہیں ہے کہ اس بارے میں طبعی زجرو تو بیخ باعتبار لواطت طبعی زجرو توئ سے زیادہ قوی ہے۔ اور ظاہر ہے کہ انسانی طبائع میں چویائے کے ساتھ وطی و دخول کرنے اور انسان کے ساتھ وطی و دخول کرنے میں زمین و آسان کا فرق ہے اور اس لیے ایک کو دوسرے پر قیاس کرنا قیاس فاسد ہے۔





#### www.KitaboSunnat.com

فَظِّيلًا : ٨٨

لواطت کومساحقت پر قیاس کرنا درست نہیں (باہم مردوں کی وطی و دخول کو دوعورتوں کی باہمی ساحقت پر قیاس کرنا غلط ہے)

سمی مرد کے ساتھ وطی (عمل قوم لوط) کرنے کو دوعورتوں کی مساحقت (چیٹی کھیلنا) پر قیاس کرنا قیاس مع الفارق اور فاسدترین قیاس ہے ٔ وہاں ایلاج و دخول متصور نہیں ہے۔ بلکہ بیہ ایسا ہے کہ ایک مرد دوسرئے مرد سے بلا ایلاج دخول کے مباشرت کر لیتا ہے۔علاوہ ازیں بعض اصادیث مرفوعہ کے اندر بی بھی وارد ہے:

((اذَا آتَتِ الْمَرُأَةُ الْمَرُأَةُ الْمَرُأَةَ فَهُمَا زَانِيَتَانِ))

''عورت عورت سے اختلاط کرے تو وہ دونوں زنا کار ہیں۔''

لیکن اس میں حدلا زمنہیں آتی کیونکہ اس میں ایلاج و دخول متصور نہیں ہے گواس پر زنا کا اطلاق ہوا ہے۔ گریہ اسی قتم کا زنا ہے۔ جوآ ککھ قدم' زبان وغیرہ کا زنا ہوا کرتا ہے۔اور اس پر بھی زنا کا اطلاق ہوتا ہے۔

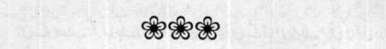
جب بیامر ثابت اور واضح ہوگیا تو اب بیبھی سمجھ لیجئے کہ تمام مسلمانوں کا اس پر اجماع واتفاق ہے کہ اپنے مملوک و غلام کے ساتھ لواطت کرنا وہیا ہی ہے جیسائسی اور کے ساتھ لواطت کرنا ہے جن لوگوں کا خیال ہے کہ اپنے مملوک و غلام کے ساتھ لواطت جائز ہے اور وہ اس آیت سے استدلال کرتے ہیں:

(المومنون: ۲۲/۲)

''اور جو لوگ اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں سوائے اپنی بیبیوں اور اپنی باندیوں کے کیونکہ اس صورت میں ان پر ملامت نہیں۔''

﴿ السنن الكبرى للبهيقى (٨/ ٢٣٣) شعب الايمان (٥٣٥٨) موضوع محد بن عبدالرحمن كذاب راوى ب-

جولوگ مملوک باندی پرمملوک غلام کو قیاس کرتے ہیں وہ کافر ہیں۔ ایے لوگوں سے توبہ کرنے کا مطالبہ ای طرح کیا جائے گا جس طرح مرتد سے توبہ کرنے کا مطالبہ کیا جائے گا جس طرح مرتد سے توبہ کرنے کا مطالبہ کیا جاتا ہے اگر توبہ کرنے کا مطالبہ کیا جاتا ہے اگر توبہ کرنے کا مطالبہ کیا جاتا ہے اگر توبہ کرنے کا جائے۔ اپنے مملوک وغلام سے لواطت کرنے گائے یا غیر مملوک سے لواطت کرنے کا ہے یا غیر مملوک سے لواطت کرنے کا ہے۔





(نَطْیَان : ۸۹

### مرض عشق کی دوا

اس کے بعداب اگر کہا جائے کہ باوجود ان تمام باتوں کے آیا اس مہلک مرض کی کوئی دوا بھی ہے یا نہیں؟ اس قاتل جادو کے اتار کا کوئی منتر ہے یا نہیں؟ ان مہلک خیالات کے دفیعہ کا کیا ذریعہ اور کیا طریقہ ہے؟ کیا اس کے لئے مقصود تک چینچنے کی کوئی راہ ہے یا نہیں؟ کیا خواہش کا نشہ اتار نے اور اس نشہ سے افاقہ حاصل کرنے کی کوئی شکل ہے یا نہیں؟ کیا کی طبیب کے پاس مرض عشق کی ووا ہے؟ اور عاشق کے قلب میں جو مرض اپنی جگہ کر چکا ہے اور وہ اپنادل کھوچکا ہے اس کا کوئی علاج ہے؟ اور عاشق کے قلب کا مالک ہوسکتا ہے اس کا کیا طریقہ ہے؟ اس کے قلب کو کیوں کر اور کس طرح صحت نصیب ہوسکتی ہے؟ اس کا حال میہ ہو چکا ہے کہ مجبوب کے بارے میں کوئی طلامت کرتا ہے تو وہ بجائے شرمندہ ہونے کے اس سے لذت اندوز ہوتا کے بارے میں کوئی طلامت کرتا ہے تو وہ اس بارے میں اور تیز گام ہو جاتا ہے۔ اس کا قلب زبان قال سے یکارتا ہے:

وَقَفَ الْهَوَى بِي حَيثُ أَنْتَ فَلَيْسَ لِي مُتَقَدِّمُ مُتَأَخِّرٌ عَنْهُ وَلا مُتَقَدِّمُ

"تری محت نے مجھے وہاں لا کھڑا کر دیا جہاں تو ہے اب مجھے یہاں سے نہ کوئی بیجھے ہٹا سکتا ہے نہ آگے بڑھا سکتا ہے۔"

۔ اغلبًا اصل استفتاء کے اندر جو پہلا سوال ہے اور جس مرض کی دوا طلب کی گئی ہے اس کا مقصد یہی ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ ہاں اللہ تعالیٰ نے جومرض بھی پیدا کیا ہے اس کی دوا بھی پیدا کی ہے لیکن دواجو جانتا ہے دہ جانتا ہے اور جونہیں جانتا وہ نہیں جانتا۔ ◆

اس مرض کے علاج کے دوطریقے ہیں ایک یہ کہ سرے سے مرض کا مادہ بھی پیدا نہ ہونے پائے 'دوسرایہ کہ مادہ تو پیدا ہو چکا ہے اور اب اس کا قلع قمع کیا جائے' اور یہ دونوں با تیں اللہ جس کے لیے آسان کر دیتا ہے آسان ہیں اور اللہ کی مدد جس کے لیے نہ ہواس کے لیے دشوار ہیں۔سارے اختیارات اللہ کے ہاتھ میں ہیں۔

اس مرض کورو کئے کے دوطریقے ہیں: ایک بیا کہ آگھ کی حفاظت کی جائے کیونکہ نظرونگاہ ابلیس لعین کا زہر میں بچھا ہوا تیر ہے۔جس کی نظرونگاہ آزاد ہے اس کی حسرتیں دائمی ہیں۔ (آگھ کی حفاظت میں بے شارفوائد ہیں۔)

اول: یه که اس سے تھم الہی کا امتثال ہوتا ہے۔ اور امتثال امر بندے کی دنیا عقبی کی اصل سعادت ہے۔ اور امتثال امر سے بہتر دنیا عقبی میں بندے کے لیے کوئی نفع بخش چیز نہیں اور دنیا میں جس شخص نے بھی دنیا اور آخرت کی سعادت حاصل کی ہے صرف امتثال امر ہی کے ذریعہ حاصل کی ہے۔ اور جو آدمی بھی دنیا اور آخرت کی شقاوت کا حقدار ہوا ہے وہ تھم الٰہی کی خلاف ورزی ہی سے حقدار ہے۔

دوم: یہ کہ آگھ کی حفاظت میں یہ فائدہ ہے کہ وہ مسموم و زہر آلود تیر جو قلب تک پہنچ کر انسان کو ہلاک کر دیتا ہے قلب تک پہنچنے نہیں یا تا۔

سوم: یه که آنکه کی حفاظت سے قلب کو ذات اللی سے انسیت و محبت پیدا ہوتی ہے اور پوری طرح جمعیعة خاطر حاصل ہو جاتی ہے۔اور نگاہ آزاد ہوتی ہے تو قلب منتشر اور پراگندہ ہو جاتا ہے اور بیر چیز بندے کواللہ سے دور پھینک دیتی ہے۔ پس آزاد نگاہی سے زیادہ بندے کے حق میں کوئی مصرت رساں چیز نہیں۔ آزاد نگاہی بندے اور اللہ کے درمیان وحشت کا موجب بن جاتی ہے۔

چہارم: یہ کہ آ کھی کی حفاظت سے انسان کا قلب توی اور مضبوط رہتا ہے۔ اور قلب ہمیشہ خوشی و مسرت میں رہتا ہے۔ جس طرح کہ آ کھی آ زادی سے قلب کمزور اور ہروفت مغموم و محزون رہا کرتا ہے۔

پنجم: یہ کہ نگاہ پت رکھنے سے قلب میں نور پیدا ہوتا ہے جس طرح کہ آزاد رکھنے سے تاریک ہوجاتا ہے۔اور یہی وجہ ہے جواللہ آئکھ کی حفاظت کا ذکر کرنے کے بعد ہی آیت نور پیش کرتا ہے۔فرماتا ہے:

# 深 (中区量的 紫色深色紫色彩色彩彩

﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِيْنِ يَغُضُّوا مِنْ اَبْصَادِهِمْ وَيَغَفَّطُوا فُرُوْجَهُمُو ۞ (٢٠/٢٣: ٢٠٠/٢٠٠)

''اے پیغیبر! مسلمانوں سے کہدوو کداپنی نظریں نیچی رکھا کریں۔اوراپنی شرمگاہ کی حفاظت کریں۔''

اس کے بعد ہی فرمایا:

﴿ اللهُ نُورُ التَّكُمُونِ وَالْأَرْضِ ، مَثَلُ نُوْرِةٍ كَمِشْكُوفَةٍ فِيْهَا مِصْبَاحٌ ٥٠٠٠ ﴾ (نور: ٣٥/٢٣)

"الله آسانول اور زمین کا نور ہے۔ اس کی مثال ایس ہے جیسے ایک طاق ہو اور طاق کے اندر جراغ ہو۔"

یعنی جومؤمن قلب اوامر کی اطاعت اور نواہی خداوندی سے اجتناب کرتا ہے اس کی مثال ایس ہوتی ہے۔

اور جب نورانی ہو جاتا ہے تو ہر جانب سے خیرات و برکات ُ نجات وفلاح کے دفو داس کی جانب دوڑ پڑتے ہیں جس طرح کہ تاریک قلب کی طرف مصائب و آلام 'شروفساد' تکالیف واذیات کے دل بادل دوڑ پڑتے ہیں اور چاروں طرف سے اسے گھیر لیتے ہیں۔

قلب کا نورتمام صلالتوں بدعتوں گمراہیوں اورخواہشات کی پرستش سے بندے کوروکتا ہے اور اس سے دور رکھتا ہے۔ اور اسباب سعادت کے اعراض سے محفوظ رکھتا ہے۔ اور شقاوت کے اسباب کے اشتغال سے محفوظ رکھتا ہے۔ جب بیانور مفقود ہو جاتا ہے تو بصیر و بصارت دونوں ختم ہوجاتے ہیں اور انسانِ تاریکیوں کی کوٹھریوں میں ٹا مکٹو ئیاں مارتا رہتا ہے۔

ششتم: یہ کرنگاہ کی حفاظت سے سیح اور تچی فراست بندے کے اندر پیدا ہوتی ہے جس سے حق
و باطل صادق کا ذب میں بندہ امتیاز کرسکتا ہے۔ چنانچہ شاہ شجاع کرمانی کہا کرتے
سے ''جو آ دی اتباع سنت کے ذریعے اپنے ظاہر کی اور مراقبہ کے ذریعہ اپنے باطن کی
تقمیر کر لیتا ہے اور محرمات سے اپنی نگاہ پست کر لیتا ہے اور شہوات وخواہشات سے
اپنے آپ کو بچا تا ہے اور اکل حلال کا اپنے آپ کو عادی کر لیتا ہے اس کی فراست بھی
خطا نہیں کرتی ''خودشاہ کا حال یہ تھا کہ اس کی فراست بھی خطا نہیں کرتی تھی۔
حق سجانہ و تعالی کا یہ عام دستور رہا ہے کہ اعمال کا بدلہ اعمال کی جنس سے دیتا ہے' جو آ دی

صرف الله کی رضاء مندی کی خاطر کسی چیز کوچھوڑتا ہے اللہ اس کے صلہ میں اسے بہترین چیز عطاء فرما تا ہے۔ پس جب بندہ الله کی رضاء مندی کے لیے اپنی آئکھ اور نگاہ پست کر لیتا ہے تو اللہ اس عمل کے بدلہ میں اسے بصیرت عطاء فرما تا ہے اور اسے علم ایمان اور معرفت و فراست کی برکتوں سے نواز تا ہے اور یہ چیزیں اسے قلب کی بصیرت ہی کے ذریعہ حاصل ہوتی ہیں۔ دیکھولوطوں کے متعلق اللہ کا جوارشاد ہے بالکل اس کے خلاف ہے:

﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكُنْ تَبِهِمْ يَعْمَهُوْنَ ۞﴾ (حجر: ٤٢/١٥) ''اے محر! تمہاری جان کی قتم! وہ لوگ اپنے نشے میں بدمت ہیں' اندھوں کی طرح ٹا کٹوئیاں کرتے ہیں۔''

ان لوگوں کی حالت کو اللہ نشہ بازوں کی حالت سے تعبیر کرتا ہے جس کے معنی سے ہیں کہ ان کی عقلیں فاسداور خراب ہوگئی ہیں اور اندھا ہونے کے معنی سے ہیں کہ ان کی بصارتیں خراب ہو پھی ہیں۔

پی صورتوں کے تعلق سے فساد عقل لازم ہے اور جس کی بصیرت ختم ہو جاتی ہے اس کا قلب مکر اور نشہ باز کا سا ہو جاتا ہے۔ جیسا کہ کسی شاعر نے کہا ہے:

سُكُرَانُ سُكُرُ هَوَى وَسُكُرُ مَدَامَة وَمَنى إِفَاقَةُ مَنْ بِهِ؟
"بيلوگ خواشات اورخواشات كى مداومت كے نشہ سے بدمت ہيں۔ ايے
برمتوں كوافاقہ كې ميسر آسكا ہے؟"

كى دوسرے شاعرنے كہا ہے:

قَالُوا جُنِنَتَ بِمَنُ تَهُوَى فَقُلُتُ لَهُمُ الْعِشْقُ اَعُظَمُ مِمَّا بِالْمَجَانِيُنَ "الوَّكَ كَتِ بِين: ثُو الْتِ مُحِوب كَي محبت مِين مُحنول بوكيا ہے۔ مِين نَه ان سے كَها: عشق تو ما نين وديوانوں سے بھی زيادہ سخت ہے۔"

اَلْعشُقُ لَا يَسْتَفيُقُ الدَّهُرَ صَاحِبُهُ وَإِنَّمَا يُصُرَعُ الْمَجُنُونُ فِى الْحِيُنِ ''عشق كى مارے ہوئے كوتو بھى افاقہ بى نہيں ہوتا۔ اور مجنوں پر تو بھى بھى ب ہوشى كا دورہ پڑتا ہے۔'' 深 (內) 是我是我我们的

ہفتم: یہ کہ نگاہ پت رکھنے سے قلب کے اندر استقامت اور ثبات 'شجاعت وقوت پیدا ہوتی ہے۔اور اللہ اس کے بصیرت ومحبت 'قدرت وقوت کے خزانے جمع کر دیتا ہے۔ چنانچہ ایک اثر کے اندر وارد ہے:

((اَلَّذِی یُخَالِفُ هَوَاهٔ یَفُرُقُ الشَّیطَانُ مِنُ ظِلّهِ)) ﴿

دُوْرَ وَى ایْ خُواشِات کی مخالفت کرتا ہے۔ شیطان اس کے سایہ سے بھا گٹا ۔
۔۔''

خواہشات کی پیروی کرنے والے کوآپ سراسراس کے خلاف پائیں گے۔وہ اپنے نفس کو ذکیل وخواہ کر دیتا ہے۔ اپنے کو بے قدر' ذکیل اور حقیر بنا لیتا ہے۔ جوآ دمی خواہشات کی پیروی نہیں کرتا بلکہ اس کی خلاف ورزی کرتا ہے اسے اللہ تعالی ایبا نہیں ہونے دیتا جیسا کہ سیدنا بھری کا قول ہے''اگر چہ ان لوگوں کے خچران کو اٹھائے پھرتے ہیں اور گدھے پر وہ سوار ہوتے ہیں کین حقیقۂ معصیت و گناہ تو خود ان کی گردن پر سوار ہے۔ جوآ دمی اللہ کی نافر مانی کرتا ہے اللہ اسے ذکیل وخوار ہی کر کے چھوڑتا ہے۔''

الله نعزت كوطاعت وعبادت كرماته وابسة كيا ب اور ذلت كومعصيت و كناه كرماته \_ الله في الله و ال

''اورعزت تو الله تعالی اوراس کے رسول اورایمان والوں ہی کے لیے ہے۔'' اور الله تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَلَا تَهِنُوْا وَلَا تَحْزَنُوا وَآنَتُمُ الْاعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُو مُوْمِنِيْنَ ۞ ﴾ (ال عمران: ١٣٩/٣)

"ہمت نہ ہارواور نہ رئح کرواورتم ہی لوگ غالب رہو گے اگرتم ایمان والے ہو۔" اور بیہ بالکل ظاہر ہے کہ ایمان نام ہے قول وفعل اور ظاہری و باطنی عمل کا۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

ذم الهوى لابن الجوزى (۲۲) عن مالك بن دينار

حلية الاولياء (٢/ ١٣٩)

﴿ مَنْ كَانَ يُبِرِيْدُ الْعِزَّةَ قِلْتِهِ الْعِزَّةُ جَمِيْعًا ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ الْكَلِمُ الْطَلِمُ الْكَلِمُ الْطَلِمُ كَانُ فَعُهُ ۞ (فاطر:١٠/٣٥)

''جو مخض عزت جاہتا ہے تو وہ یہ بچھ لے کہ ساری کی ساری عز تیں اللہ ہی کے لئے ہیں اس کی طرف یا کیزہ باتیں چڑھتی ہیں۔اور نیک عمل اسے بلند کر ویتا ہے۔''

یعنی جوعزت کاخواستگارہے اسے جاہیے کہ اللہ کی طاعت وعبادت کرتا رہے اور اچھے کلام اور اچھے اعمال سے اللہ کو یاد کرتا رہے۔ دعائے قنوت کے اندر وارد ہے:

((انَّهُ لَا يَذَلُّ مَنُ وَالَيْتَ وَلَا يَعَزُّ مَنُ عَادَيْتَ)) \*

" جس سے تو دوئ کرتا ہے۔ اسے کوئی ذلیل نہیں کرسکتا اور جس سے تو دشمنی کرتا ہے۔ اسے کوئی عزت نہیں دے سکتا ۔"

جو خض اللہ کی اطاعت و فرما نبرداری کرتا ہے اللہ اس سے اس کی اطاعت کے مطابق محبت کرتا ہے۔اور اطاعت کے مطابق اسے عزت سے سرفراز فرما تا ہے اور جو اس کی نافر مانی کرتا ہے اس سے وہ عداوت کرتا ہے اور اس کی معصیت و نافر مانی کے اعتبار سے اسے ذلیل و یے عزت کرتا ہے۔

ہفتم: یہ کہ نگاہ ونظر پت رکھنے سے شیطان کے لیے قلب تک پہنچنے کا راستہ بند کر دیا جاتا ہے کیونکہ شیطان نگاہ ونظر ہی کی راہ سے قلب تک پہنچتا ہے۔ شیطان نظر ونگاہ کی راہ سے اس قدر تیزی سے جاس قدر تیزی سے جاس قدر تیزی سے جاس منظور الیہ کی صورت وشکل بن کر بری تیزی سے قلب کی طرف دوڑ پڑتا ہے اور اسے نہایت مزین اور آ راستہ کرکے قلب کے سامنے پیش کرتا ہے اور قلب کو بری بڑی تمنائیں 'آرز وئیں' اور امیدیں دلاتا ہے اور پھر اس کے اندر شہوت کی آگ مشتعل کر دیتا ہے اور پھر رفتہ رفتہ معاصی و گناہ کا ایندھن اس آگ میں جھونگا رہتا ہے۔ اور شیطان اس صورت وشکل کے ذرایعہ معاصی و گناہ کرانے میں کامیاب ہوتا ہے۔ اس کے بعد آگ کے شعلوں میں بری طرح گھر جاتا ہے' اس کی کامیاب ہوتا ہے۔ اس کے بعد آگ کے شعلوں میں بری طرح گھر جاتا ہے' اس کی

سنن ابى داود. كتاب الوتر. باب القنوت فى الوتر (حديث.١٣٢٥) سنن ترمذى. كتاب الصلاة. باب ماجاء فى القنوت فى الوتر (حديث.٢٦٣) سنن ابن ماجه. كتاب اقامة الصلوات. باب ماجاء فى القنوت فى الوتر (حديث.١٤٨) سنن نسائى. كتاب قيام الليل. باب الدعاء فى الوتر (حديث.١٢٨٣)

الله دَوالَيْشَافَى كَيْنُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

سانس ہے بھی آگ کے شعلے اٹھتے ہیں۔ اور انہی شعلوں میں وہ جلتا اور بھنتا رہتا ہے۔ کیونکہ قلب ہر جانب سے اس آگ میں گھر جاتا اور جس طرح بکری کو تنور کے اندر بھوننے کے لیے رکھا جاتا ہے اور اس کی ہرجانب آگ ہوتی ہے۔اس طرح قلب آگ کے اندر وسط میں بڑا ہوا جاتا رہتا ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ شہوت پرستوں کے لیے اللہ نے محرمات کی صورتوں اور شکلوں کے مطابق عقوبت وسزا مقرر کی ہے اور بزرخ میں ان کے لیے آگ کے تنور بنار کھے ہیں اور ان کی روحوں کو قیامت تک کے لیے ان تنوروں میں مقید کر دیا ہے جبیا کہ اللہ نے اپنے پیغیر محد رسول الله منافیج کو اس کی کیفیت سے خواب میں آگاہ و باخبر کیا ہے اور بیخواب کی حدیث 🌣 بخاری و

مسلم کی متفق علیه حدیث ہے۔

ید کر عض بصیر کینی نگاہ بہت کر لینے اور محر مات سے نظر کو بچانے سے قلب کو اس قدر فراغت واطمینان حاصل ہوتا ہے کہ بندہ اپنے مصالح اورمفیداشتغال پر پوری پیجہتی اور کامل میسوئی کے ساتھ غور کرسکتا ہے۔ بخلاف اس کے کہ جب نگاہ آزاد وآوارہ ہے اورنظرمحرمات پر دوڑتی رہے تو انسان کا دل تشقت وانتشار ٔ اضطراب و بے چینی کا چشمہ بن جاتا ہے اور یہ چیز مفید امور اور مصالح برغور وفکر کرنے سے روکتی ہے اس لیے اس کے جس قدر بھی کام ہوتے ہیں پراگندہ ہوجاتے ہیں اور بیصرف خواہشات نفس ہی کے لیکھیے لگار ہتا ہے۔اور رب العالمین کے ذکر سے بالکل غافل اور بے خبر ہو جاتا ہے۔ چنانچەاللەتغالى كاارشاد ب:

﴿ وَلَا تُطِعُ مَنْ ٱغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوْبُهُ وَكَانَ آمُرُةُ فُرُطًا ۞ (كهف: ٢٨/١٨)

''اور اس محض کا کہا مت مانوجس کے دل کوہم نے اپنی یاد سے غافل کر دیا ہے اور وہ اپنی خواہشات کے پیچھے لگا ہوا ہے اور اس کا کام حدے گز را ہوا ہے۔''

آ زاد نگائی سے بیتینوں باتیں جوآیت کے اندر مذکور ہیں۔ بقدر آ زادی لازم وضروری ہوجاتی ہیں۔

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

صحيح بخارى. كتاب التعبير. باب تعبير الرؤيا بعد صلاة الصبح (حديث.٤٠٣٤) صحيح مسلم. كتاب الرؤيا. باب اويا النبي كليل (٢٢٧٥) مختصرا جدا.

深 (中) 是我我们是一个

رہم: یہ کہ آ نکھ اور قلب کے درمیان ایک ایسا سوراخ اور راستہ ہے جس کی وجہ سے نگاہ اور قلب میں آ نکھ مشغول ہو جاتی ہے قلب بھی مشغول ہو جاتا ہے۔ اور قلب مشغول ہو جاتا ہے تو آ نکھ بھی مشغول ہو جاتی ہے۔ ایک کی اصلاح سے دوسرے کا صلاح ایک کے فساد سے دوسرے کا فساد لازم ومظلوم ہیں۔ جب انسان کا قلب فاسد ہو جاتا ہے تو اس کی قوت فکریہ فاسد ہو جاتا ہے اور نگاہ ہو جاتی ہے اور نگاہ اسد ہو جاتی ہے تو قلب فاسد ہو جاتا ہے اور نگاہ اچھی رہتی ہے تو قلب اچھار ہتا ہے۔

جب کسی انسان کی آگون نگاہ اور نظر فاسد اور خراب ہو جاتی ہے اور نگاہ ونظر کی خرابی کی وجہ سے قلب فاسد اور خراب ہو جاتا ہے جہاں نجاستیں اور وجہ سے قلب فاسد اور خراب ہو جاتا ہے تو اس کا حال مزبلہ کا سا ہو جاتا ہے جہاں نجاستیں اور ناپا کیاں 'کوڑا اور میل کچیل بچینکا جاتا ہے۔ اب وہ اس قابل ہی نہیں رہتا کہ اس کے اندر اللہ کی معرفت 'اللہ کی محبت' رجعت الی اللہ' اللہ سے انس تقرب الہی 'اور سرور تقرب کو اس کے اندر جگہل سے۔ بلکہ اس کے اندر وہی امور رہتے بستے ہیں کو جو ان مقدس اوصاف کی اضداد ہیں۔ علی مض بھر' حفاظت نظر اور بست نگاہی کے فوائد کی طرف میا ایک مخضر سا اجمالی اشارہ ہے جس سے آپ کو اس کے حاصل ہونے والے فوائد کی خبر ہو سکے گی۔





(فَطْیِّلْنَ : ۹۰

#### محبوب ومکروہ کے درجات

( سیح بھیرت مجوب و کروہ کے درمیان کا امتیاز ادنی محبوب کے مقابلہ میں اعلیٰ محبوب کی ترجیح ہے)
مرض عشق کی مدافعت کا دوسرا طریقہ سیہ کہ قلب کو ایسے امور میں مشغول رکھا جائے
جواس میں مبتلا ہونے سے دل کوروک سکیں اور اس کی شکل سیہ ہے کہ خطرہ خوف اور ڈراس کے
سامنے پیش کیا جائے یا کوئی ایسی محبت پیش کر دی جائے جو اسے جراً اپنی طرف تھینچ لے اور
دوسری جانب سے روک دے۔

جب تک قلب میں اس امر کا خوف نہ ہو کہ فلاں چیز کا فوت ہونا اس محبوب و مطلوب کے فوت کے حصول سے زیادہ مضرت رساں ہے یا فلاں چیز کا حاصل کرنا اس محبوب و مطلوب سے فوت سے زیادہ مفتر ہے یا فلاں چیز کی محبت اس کے لیے اس محبوب و مطلوب سے زیادہ مفید ہے۔ موجب خیر ہے یا فلاں چیز کا فوت ہونا اس محبوب و مطلوب کے فوت سے زیادہ مفید ہے۔ جب تک بید حقیقت اس کے سامنے نہیں آتی لازمی طور پر وہ صورتوں اور شکلوں کے عشق میں گرفتار رہے گا۔

اس کی شرح وتو ہنیج اس طرح ہے کہ نفس کسی محبوب و مطلوب کو اس وقت تک ترک نہیں کرتا جب تک کہ اس کے سامنے کوئی اس سے اعلی و برتر محبوب و مطلوب نہ آئے۔ یا اسے اس امر کا خطرہ اور خوف نہ ہو کہ فلال نا گوار چیز یا فلال مصیبت وشکل جو میرے سامنے آئے گی اس کی مدافعت اس محبوب کے فوت ہونے سے میرے لیے زیادہ مصر ہوگی یا ایسا شخص دو با توں کا مختاج ہے آگر وہ ان دو با توں کو یا دو میں سے کسی ایک کوضائع کر دیتا ہے تو وہ اپنی جان کو قطعاً کوئی نفح نہیں پہنچا سکتا۔

اول: کید کہ اس کے اندر سیح بصیرت موجود ہوجس کے ذریعہ وہ محبوب اور مکروہ کے درجات کو سمجھ سکے اور ان میں فرق وامتیاز کر سکے۔اور اعلیٰ محبوب کواد نی محبوب کے مقابلے میں ترجیح دے سکے اور بڑے مکروہ کے مقابلہ میں ادفیٰ مکروہ بڑی معصیت کے مقابلہ

میں ادنی مصیبت کو برداشت کر لے اور عقل و دانشمندی کا یہی خاصہ اور خصوصیت ہے۔ جواس طریقہ کے خلاف ہے وہ عقل مند اور سمجھدار نہیں ہے۔ بلکہ بعض اوقات چوپائے اور جانوراس سے زیادہ سمجھتے ہیں۔

دوم: نیکهاس کے اندرعزم و ہمت صبر واستقامت کی پوری پوری قوت ہو تاکه پوری ہمت ے وہ کام کر گزرے اورجو کام چھوڑنے کے قابل ہواسے چھوڑ سکے۔ با اوقات دیکھا گیا ہے کہ آ دی ان امور کو اور ان قدروں کو اور قدروں کے تفاوت کو اچھی طرح سجھتا ہے لیکن اس کے اندرعزم وہمت کی کمی ہوتی ہے اور حرص نفس عزم وہمت کی کمی اور خست کی وجہ سے نافع ترین چیز کو خسیس ترین چیز کے مقابلہ میں ترجے دیے سے قاصر ہو جاتا ہے۔ ایسا مخض نہ خود اپنی جان کو نفع پہنچا سکتا ہے نہ کسی دوسرے کو اللہ امامت فی الدین کا درجه صرف ای کوعطاء فرماً تا ہے جومبر ویقین کا حامل ہو۔ الله تعالى ارشاد فرماتا ب:

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ ٱبِنَّةً يَهْدُونَ بِٱمْدِنَا لَنَا صَبَرُوْاتُ وَكَانُوْا بِايْلِتِنَا يُؤْقِنُونَ ۞ ﴿ (سجده:٢٣/٣٢)

"اورانبي ميں ہے ہم نے کچھ پيشوا بنائے تھے جو ہمارے حكم سے مدايت كرتے تھے جب کہانہوں نے صبر کیا اور ہاری آیتوں پر یقین رکھتے تھے۔''

اس فتم کے آ دمی اپنے علم سے خود بھی نفع حاصل کر سکتے ہیں اور دوسرے کو بھی ان سے

بعض لوگ بالکل اس کے برعکس ہوا کرتے ہیں نہوہ خود نفع اٹھا سکتے ہیں اور نہ دوسروں

کوان سے تفع پہنچتا ہے۔

بعض ایسے ہوتے ہیں کہ اپ علم سے خود نفع اٹھاتے ہیں لیکن دوسرے کو نفع نہیں پہنچا سکتے۔ بہل قتم کے لوگ اینے نور کی روشی میں چلتے ہیں اور دوسروں کو بھی اس نور سے فائدہ پہناتے ہیں۔ دوسری متم کے لوگوں میں نور کی فقد ملیس بالکل بچھی ہوئی ہوتی ہیں وہ خود بھی تاريكيول مين ٹاك و ئيال مارتے كھرتے ہيں اور دوسرول كو بھى تاريكيول مين بھاكاتے پھرتے ہیں اور تیسری قتم کے لوگ اپنے نور کی روشی میں خود ہی چلتے ہیں اور خود ہی اس سے فائدہ اٹھاتے ہیں۔ دوسرے اس سے فائدہ نہیں اٹھا سکتے۔



(فَطْنِكُ : 91

### محسوس صورتين اور "محبوب إعلى" كاعشق

جب آپ مقدمہ اور تمہیر سمجھ کے ہیں تو اب سمجھ لیں کہ قلب کے اندر محبوب اعلیٰ کی محبت اور اس کا عشق اور محسوں صورتوں کا عشق ایک جگہ جمع نہیں ہوسکتا۔ یہ دونوں باہم ایک دوسرے کی ضد ہیں اور ضد کھی ایک جگہ جمع نہیں ہوا کرتی ہیں بلکہ یہ لازم وضروری ہے کہ ایک کی محبت دوسرے کی محبت کو قلب سے نکال باہر کرے۔

پس جس کی تحبت قوی تر ہے اور اس کی ساری تحبیق اس محبوب اعلیٰ سے وابستہ ہیں جس کی محبت کے سوا تمام تحبیق باطل اور موجب عذاب ہیں۔ ایسا شخص و نیا کی ساری محبتوں سے منہ موڑ لیتا ہے۔ اس کے سواتمام سے اپنا رشتہ تو ڑلیتا ہے۔ وہ اگر اللہ کے سواکسی اور سے محبت بھی کرتا ہے تو صرف محبوب اعلیٰ کی خاطریا اس لیے کہ رہمجہ محبوب اعلیٰ کی محبت کا ایک ذریعہ ہے۔

میتخص محبوب اعلیٰ کے سواتمام سے اپنا رشتہ تو ڑلیتا ہے یا پھر وہ اس چیز کوتو ڑ دیتا ہے جو اس محبوب اعلیٰ کی محبت کے متخالف ہو' یا محبوب اعلیٰ کی محبت میں کہیں کچھے رخنہ انداز ہوتی ہو۔ محبت صادقہ کا اقتضاء تو یہ ہے کہ محبوب صرف ایک ہی ہواور کسی کواس کی محبت میں شریک نہ کیا حائے۔

انسان جب بھی اپنے جیسے انسان ہی سے مجت کرتا ہے تو محبوب بھی گوارانہیں کرتا کہ محبت کرنے والا کی دوسرے کو اس کا شریک کرلے۔ بلکہ اگروہ ایسامحسوں کرے تو اس پر بگڑتا ہے اور ہے اس پر برہم ہوتا ہے محبت کرنے والے کو اپنے پاس نہیں آنے دیتا اسے دھتکارتا ہے اور کہد دیتا ہے کہ تیرا دعوائے محبت جموٹا ہے۔ حالانکہ بیم محبوب اس امر کا اہل بھی نہیں ہے کہ محبت کی تمام تر تو تیں اس کے قدموں پر سر گوں ہو جائیں تو پھر وہ حبیب اعلی محبوب برتر و بالا کہ تمام تر محبوب کا حقد ارصرف وہی ہے کیونکر گوارا کرے گا کہ اس کی محبت میں کسی اور کوشریک کیا جائے ؟ اور حال ہیں ہور جائیں اور جب عذاب اور باعث وبال ہیں اور جب دوسرے کوشریک کیا جو اس کی محبت میں کسی دوسرے کوشریک کیا جو اس کی محبت میں کسی دوسرے کوشریک



کرے گا'اس کے سوا دوسروں کو جسے جاہے بخش دے گا۔

پس وہ مخض جوصورتوں سے محبت كرتا ہے وہ اينے ليے نافع ترين محبت كوفوت كر ديتا ہے۔اب بندہ ان دومحبتوں میں سے جے چاہے اختیار کر لے۔ یہ تحبتیں ایک جگہ جمع نہیں ہو سكتيں نه دونوں كى دونوں مرتفع ہوسكتى ہيں۔ جو شخص محبت اللي ذكر خداوندى اور شوق لقاء رب ے اعراض کرتا ہے اللہ اسے دنیا میں بھی غیروں کی محبت میں گرفتار کر دیتا ہے اور عالم برزخ اور عالم آخرت میں بھی اسے عذاب دیتا ہے۔ بتوں کی محبت کے ذریعہ عذاب دیتا ہے ٔ صلیب کی محبت کے ذریعہ آگ کی محبت کے ذریعہ امردوں اورلونڈوں کی محبت کے ذریعہ عورتوں کی محبت کے ذریعیہ کاروبار' خاندان' قبیلہ اور دوست واحباب کی محبت کے ذریعہ یا اس سے بھی کم تر درجہ کی حقیر' بے وقعت' بے قدر' اور اونیٰ چیزوں کی محبت کے ذریعہ اسے عذاب میں مبتلا کرتا ہے۔اورانسان تو ہر حال میں اپنے محبوب ہی کا بندہ ہوتا ہے وہ محبوب خواہ کوئی ہو۔

جيما كركى شاعرنے كہا ہے: آنتَ الْقَتِيُلُ بِكُلِّ مَنُ آخَبَبْتَهُ فَاخْتَرُ لِنَفُسِكَ فِي الْهَوٰي مَن تَصُطَفِي ''جس سے تو محبت کرتا ہے تو اس کا کشتہ ہے پس تو اے اپنے لیے منتخب کر جھے تو اہے لیے مخصوص کیا کرتا ہے۔''

پس جس کا معبود ٔ مالک مولا الله نبین اس کا معبود و مالک اورمولا اس کی خواہشات ہیں جيها كهالله تعالى ارشادفر ما تا ي:

﴿ اَفَرَئَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ اِلٰهَاهُ هَاوِنهُ وَاَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلَمٍ وَخَـٰنَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقُلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشْوَةً. فَتَنْ يَهْدِيْهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ م أَفَكَدُ تُذَكَّرُونَ ۞ (جائية: ٢٣/٣٥)

'' بھلا اس شخص کو دیکھوجس نے اپنی خواہش نفس کومعبود بنالیا ہے اور باوجود سمجھ کے صاحب علم ہونے کے اللہ نے اسے گراہ کر دیا ہے اور اس کے گوش و ہوش (كانون) اور دل يرمير لكا دى إوراس كى آئكھ يريده ۋال ديا ہے اب الله ك سوااس کوکون راہ پر لاسکتا ہے؟ کیا اب بھی تم نصیحت نہیں پکڑتے''۔



(نَطْیِلْنَ : ۹۲

#### مراتب محبت اوران کی خصوصیات

تعبد کی بیخاصیت ہے کہ خضوع وانکساری کے ساتھ محبوب سے محبت کی جائے اور محبوب کے سامنے اپنے کو ذلیل وحقیر اور بے قدر و بے تو قیر کر دیا جائے۔

جب آ دمی کسی سے محبت کرتا ہے اور محبوب کے سامنے خضوع واکساری ظاہر کرتا ہے تو اس کا قلب اس کی عبادت کرتا ہے بلکہ محبت کے آخری درجہ کا نام بی تعبد ہے اور محبت کے اس درجہ کا نام عربی میں التتب مجس ہے۔

#### علاقه محبت كايهلا درجه:

محبت کے ابتدائی درجہ کو "علاقه" کہتے ہیں اور اسے علاقه اس لیے کہتے ہیں کہ اس میں قلب کامحبوب سے تعلق قائم ہوتا ہے۔

شاعر كبتاب:

وَسَلِقُتُ لَيُلَى وَهِى ذَاتُ تَمَاثِمِ وَلَمُ يَبُدُ لِلْاَتُرَابِ مِنُ ثَدُيهَا حَجُمُ ولَيْ عَبِي لَهِ وَهِ اَجْمَى تَعُويذُولَ والى عَمَى اور ابتدائى محبت اس وقت ہوئى جب كه وہ انجى تعویذول والى عَمَى اور كھلنے كے ليے اس كى چھاتيوں پركوئى ابھار شروع نہيں ہوا تھا۔''

ایک دوسراشاع کہتاہے:

اَعُلَاقَةٌ أُمَّ الُولِيدِ بُعَيُدُ مَا اَفْنَانُ رَاسِكِ كَالنَّغَامِ الْمِخُلسِ
"ابتم ام الوليد سے عشق كرنے على ہو۔ جب كة تمهار سركى زلفين سفيد ثغام الله كاطرح كى ہو چكيں ـ"
كاطرح كى ہو چكيں ـ"

#### الصبابة محبت كا دوسرا درجه:

علاقه ك بعد الصبابه كا درج ب-اے الصبابه الل لي كت بيل كدال ميں

الغام ایک بودا بجس مسفید پیول اورسفید بی پیل آتے ہیں۔

# 深 cèlà 前的 光光 是不是 1777 兴

قلب بوری گرویدگی کے ساتھ محبوب کی طرف جھک پڑتا ہے۔

تَشُكِي الْمَحْبُونَ الصَّبَابَةَ لِيُتَنِي تَحَمَّلُتُ مَا يَلْقُونَ مِنْ بَيْنِهِمُ وَحُدِي "معبت كرنے والے صابد كى شكايت كرتے بين كاش كد تمام محبت كرنے والوں كا

سارا بوجھ میں اکیلا ہی اٹھالیتا۔''

نَتُ لِقَلْمِیُ لَذَّةُ الْحُبِّ كُلُّهَا فَلَمُ يَلْقَهَا قَبُلِی مُحِبُّ وَلَا بَعُدِی " "تو محبت کی ساری لذت میرے ہی ول کے لیے ہوئی کوئی محبت کرنے والا اس فَكَانَتُ لِقَلْبِي لَذَّةُ الْحُبِّ كُلُّهَا لذت كونه مجھ سے پہلے يا تا اور ندمير بعد۔"

#### الغرام محبت كاتيسرا درجه:

اس كے بعد الغرام كا درجہ ب الغرام نام ب قلب كى اس محبت كا جوقلب كے اندر ہمیشہ کے لیے لازی طور پر جا گزیں ہو جاتی ہے اور جو کسی وقت بھی قلب سے الگ نہیں ہوتی۔ قرضدار کوغریم اس لیے کہا جاتا ہے کہ جب تک وہ قرض ادانہیں کر لیتا وہ قرض میں پھنسار ہتا باوراس معنى مين الله كابدارشاد ب:

﴿ إِنَّ عَدَّابَهَا كَانَ غَرَامًا ۞ (فرقان: ١٥/٢٥)

"بلاشبال كاعذاب لازم مونے والا بـ"

علماء متاخرین نے عموماً الغريم اور الغرام كا لفظ محبت كے معنى ميں زيادہ استعال كيا ہاورشعراء عرب نے بھی اس لفظ کوعوما محبت ہی کے معنی میں زیادہ استعال کیا ہے۔ دوسرے معنی میں بہت کم استعال کیا ہے۔

درجه جهارم عشق:

اس کے بعد درجہ ہے عشق کا بدافراط محبت کا درجہ ہے بروردگار عالم کی محبت میں عشق کا لفظ استعال نبیں ہوتا اور نہ ہی اس کے حق میں اس لفظ کا اطلاق صحیح ہے۔

اس کے بعد درجہ ہے شوق کا اور شوق نام ہے قلب کے اس سفر کا جو پوری تیزی سے محبوب کی طرف شروع کیا جائے۔ شوق کا اطلاق پروردگار عالم کے متعلق ہوتا ہے۔ جیسا کہ مسند احمد میں سیرنا عمار بن یاسر کی حدیث میں مروی ہے کرسیدنا عمار نے ایک مرتبہ کامل

اطمینان اور پورے خضوع وخشوع کے ساتھ نماز پڑھی۔ ختم نماز کے بعدلوگوں نے ان سے پوچھا کہ آپ نے اس فقدراطمینان کے ساتھ نماز کیوں اس فقدر لمبی کی؟ انہوں نے جواب دیا: میں نے نماز میں وہ دعا کیں پڑھیں جورسول اللہ تا ﷺ بڑھا کرتے تھے:

((اَللَّهُمَّ النِي اَسْئُلُكَ بِعِلْمِكَ الْغَيْبِ وَقُدُرَتِكَ عَلَى الْخَلُقِ آخيني اِذَا كَانَتِ الْوَفَاتُ خَيْرًا لِي اِذَا كَانَتِ الْوَفَاتُ خَيْرًا لِي اللَّهُمَّ اِنِي اَسْئُلُكَ خَشُيَتَكَ فِي الْغَيْبِ وَالشَّهَادَة وَاسْئُلُكَ كَلَمَة الْحَقِّ فِي الْغَضِبِ وَالشَّهَادَة وَاسْئُلُكَ كَلَمَة الْحَقِّ فِي الْغَضِبِ وَالرَّضَاء وَاسْئُلُكَ الْقَصُدَ فِي الْفَقُرِ وَالْغِنَى وَاسْئُلُكَ الْقَصُدِ وَاسْئُلُكَ اللَّهُمُ وَاسْئُلُكَ اللَّهُمْ وَالْعَلَى اللَّهُمُ وَاسْئُلُكَ لَدَّة النَّقُرِ اللَّي وَجُهِكَ الْكَرِيمِ وَاسْئُلُكَ اللَّهُمَّ زَيِّنَا بِزِينَة الْاَيْمَانِ وَاجْعَلْنَا هُدَاةً مُهُتَدِينَ ) ﴿ وَاسْئُلُكَ فَي غَيْرِ ضَرَّاء مُضِرَّة وَلَا فِتُنَةٍ مُضِلَّة وَاسْئُلُكَ الشَّوقَ اللَّي لَقَائِكَ فِي غَيْرِ ضَرَّاء مُضَرَّة وَلَا فِتُنَة مُضِلَّة وَاسْئُلُكَ الشَّوقَ اللَي لَقَائِكَ فِي غَيْرِ ضَرَّاء مُضَرَّة وَلَا فِتُنَة مُضِلَّة اللهُمُ زَيِّنَا بِزِينَة الْاَيْمَانِ وَاجْعَلْنَا هُدَاةً مُهُتَدِينَ ) ﴿ اللّهُمُ رَيِّنَا بِزِينَة الْاَيْمَانِ وَاجْعَلْنَا هُدَاةً مُهُتَدِينَ ) ﴿ وَالْسُئُلُكَ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ الْمُولِ اللّهُ الْمُولِ اللّهُ الْمُولِ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّ

''اے اللہ! میں تجھ سے علم غیب کی برکت سے اور خلوق پر جو تیری قدرت ہے سوال کرتا ہوں جب تک زندگی میرے لیے بہتر ہے مجھے زندہ رکھ اور جب تو جانے کہ میرے لیے بہتر ہے مجھے زندہ رکھ اور جب تو جانے کہ میرے لیے موت بہتر ہے تو فیق ما نگتا ہوں اور خوشی اور خصے میں کلمہ حق کہنے کی تجھ سے تو فیق ما نگتا ہوں اور حق بی فوف ما نگتا ہوں اور خوشی اور تجھ سے نہ ختم ہونے والی نعمت ما نگتا ہوں اور تجھ سے تہرے ہوں منقطع نہ ہونے والی اور تجھ سے آئکھوں کی ٹھٹڈک ما نگتا ہوں اور تجھ سے تیرے فیصلے کے بعد راضی ہونا ما نگتا ہوں اور تجھ سے آئکھوں کی ٹھٹڈک ما نگتا ہوں اور تجھ سے تیرے اور تجھ سے تیرے رخ کی طرف دیکھنے کی لذت ما نگتا ہوں اور تیری ملاقات کا شوق ما نگتا ہوں وہ جو تکلیف دہ ایڈ ارسانی اور گمراہ کرنے والے فتنے سے پاک ہو۔ اب ما نگتا ہوں وہ جو تکلیف دہ ایڈ ارسانی اور گمراہ کرنے والے فتنے سے پاک ہو۔ اب اللہ! تو ہمیں ایمان کی زینت سے آراستہ کر اور ہم کو ہدایت کرنے والے اور ہدایت یائے ہوئے بنا دے۔'' ایک دوسرے اثر میں بیالفاظ ہیں:

· ((طَالَ شَوُقُ الْاَبْرَارِ الى لقَائي وَأَنَا الى لقائهمُ اَشَدُّ شَوُقًا))

# الله والنشافي المنظمة المنظمة

"میری ذات کے لیے ابرار ونیک کاروں کا شوق بہت طویل ہے اور میں بھی ان کی ملاقات کا بہت شائق ہوں۔"

اوریہاں شوق کا لفظ اس معنی میں استعال ہوا ہے جس کی تعبیر اس حدیث میں ہوئی ہے' رسول اللہ مُظَافِیْلُ کا ارشاد ہے:

((مَنُ اَحَبُّ لِقَاءَ اللهِ اَحَبُّ اللهُ لِقَاتَةً))

"جوآ دی الله کی ملاقات کومجوب رکھتا ہے الله اس کی ملاقات کومجوب رکھتا ہے۔" لعون ما اور اللہ میں اس معرب کہتا ہوں

بعض الل بصيرت اس آيت ك بارے ميں كہتے ہيں:

﴿ مَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ اللهِ قَانَ آجَلَ اللهِ لَاتٍ وَنَ المعنكبوت: ٥/٢٩)

" جے اللہ کی ملاقات کی امید ہولیں اللہ کا مقرر کیا ہوا وقت یقیناً آنے والا بے

کے چونکہ اللہ کواس امر کاعلم ہے کہ اس کے دوست اس کی ملاقات کے شاکق اور متمنی ہیں۔اور ان کے قلوب کے جذبات محبت اس وقت تک مخصنڈ نے نہیں ہوں گے جب تک کہ وہ اس سے ملاقات نہیں کرلیں گے۔لہذا اس نے ان کے لیے ایک اجل و میعاد متعین کر دی اور اس اجل و میعاد پران سے ملاقات کا وعدہ کرلیا' تا کہ انہیں پچھسلی و تسکین ہوجائے۔

حقیقت بہ ہے کہ طیب و پاکیزہ اور خوشگوار زندگی ان ہی لوگوں کی زندگی کا نام ہے۔اس سے بہتر' خوشگوار اور پر نعمت زندگی کسی کی ہو ہی نہیں سکتی۔ اور اسی حیات طیب' اور نفیس ترین زندگی کا تذکرہ اس آیت کے اندر کیا گیا ہے:

﴿ مَنْ عَبِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكْرٍ أَوْأُنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْبِيَنَةُ خَلِوةً طَيْبَةً ، ٥٠ (نحل ١٦٠/١٠)

''جو شخص نیک عمل کرے مرد ہو یا عورت کیکن باایمان ہوتو ہم اسے یقیناً نہایت بہت زندگی عطافر مائیں گے''

اس حیات و زندگی ہے وہ حیات و زندگی مرادنہیں ہے جواہل ایمان اور اہل کفر میں اور ابرار و فجار میں مشترک ہے۔مثلاً: اچھا کھانا ملے اچھالباس اور کپڑا ملے اچھی عورت ملے۔ یہ چزیں تو اللہ کے دشمنوں کو بھی حاصل ہیں بلکہ بمقابلہ اللہ کے دوستوں کے اللہ کے دشمنوں کو

 <sup>♦</sup> صحيح بخارى كتاب الرقاق. باب من احب لقاء الله احب الله لقائه (حديث ١٥٠٤)
 صحيح مسلم كتاب الذكر والدعاء باب من احب لقاء الله ..... (حديث ٢٦٨٣)



زیادہ حاصل ہیں۔

اس آیت میں اللہ نے اس امر کی ضانت دی ہے اور وعدہ کیا ہے کہ وہ عمل صالح کرنے والوں کو حیات طیبۂ خوشگوار زندگی سے نوازے گا۔ یقیناً اللّٰہ اپنے وعدے کا سچا ہے وہ بھی اپنے وعدے کے خلاف نہیں کرے گا اور انسان کو اس سے بڑھ کر کون ی زندگی جا ہے کہ اس کی ساری تو جہات اللہ ہی کی طرف ہو جائیں اور صرف اسی کی رضاء مندی و رضاء جوئی کی طرف متوجہ ہو جائیں۔اس کے قلب میں کسی قتم کا تشت واضطراب ندرہے بلکہ قلب کی تمام تر توجہ اللہ بی کی طرف رہے۔ اس کے تمام افکار جومنقم ومنتشر ہوتے ہیں اور ہر وادی میں براگندہ صورت میں گھومتے پھرتے ہیں وه صرف معبود واحد پڑاس کی رضاء مندی ورضاء جوئی پر مجتمع ہو جائيں اور وه صرف اپنے محبوب اعلى كا ذكر كرتا رہے اور اس پر محبت اللي شوق لقاء محبوب اعلىٰ اور محبوب اعلیٰ ہے انس اور تقرب اس پر غالب آ جائے اور اس کے سارے ہموم وغموم فرحتیں اور مرتیں اور تصورات ای محبوب اعلیٰ کے گرد طواف کرتے رہیں۔ بلکہ اس کے خطرات قلب بھی اس محبوب اعلیٰ کے گرد طواف کرتے رہیں۔ ایسا آ دی اگر خاموش بھی رہتا ہے تو صرف اللہ کے لیے اللہ کی رضاء جوئی کے لیے وہ بولتا بھی ہے تو صرف اللہ کے لیے سنتا بھی ہے تو اللہ کے لیے ٔ دیکھتا بھی ہے تو اللہ کے لیے اور اللہ کے ساتھ اللہ کی رضاء مندی کے لیے اور اس کی تمام تر حرکات وسکنات صرف اس کی مرضی اس کی رضاء مندی ورضا جوئی کے لیے ہوتی ہیں۔ای کے ساتھ وہ اپنی زندگی گزارتا ہے اور ای پر وہ مرتا ہے اور ای پر آخرت میں اٹھایا جائے گا۔

حديث قدى اوراس كامفهوم:

جيا كه صحيح بخارى من بكدالله تعالى مديث قدى مين فرماتا ب: ((مَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبُدِي بِمِثُلِ أَدَاءِ مَا افْتَرَضُتُ عَلَيْهِ وَلَا يَزَالُ عَبُدِي يَتَقَرَّبُ إِليَّ بِالنَّوَافِلَ حَتَّى أُحِبُّهُ فَإِذَا اَحْبَبُتُهُ كُنْتُ سَمُعَهُ الَّذِي يَسُمَعُ بِهُ وَيَدَهُ الَّتِيُ يَبْطِشُ بِهَا ۚ وَرِجُلَهُ الَّتِيُ يَمُشِي بِهَا ۚ فَبِي يَسُمَعُ ۗ وَبِي يُبْصِرُ وَبِيُ يَبْطِشُ وَبِيُ يَمُشِي وَلَئِنُ سَتَلَنِي لَأَعْطِيَنَّهُ وَلَئِن اِسْتَعَاذَنِيُ لَاعِيُذَنَّهُ وَمَا تَرَدَّدُتُ فِي شَيْءِ آنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدَى عَنُ قَبْضِي نَفَسَ عَبُدِي الْمُوْمِنِ يَكُرَهُ الْمَوْتَ آكُرَهُ مَسَائِتَهُ وَلَا بُدَّلَهُ مِنْهُ)) ٥

صحیح بخاری۔ کتاب الرفاق۔ باب التواضع (حدیث۔ ۲۵۰۲) کین اس می توسین کے پ

深 (內公益地) 张泰深泰兴泰深門

''میرابندہ جھ سے تقرب حاصل کرتا ہے اور اس کے پاس وہ ہوتا ہے جو اس پر میں
نے فرض کیا تھا۔ اور یہ میرا بندہ تو نوافل کے ذریعہ جھ سے تقرب حاصل کرتا ہے
یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں۔ اور جب میں اسے اپنا دوست بنا
لیتا ہوں تو میں اس کا کان بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے' اس کی آ تھے بن جاتا
ہوں جس سے وہ و کھتا ہے' اور اس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتا ہے' اس کا
پاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے' پس وہ میری ہی مدد سے سنتا ہے' میری ہی
مدد سے د کھتا ہے' میری ہی مدد سے پکڑتا ہے اور میری ہی مدد سے چلتا ہے اور اگر وہ
مجھ سے پچھ مانگتا ہے تو میں اسے دیتا ہوں اور گر وہ میری پناہ مانگتا ہے تو میں اسے
پناہ دیتا ہوں۔ میں جو پچھ کرنا چاہتا ہوں اس میں مجھے بھی تر در نہیں ہوتا۔ جیسا کہ
تر دد مجھے میر سے مؤمن بند سے کی روح قبض کرنے میں ہوتا ہے وہ موت کو ناپند
کرتا ہے اور میں انہی کوئی بات پندنہیں کرتا جو اسے بری گھ کیکن موت سے اس کو

اس حدیث قدی کے معنی اور اسرار غلیظ الطبع کثیف القلب انسان ہرگزنہیں سمجھ سکتا۔
حدیث کی مراد ہے ہے کہ اللہ کی محبت کے اسباب دوقتم کے ہیں۔ فرائض کا اداکر نا اور نوافل کے ذریعہ تقرب الہی حاصل کرنا۔ اللہ نے اس حدیث میں بیخبر دے دی کہ جولوگ بھے سے تقرب اور نزد یکی حاصل کرنا چاہیں وہ پہلے فرائض اداکریں اس کے بعد نوافل کی کوشش کریں۔ نوافل کا درجہ فرائض اداکرنے کے بعد ہے۔ اللہ سے محبت کرنے والا جب نوافل کی کثرت کرتا ہے تو وہ اللہ کا محبوب بن جاتا ہے۔ تو یہ محبت ایک اور محبت کی موجب بن جاتی ہے جو پہلی محبت سے مافوق اور قوی تر ہوتی ہے۔ یہ محبت ایک اور محبت کی موجب بن جاتی ہے جو پہلی محبت سے مافوق اور قوی تر ہوتی ہے۔ یہ محبت اس کے قلب کو غیر محبوب کی فکر واجتمام سے مستغنی کر دیتی ہے اس کی روح فکر اغیار کے مقابلہ میں غالب آ جاتی ہے اور اس میں کسی غیر کی تخبائش نہیں ہے ہور ٹی اس کے سامنے صرف اس محبوب کی محبت اور اس محبوب کا ذکر ہوتا ہے اور بس ۔ یہ اور سے بہی محبت اس کے قلب کے زمام کی مالک ہو جاتی ہے۔ اور اس پر اسی طرح مستولی اور غالب ہو جاتی ہو جاتی ہے۔ اور اس پر اسی طرح مستولی اور غالب ہو جاتی ہو جاتی ہے۔ اور اس پر اسی طرح مستولی اور غالب ہو جاتی ہو جاتی ہے۔ اور اس پر اسی طرح مستولی اور غالب آ جاتی ہو جاتی ہے کہ اس

 <sup>◄</sup> درمیان والے الفاظ نمیں بیں واللہ اعلم! شخ البانی بینید نے کی بھی روایت میں ان الفاظ کے ہرنے کا افکار کیا ہے۔
 ویکھے الصحیحہ (۱۲۴۰)

کی محبت کی تمام تر قوتیں اور کوششیں صرف ای محبوب کے لیے وقف ہو جاتی ہیں۔ اور بلاریب بدایک ایسا محب اور دوست ہوتا ہے کہ محبوب ہی کے لیے سنتا ہے اور دیکھتا ہے اور محبوب ہی کے لیے سنتا ہے اور دیکھتا ہے اور محبوب ہی اس کے قلب میں بسا ہوا ہوتا ہے اور ہر وقت اس کے ساتھ ہوتا ہے اور ہمہ وقت اس کا مونس اور ساتھی اور دفیق ہوتا ہے۔

حدیث میں جہاں حرف با آیا ہے مصاحبت اور معیت کے لیے ہے۔ اور بید وہ مصاحبت و معیت ہے جس کی نظیر ومثال نہیں مل سکتی۔ اس مصاحبت ومعیت کا سمجھنا اخبار واحادیث کے الفاظ اور احادیث کے ظاہر معنی سے ممکن نہیں۔ بید مسئلہ محض علمی نہیں ہے بلکہ دوسرے ہی شعبہ کا مسئلہ ہے۔ اور یہ کیفیت ہید اور یہ کیفیت ہید اور یہ کیفیت ہید امبوجاتی ہے۔ حالانکہ انسان انسان کی محبت کے لیے پیدا نہیں کیا گیا اور جو اس کی فطرت سے خارج ہے جیسا کہ بعض محبت کے ماروں نے کہا ہے:

خِيَالُكَ فِيُ عَيُنِي وَذِكُرُكَ فِي فَمِي ﴿ وَمَثُوَاكَ فِي قَلْبِي فَأَيُنَ تَغِيُبُ؟ "ميرى آنكه مين تيراخيال ہے اور زبان پرتیرا ذکر تیرے آرام کی جگہ میرا قلب ترسیل تکیاں جھ گا''

ہے ہیں اب تو کہاں چھے گا۔''

ایک اور شاعر کہتا ہے:

وَ تَطُلُبُهُم عَيني وَهُمُ فِي سِوَادِهَا وَيَشْتَاقُهُمُ قَلْبِي وَهُمُ بَيْنَ اَضُلُعِي اللهِ عَيني وَهُمُ بَيْنَ اَضُلُعِي اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ

میرا قلب ان کا مشاق ہے حالائکہ وہ میری بغل میں ہیں۔''

وَمِنُ عَجَبٍ إِنِّى أَحِنُّ إِلَيْهِمُ فَأَسُنَلُ عَنُهُمُ مَنُ لَقِيْتُ وَهُمُ مَعِى "عجب بات ہے کہ میں محبت سے ان کی طرف کھنچتا ہوں اور جو مجھ سے ملتا ہے اس سے ان کا حال پوچھتا ہوں اور حال ہیہے کہ وہ میرے ساتھ ہی ہیں۔"

اِنُ قُلُتُ غِبُتَ فُقَلِّنِی لَا یُصَدَّقُنِی اِنَ قُلُنِی اِنَ یُصَدِّقُنِی اِنَ فَقَلْنِی اِنَا یُصَدِّقُنِی اِنَا اَنَا اِنَا اَنَا اِنَا الْنَا الْمُنْ الْمِنَا الْمَالِيَّ الْمَا الْمَالِي الْمَالِيَّ الْمَالِي الْمُنْ الْمَالِي الْمَالِي الْمَالَيِي مُنْ الْمَالِي الْمِي الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنِي الْمَالِي الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمِنْ الْمَالِي الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمَالِي الْمَالِي الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُلِ

اَوُ قُلُتُ مَا غِبُتَ قَالَ الطَّرُفُ ذَا كِذُبٌ فَقَدُ تَحَيَّرُتُ بَيْنَ الصِّدُقِ وَالْكِذُبِ "يَا الرّبِيلِ يَهُول كَنْوَ عَا بَ بَيْنَ جَوْ آتَكُميلِ جَمْلاتِي بِيلَوْ اَبِ بِيلِ السَصدِقِ وكذب بيل جيران بول-"

محبوب سے محب جس قدر قریب ہوتا ہے دوسرا کوئی اس قدر نہیں ہوتا۔ اور بسا اوقات میہ محبت اس قدر رائخ اور جاگزیں ہو جاتی ہے کہ محبت کرنے والا اپنی جان تک کوفراموش کر جاتا ہے لیکن محبوب کو کسی حال میں فراموش نہیں کرتا' جیسا کہ کہا گیا ہے:

ے کین محبوب کو کی حال میں فراموش نہیں کرتا 'جیسا کہ کہا گیا ہے: اُدِید لآنسٰی ذِکْرَهَا فَکَانَّهَا تَهَ شَلَ لِی لَیکی بِکُل سَبِیل "میں اس کے ذکر کو بھی بھلا دینا چاہتا ہوں مگریہ ہوتا ہیہ کہ لیلی ہرراستہ پرمیرے سامنے ہوتی ہے۔"

کسی اور شاعرنے کہا:

قلب کی طرف ہے بھلا دینے کا ادادہ کیا جاتا ہے اور طبیعت الگ کرنے ہے انکار کرتی ہے صدیث ندکورہ میں اللہ نے کان آ نکھاور پاؤں کا ذکر خصوصیت سے کیا ہے اس کی وجہ سے کہ یہ تعل وادراک کے آلات اور عمل کے ذرائع ہیں۔ کان آآ نکھ قلب کے سامنے قصد وادادہ کراہت ونفرت کو لاتے ہیں اور یہی قلب کے سامنے محبت وعداوت بھی پیش کرتے ہیں اور پھر ہاتھ اور پاؤں کو قلب ان چیزوں میں استعال کرتا ہے۔ جب بندے کے کان اور آ نکھ اللہ کے ساتھ ہوجاتے ہیں تو قلب اپ آلات ادراک کی طرف سے بالکل محفوظ ہوجاتا ہے۔ اور جب اور جب وہ اس کے اندر محفوظ ہوگیا تو پھر محبت وعداوت میں بھی وہ محفوظ ہوجاتا ہے۔ اور جب وہ اس بارے میں محفوظ ہوگیا تو بھر محبت وعداوت میں بھی وہ محفوظ ہوجاتا ہے۔ اور جب فواس بارے میں محفوظ ہوگیا تو تو ہوگیا تو اور بائی گرفت اور پاؤں چلنے میں محفوظ ہوجاتے ہیں۔ وہ اس بارے میں محفوظ ہوگیا تو سمجھ کو ہاتھ اپنی گرفت اور پاؤں چلنے میں محفوظ ہوجاتے ہیں۔ وہ اس بارے میں محفوظ ہوگیا تو سمجھ کو باتھ اپنی گرفت اور پاؤں چلنے میں محفوظ ہوجاتے ہیں۔ فور کرد! ..... یہاں اللہ نے صرف کان اور آ نکھ ہاتھ اور یاؤں کے ذکر ہر اکتفا کر لیا۔

زبان کا ذکر نہیں کیا۔اوراس کی وجہ صرف بیہ ہے کہ کان سے سننا اور اس کا اوراک بھی اختیار ی ہوتا ہے اور بھی غیر اختیار ی' آ نکھ ہے ویکھنے کا بھی یہی حال ہے۔ بھی اختیاری ہوتا ہے بھی

غیراختیاری' ہاتھ اور یاؤں کا بھی یہی حال ہے لیکن زبان کا حال دوسرا ہے' بیہ بغیر مقصد وارادہ کے حرکت ہی نہیں کرتی ۔ نیز بمقابلہ دیگر جوارح اور اعضاء کے قلب سے تعلق اور اشتغال زبان ہی کو ہوتا ہے اور قلب کے تاثرات سے سب سے زیادہ زبان متاثر ہوتی ہے کیونکہ زبان قلب کی ترجمان اور پیغامبر ہے۔

غور کرو! ..... جب بندہ اللہ سے محبت کرنے لگنا ہے اور فرائض و نوافل کے ذریعہ اس کا مقرب بندہ ہوجاتا ہے تو اس کا کیا حال ہوتا ہے؟ اس کے سننے دیکھنے چلنے پھرنے اور پکڑنے كى كيا كيفيت موتى بي؟ الله تعالى فرماتا بي:

ا لَقِيتَ بُولَ بِ؟ الدِّلُوالِ فَرَاتَا بِ: ﴿ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَ بَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ وَيَكَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا

وَ رِجُلُهُ الَّتِي يَمُشِي بِهَا ﴾

"میں اس کا کان ہوتا ہوں جس ہے وہ سنتا ہے میں اس کی آئکھ ہوتا ہوں جس ہے وہ ویکتا ہے میں اس کا ہاتھ ہوتا ہوں جس سے وہ بکڑتا ہے میں اس کا پاؤں ہوتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے۔"

اس سے اللہ تعالی میہ ثابت کرتا ہے کہ کان اور آ کھ کے ادراکات اور ہاتھ یاؤں کی حركات ميں الله بندے كے ساتھ ہوتا ہے۔

> غور کرو! اس کیفیت کا ظہار وہ اس طرح کرتا ہے: ﴿ بِيْ يَسْمَعُ وَبِيْ يُبْصِرُ وَبِيْ يَبْطِشُ وَبِيْ يَمْشِي

"مير ب ما توسنتا ب مير ب ما تو ديكما بمير ب ما تو يكرتا ب مير ب ما تو

چاہے۔

﴿ لَى يَسْمَعُ وَلَى يُبْصِرُ وَلَى يَبْطِشُ وَلَى يَمْشِى ﴾ "ميرے ليے ستائ ميرے ليے و كھتائ ميرے ليے پكرتائ اور ميرے ليے

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ یہاں بی کی جگہ لی ہونا جا ہے۔ لی اظہار غایت اور خصوصیات پر زیادہ دلالت کرتا ہے کہ بید کام اللہ تعالیٰ کے لیے کیے گئے ہیں، اور بیمعنی وقوع

عمل میں اللہ تعالیٰ کی معیت پر زیادہ ولالت کرتے ہی،ں کیکن بیرایک اہم اور سخت ترین غلطی ہ، کیونکہ یہال لفظ بامحض استعانت کے لیے نہیں ہے، کیونکہ ادرا کات خواہ ابرار کے ہوں، خواہ فجار وفساق کے مجھن اللہ تعالیٰ کی معاونت ہی ہے وقوع میں آتے ہیں۔ یہاں با مصاحبت ومعیت کے لیے ہے،جس کے معنی میرہوتے ہیں کہ بندہ اس حال میں سنتا، دیکھنا، پکڑتا اور چاتا ب كرالله تعالى اس كے ساتھ موتا ہے اور يد معنى ايك دوسرى حديث سے بھى واضح موتے ہيں:

((انا مع عبدي ما ذكرني و تحركت بي شفتاه))

"میں اپنے بندے کے ساتھ ہول، جب وہ مجھے یاد کرتا ہے اور میرے لیے اس کے مون ركت كرت بيل-"

یدوہی خاص فتم کی مصاحب ومعیت ہے، جواس آیت میں بیان کی گئی ہے: ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعْناً ﴾ (التوبة: ١٩٠٩) (الله مار عاته ب)\_

اور جوال حديث ميں مذكور ب:

((ما ظنك باثنين الله ثالثهما))

(ان دو کے متعلق تمہارا کیا خیال ہے جن میں تیسرااللہ ہے۔)

نیز وہ مصاحبت ومعیت جواس آیت میں ہے:

﴿ وَ إِنَّ اللَّهَ لَمُعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (العنكبوت: ١٩/٢٩)

''اورالله نیکی کرنے والوں کے ساتھ ہے۔''

اور جواس آیت میں بھی ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَّ الَّذِينَ هُدُ مُّحْسِنُونَ ﴾ (النحل:١٢٨/١)

" بے شک اللہ ان لوگوں کے ساتھ ہے جنہوں نے پر ہیز گاری کی اور وہ نیکیاں كرنے والے بيں۔"

اور جوال آیت میں ہے:

﴿ وَ اصْبِرُوا إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّبِرِينَ ﴾ (الانقال: ١٨٨٨) "اور مبروکو، بے شک! الله صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔"



اور جواس آیت میں ہے:

﴿ قَالَ كُلَّا إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيَّهُ بِينْنِي ﴾ (الشعراء: ١٣/٢٢)

"مویٰ نے کہا، ہر گرمبیں۔ میرے ساتھ میرارب ہے۔"

اوراس آیت میں ہے جس میں اللہ تعالیٰ نے حضرت موی اور حضرت ہارون کو خطاب نرمہ یوفی ان

﴿ إِنَّنِيْ مَعَكُما أَسْمَعُ وَ أَرَى ﴾ (طه: ١٠٠٠)

''میںتم دونوں کے ساتھ ہوں، سنتا ہوں اور دیکھتا ہوں۔''

مصاحبت ومعیت کے اس معنی پر صرف حرف بدا دلالت کرتا ہے، حرف لام نہیں۔ بندے کے اخلاص، اس کے صبر وتو کل اور مقامات عبودیت کے نزول اور مصاحبت ومعیت کا اظہار و بیان صرف حرف بدائی کے ذریعے ہوسکتا ہے، نہ کہ لام کے ذریعے۔

الله تعالی کی بیر مصاحب و معیت جب بندے کے ساتھ ہوتی ہوتی ہوتی ساری مشقتیں اور سارے مصائب و آلام آسان ہوجاتے ہیں اور ہمد شم کا خوف و ہراس اس کے حق میں امن واطمینان کا باعث بن جاتا ہے۔ الله کی مصاحب و معیت ہمد شم کے صعوبات و مشکلات کو آسان کر دیتی ہے اور ہر بعید چیز قریب ہوجاتی ہے۔ احزان ہموم و خموم اس پر الله تعالی کی معیت ہی میں نہیں ہوتے۔ الله تعالی ہر حال میں اس کے ساتھ ہوتا ہے اس لئے نہ اسے ہم ہوتا ہے نئم نہ حزن ہوتا نہ ملال اور یہ معنی حرف ''با'' ہی کے ذریعہ واضح ہوتے ہیں۔ اگر یہ معنی فوت ہو جائیں تو سمجھلو بندہ کا قلب ماہی ہے آب کی طرح ترفیتا ہے۔

یہ جب کسی بندے کو پروردگار عالم سے مصائب ومشکلات میں بیمصاحب ومعیت حاصل ہو جاتی ہے تو پھراس کی تمام تر حوائج وضروریات میں بھی اس کی مصاحبت ومعیت ہوتی ہے اور اللہ اس کی تمام تر حوائج وضروریات اور سوالات کو پورا کرتا رہتا ہے جیسا کہ خود اللہ نے فرمایا

: ﴿ وَلَنِنْ سَنَلَنِى لَا عُطِيَنَهُ وَلَنِنِ السَّعَاذَنِي لَاّعِيْذَنَهُ ﴾ ''اوراگر میرا بنده مجھ سے مانگتا ہے تو میں اسے دیتا ہوں اور مجھ سے پناہ مانگتا ہے تو

اور الریز ابر الرام کا اللہ کا ماہ ہے ہیں ہے دیا اول ادر دھے ہیں ہے ہے۔ میں اسے بناہ دیتا ہوں۔''

یعنی بندہ جب میرے ارادہ کی موافقت کرتا ہے میرے احکام کی تغیل کرتا ہے مشکلات

深 (內性) 大學學學學學學

ومصائب میں میرے پاس آتا ہے اور اپنی احتیاجات کو وہ میرے آگے نہایت ہیم ورجاء کے ساتھ پیش کرتا ہے تو میں ضرور اس کا ساتھ دیتا ہوں اور مکر وہات و مشکلات میں مجھ سے پناہ چاہتا ہے تو میں اسے پناہ دیتا ہوں۔

یہ مصاحبت اور اس میم کی معیت اللہ نے جانبین سے ٹاہت کی ہے۔ اور یہ مصاحبت و معیت وہ رشتہ ہے کہ اللہ اپنے ایسے بندے کی موت میں بھی تر دد کرنے لگتا ہے کیونکہ اس بندے کوموت پیندنہیں اور جو چیز اس بندے کو پیندنہیں اسے پروردگار عالم بھی پندنہیں کرتا۔ جب اس بندے کی کمی قتم کی برائی اور رخ اسے پیندنہیں تو اس کا مقتضاء یہ ہے کہ اللہ اسے بھی موت نہ دے۔ لیکن بندے کی مصلحت اس میں ہے کہ وہ اسے موت سے ہم آغوش کر دے کیونکہ اللہ موت اس لیے بھیجتا ہے کہ وہ اسے دوبارہ زندہ کرے گا' مرض و بیاری میں اس لیے بیتا کہ کہ اسے حت وصلاحیت سے نوازے گا' اسے فقیر و مسکین اس لیے بناتا ہے کہ اسے خی اور بامراد بنائے گا' جب اس سے پچھرو کتا ہے تو پچھ عطاء کرنے کے لیے ہی رو کتا ہے' اسے اپنے باپ آ دم کی صلب میں رکھ کر اس لیے جنت سے نکالا کہ وہ اسے پھر جنت میں داخل کرے گا۔ اس کے باپ کو اللہ نے اخر جے منہا (جنت سے نکل جا) کہہ کر جنت میں داخل کرے۔ دیا ہے۔ اور اس کے باپ کو اللہ نے اخر جے منہا (جنت سے نکل جا) کہہ کر جنت سے نکال کہ وہ اسے کہ کر جنت سے نکال کہ وہ اسے کہ کر جنت سے نکال کہ وہ اسے کیا کہ کر جنت سے نکال کہ وہ اسے بیا تا ہے کہ دوبارہ پھر اسے جنت میں داخل کرے۔

در حقیقت یہی ذات اور یہی اللہ حقیق محبت کے لائق ہے اور یہی حقیق محبت محبوب ہے۔ اس کے سوانہ کوئی حبیب ہوسکتا ہے نہ محبوب اگر بندے کا ہر ہر بال اللہ کی محبت سے مست و سرشار ہو جائے تب بھی نبدے پر اللہ کاحق ہے جوادانہیں ہوسکتا۔

كى شاعرنے كيا اچھا كہا ہے:

نَقَلُ فَوَادَكَ حَيُثُ شِئْتَ مِنَ الْهَوٰى مَا الْحُبُّ إِلَّا لِلْحَبِيْبِ الْآوَّلِ "الله ول كوخوا شات ميں جہاں چاہو بھنكاؤ محبت تو صرف حبيب اول كے ليے ہى ہے۔" كَمُ مَنُولٍ فِي الْآرُضِ يَالْفُهُ الْفَتْى وَحَنْيُنَهُ اَبُدًا لِآوَّل مَنُولٍ "زمين كى بہت منزلوں سے نوجوان الفت ركھتا ہے۔ كين اس كے ول كى بے قرارى تو ہميشہ پہلى ہى منزل كے ليے ہے۔"



(فَطْیِّلْنَ : ۹۳

# التيم : محبت كا آخرى درجه (تعبدى حقیقت بیے كرمجوب كے سامنے اپ آپ كواتنها درجه ذليل وخاكسارى كرديا جائے)

اس كے بعد محبت كاوہ درجہ ہے جي "التتيم" كہتے ہيں۔ بيرمجت كا آخرى درجہ ہے۔ التتيم كے بير معنى ہيں كہ محب اپ محبوب كى عبادت و پرستش كرنے لگ جائے۔ چنانچ يوب كا محاورہ ہے جب انسان كى كى عبادت كرنے لكتا ہے تو كہتے ہيں تيم الحب (محبت نے اس كو بندہ بنالياہے) اور بير جملہ بھى اس معنى ميں ہے بيتم الله يعنى عبدالله

### "تعبد" محبوب كے سامنے انتها درجه كى ذلت وخاكسارى ہے:

تعبد وعبادت کی بیہ حقیقت ہے کہ محب اپ محبوب کے سامنے انتہا درجہ کا خضوع و خاکساری ظاہر کرے۔ اور اس کے سامنے اپ آپ کو انتہا درجہ ذلیل و بے تو قیر بنالیتا ہے اور اس محاورہ میں عرب کا بی قول ہے طریق معبد (ذلیل شدہ راستہ) یعنی وہ راستہ جے مدتوں تک روند کر ذلیل و پامال کیا گیا ہو۔ پس عبد و بندہ وہ ہے جے محبت نے محبوب کے سامنے خاضع اور سرگوں کر دیا ہو۔ اور یہی وجہ ہے کہ بندے کے تمام مقامات و حالات میں عبود بت سب سے زیادہ اشرف واعلی مقام ہے اور اس لیے سلوک کی راہ میں تعبد سے بڑھ کر کوئی شریف ترین مزل نہیں اور یہی وجہ ہے جو اللہ تعالی نے اکر م المخلائق محبوب ترین بندے سیدنا محمد سول اللہ ساتھ یا دفر مایا ہے۔ مقام دعوت مقام تحدی بالنبوہ مقام معراج میں بھی وصف تعبد کے ساتھ یا دفر مایا ہے۔ مقام دعوت مقام تحدی بالنبوہ مقام معراج میں بھی وصف تعبد کے ساتھ یا دفر مایا ہے۔ مقام دعوت مقام تحدی بالنبوہ مقام معراج میں بھی وصف تعبد کے ساتھ یا دفر مایا ہے۔ مقام دعوت مقام تحدی بالنبوہ مقام معراج میں بھی وصف تعبد کے ساتھ یا دفر مایا ہے۔ مقام دعوت مقام تحدی بالنبوہ مقام معراج میں بھی وصف تعبد کے ساتھ یا دفر مایا ہے۔ مقام دعوت مقام تحدی بالنبوہ مقام معراج میں بھی وصف تعبد کے ساتھ یا دفر مایا ہے۔ مقام دعوت مقام معراج میں بھی وصف تعبد کے ساتھ یا دفر مایا ہے۔ مقام دعوت مقام معراج میں بھی وصف تعبد کے ساتھ یا دفر مایا ہے۔ درات ہیں بند

﴿ وَإِنَّهُ لَيْمًا قَامَرِ عَيْثُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوْا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَكَّا ۞ ﴾ (جزر: ١٩/٤٢)

''اور ہوا یہ کہ جب اللہ کا بندہ اس کی عبادت کرنے کے لیے کھڑا ہوتو جن واٹس غول کےغول بن کراس پر بل پڑیں''

# 深 (中江湖台 光表景景景景)

یہ مقام دعوت میں فرمایا۔ مقام تحدی نبوت کے مقام میں فرماتا ہے: ﴿ وَإِنْ كُفْتُكُو فِي وَنِي بِمِمَّا فَرَّلْنَا عَلَى عَبْرِينَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مِنْفِلِهِ ۞ ﴿ (بقره: ٣٣/٢)

''اگر ختہیں اس کلام کی صدافت میں کوئی شبہ ہے جوہم نے اپنے بندے پر نازل کی ہے تو ایس ایک سورت ہی بنالاؤ''

مقام اسراء ومعراج كموقع رالله كريم فرماتا ب:

﴿ سُبُحُنَ الَّذِئَ اَشْرَى يِعَبُّدِهُ لَيْلًا قِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِرِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْاَقْصَا ۞ (الاسواء: ١/١٤)

"پاک ہے وہ ذات جوایے بندے کورات ہی رات میں مجدحرام سے مجداقصیٰ تک لے گئی۔"

اور شفاعت کی ایک حدیث وارد ہے:

((اِذُهَبُوُا اِلَى مُحَمَّد طُلُهُمُ عَبُدٌ غَفَرَ اللَّهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنُ ذَنْبِهِ وَمَا تَأْخَرَ)) 

(اِذُهَبُوُا اللّٰهِ مُحَمِّد طُلُهُمُ كَ بِإِس جِاوُوه الساعبد (بنده) ہے جس كِتمَامَ اللَّهِ بَحِيكً كناه اللّٰه نے معاف كرديتے ہيں۔''

رسول الله من الله علی الله من اعتمام شفاعت کمال عبودیت و کمال مغفرت کے ذریعہ سے ہی حاصل ہوا ہے۔
الله تعالی نے مخلوق کو صرف اپنی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے۔ اور الله کا کوئی بھی شریک نہیں اور محبت کی تمام انواع واقسام میں عبادت ایک کامل ترین نوع اور اکمل ترین قتم ہے۔
عبادت میں انتہائی خضوع وخشوع اور انتہائی ذلت و خاکساری ہوا کرتی ہے اور اسلام کی اصل حقیقت بھی یہی ہے۔ سفیہ النفس اور احمق کے کوئی روگردانی ہی نہیں کرسکتا۔ جیسا کہ خود الله فرماتا ہے:

﴿ وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَةِ إِبْرَاهِ هَ إِلَا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ ، ۞ ﴾ (بقره: ٢٠/٣)

"اور دین ابراہیم سے وہی بے رغبتی کرے گا جس کی خودعقل ماری گئی ہو۔"

 صحیح بخاری کتاب التفسیر - سورة البقرة - باب (۱) (حدیث ۲۳۵۲) صحیح مسلم کتاب الایمان - باب ادنی اهل الجنة منزلة فیها (حدیث ۱۹۳)

اور یکی وجہ ہے جو اللہ کے نزدیک شرک سے بڑھ کر کوئی گناہ نہیں۔شرک کے سوا وہ دوسرے گناہ معاف کرے گالیکن شرک بھی معاف نہیں کرے گا۔

اصل شرك:

اوراللہ کے ساتھ اصل شرک یمی ہے کہ اللہ کی محبت میں کسی اور کوشریک کیا جائے 'جیسا کہ اللہ فرما تا ہے:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَنْخِذُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كُعُتٍ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كُعُتٍ اللهِ وَالذَّرْيُنَ امَنُوا آشَدُ حُبًّا تِلْهِ ۞ ﴿ ابنوه ٢١٥/٢)

''اور بعض لوگ ایے بھی ہیں جو اللہ کے شریک اوروں کو تظہرا کر ان سے الی محبت کرتے ہیں جیسی اللہ ہے کرنی چاہیے البتہ جولوگ ایمان دار ہیں وہ اللہ کی محبت میں بہت سخت ہوتے ہیں''۔

اللہ تعالیٰ اس آیت میں بی خبر دیتا ہے کہ بعض لوگ اللہ کے ساتھ دوسروں کو بھی شریک بنا لیتے ہیں اور اس سے و لیکی ہی محبت کرتے ہیں جیسی وہ اللہ کی ذات سے کرتے ہیں۔

الله تعالی اس آیت میں یہ بھی خبر دیتا ہے کہ ایمان والے الله کی ذات سے انتہا درجہ کی محبت رکھتے ہیں اور ایسی محبت جیسی کہ یہ مانند ومثیل بنانے والے اپنے مانند ومثیل سے رکھتے ہیں بلکہ اس سے بھی زیادہ۔ بلکہ آیت کے یہ معنی ہیں کہ مانند ومثیل گرداننے والے جس قدر الله سے محبت رکھتے ہیں اس سے زیادہ الله پر ایمان لانے والے الله سے محبت رکھتے ہیں۔ یہ مانند ومثیل گرداننے والے الله سے محبت رکھتے ہیں لیکن جب وہ الله کے ساتھ اپنے مانند وشیون کو اس محبت میں شریک کر لیتے ہیں تو الله سے جو آئیس محبت ہے وہ کر ور ہو جاتی ہے اور موحدین الله کی محبت میں خلص ہوتے ہیں اس لیے ان کی محبت الله سے بہت زیادہ ہوتی ہے۔ اور مرحدین الله کی محبت میں خلص ہوتے ہیں اس لیے ان کی محبت الله سے بہت زیادہ ہوتی ہے۔ اور مرک کو گر اپنی محبت میں رب العالمین کے ساتھ دوسروں کو شریک گردانتے ہیں اور ان کو اللہ کا ہمسر' مانن ومثیل بنا لیتے ہیں۔

الله نے مخلوق کو پیدا کیا ہے اس کا مقصد یہی ہے کہ مخلوق خالص الله سے محبت کرے کسی دوسرے سے محبت نہ کرے اور اس لیے الله ان لوگوں سے سخت ناراض ہوتا ہے جو کسی اور کو اپنا ولئ مددگار شفیع وسفارش بناتے ہیں۔اور چنانچہ اللہ کبھی ان ہر دو چیزوں کوساتھ ہی ساتھ بیان

روائے شافی کے کہ ایک کا ظہار کرتا ہے۔ چنانچ فر ماتا ہے: کرتا ہے اور بھی علیحدہ علیحدہ عیان کرکے اپنی ناراضی وفقی کا اظہار کرتا ہے۔ چنانچ فر ماتا ہے:

کرتا ہے اور بھی علیحدہ علیحدہ بیان کرکے اپنی ناراضی و حقلی کا اظہار کرتا ہے۔ چنا نچے فرماتا ہے ﴿ إِنَّ رَبِّكُمْ وَ اللّٰهُ الَّذِی مُصَلَقَ السَّلْمُوتِ وَ الْأَرْضَ فِیْ سِنْتَکَةِ اَبْنَاهِرِ ثُمَّةَ اسْتَوٰی عَلَی الْعَرْشِ بُیں بِیْنِ الْاَصْرَءِ مِنَا مِنْ شَفِیْعِ اِلاَّ مِنْ بَعْدِی اِذْنِهِ ﴿ ۞ ﴾

(يونس: ۱۰/۳)

''بلا شبہتمہارا رب وہی اللہ ہے جس نے آسانوں اور زمین کو چھادن میں پیدا کیا اور پھرعرش پر جلوہ افروز ہوا وہ ہر کام کی تدبیر کرتا ہے اس کی اجازت کے بغیر اس کے پاس کوئی سفارش نہیں کرسکتا۔'' اور اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ اللهُ الَّذِي حَمَلَقَ السَّلَمُوتِ وَالْاَرْضَ فِي سِنْتُلَةِ آيَّاهِ ثُمَّةَ السَّنُوى عَلَى الْعَرْشِ بُدَيْتِهُ اللهُ كَالْكُورُ اللهُ كَالْمُرُونَ ٥ ﴾ (حم سجده:٣/٣)

''الله وہ ہے جس نے آسانوں اور زمین کو اور جو کچھان کے درمیان ہے چھون میں پیدا کیا ہے پھر عرش پر جلوہ افروز ہوا۔ اس کے سوانہ کوئی تمہارا حمایتی ہے اور نہ سفارشی۔ کیا پھر بھی تم تھیجت نہیں پکڑتے؟'' اور اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ وَ أَنْذِرْ بِهِ الَّذِي لِيَا قُوْنَ أَنْ يُحْتَثُرُوۤا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِّنْ دُوْنِهِ وَلِيُّ وَلَا شَفِيْعٌ لَعَلَهُمْ يَتَقُوْنَ ۞ ﴾ (انعام:١/١٥)

''اور اس قَرْآن کے ذریعہ ان لوگوں کو ڈراؤ جن کو اپنے پروردگار کے حضور ایسی حالت میں جمع ہونے کا خوف ہے۔ جتنے غیر اللہ ہیں نہ کوئی اُن کا مددگار ہوگا اور نہ کوئی سفارشی' ای امید پر کہ وہ ڈر جائیں۔'' اور اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ اَمِرِ اتَّخَذُوْا مِنْ ذُوْنِ اللَّهِ شُفَعَاءً ۚ قُلْ إَوْلَوْ كَانُوْا لَا يَمْلِكُونَ شَيِّئًا وَكَا

یعُقِلُوْنَ ○ قُلُ بِتلٰیِ الشَّفَاعَةُ جَمِیْعاً ؞ ○﴾ (زمر: ۴۳٬۳۳۹) '' کیا ان لوگوں نے اللہ کو چھوڑ کر دوسروں کو سفارتی بنا رکھا ہے۔اے پیغیمر! آپ کہددیں اگر چہدوہ کچھ بھی اختیار نہ رکھتے ہوں اور نہ عقل رکھتے ہوں کہد دیجئے تمام

سفارش كا مخار الله بى ہے۔'اور الله تعالى فرما تا ہے: ﴿ مِنْ وَرَا بِهِمْ جَهَا تَوْهِ، وَلَا يُغْنِىٰ عَنْهُمْ مَا كَسَبُوا شَيْئًا وَلَا مَا اتَّخَذُوْ ا مِنْ دُوْنِ اللهِ أَوْلِيَا آءِ، وَلَهُمْ عَنَابٌ عَظِيْمٌ ۞﴾

(جاثية: ١٠/٣٥)

الله دَواكِشَافي كِيْ هُرِيْ هُلِي هُولِي المَّاكِلِي المَّلِي المَلْمِيلِي المَلِي المَلْمِي المَلْمِيلِي المَلْمِيلِي المَّلِي المَّلِي المَلْم

''ان کے پیچیے جہنم ہے جو کچھ انہوں نے حاصل کیا تھا وہ انہیں کچھ بھی نفع نہ دےگا اور نہ وہ معبود جن کواللہ کے سواانہوں نے حمایتی بنا رکھا تھا۔اوران کے لیے تو بہت بڑاعذاب ہے۔''

جو بندہ صرف اپنے رب کو اپنا ولی اور دوست بنا تا ہے تو اگر وہ کسی اور کو اپنا ولی مددگار میں دوست اور شفاعتی سفارشی بنا تا ہے تو صرف اللہ کے لیے بنا تا ہے اور موسین صالحین کے ساتھ اپنا رشتہ موالا ۃ ومحبت جوڑتا ہے اور استوار کرتا ہے۔ اور بیموسین اللہ کی راہ میں اس کے ولی مددگار ہوتے ہیں۔ بیموالا ۃ ومحبت اور چیز ہے بخلاف اس صورت کے کہ بندہ اللہ کے علاوہ دوسروں کو اپنا ولی اور دوست بنائے۔ بید دوسری چیز ہے نید اور رنگ ہے اور وہ دوسرا رنگ شفاعت شرکیہ کا اور رنگ ہے۔ اور شفاعت حقہ کا جس سے تو حید وابستہ ہوتی ہے دوسرا رنگ ہے۔ اور اہل تو حید کی تفریق کا یہی مقام ہے۔ والله یھیائی مَنْ یَشَاءُ اللی صِر اطِ مُسْتَقِیْدِ

((ثُلَاثٌ مَنُ كُنَّ فِيُهِ وَجَدَبِهِنَّ حَلَاوِةَ الْإِيمَانِ)) ﴿

" تین چیزیں جس کے آندر ہوں گی وہ ایمان کی حلاوت (مٹھاس) پائے گا۔"

صحيحين مين دوسر الفاظ يديين:

((لَا يَجِدُ عَبُدٌ طَعُمَ الْايْمَانِ الَّا مَنُ كَانَ فَي قَلْبِهِ ثَلَاثُ خصَالِ:

صحیح بخاری کتاب الایمان باب حلاوة الایمان (حدیث ۱۲) صحیح مسلم کتاب
 الایمان باب بیان خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الایمان (حدیث ۲۳)

اَنُ يَّكُوُنَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ اَحَبَّ اِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا وَاَنُ يُحِبُّ الْمَرُءَ لَا يُحِبُّهُ الَّا لِلَّهِ وَاَنُ يَكُرَهَ اَنُ يَرْجِعَ اِلَى الْكُفُرِ بَعُدَ اَنُ ٱنْقَذَهُ اللَّهُ مِنْهُ كَمَّا يَكُرَهُ اَنُ يُقُذَفَ فِي النَّارِ))

"کوئی بندہ ایمان کا مزہ نہیں پاتا جب تک کہ اس کے قلب میں تین خصلتیں موجود نہ ہوں (۱) اللہ اور اللہ کا رسول اسے تمام دنیا والوں سے زیادہ محبوب ہو (۲) اور بید کہ کسی سے محبت رکھے تو صرف اللہ کے لیے رکھے (۳) اور بید کہ جس کفر سے اللہ نے اسے تکالا ہے اس کی طرف پھر لوٹے کو وہ ایسا برا سمجھے جس طرح کہ وہ آگ میں ڈال دیئے جانے کو براسمجھتا ہے۔"

اورسنن میں ایک مدیث ہے:

((مَنُ اَحَبَّ لِلَّهِ اَبُغَضَ لِلَّهِ وَاَعُطٰى لِلَّهِ وَمَنَعَ لِلَّهِ فَقَدِ اسْتَكُمَلَ اللهِ عَلَيْهِ وَمَنَعَ لِلَّهِ فَقَدِ اسْتَكُمَلَ الاَيْمَانَ))

'' بَحْسَ نِے اللہ کے لیے محبت کی اور اللہ کے لیے دشمنی کی' اور اللہ کے لیے دیا' اور اللہ کے لیے دیا' اور اللہ کے لیے روک دیا' تو اس نے اپنے ایمان کی پھیل کرلی۔''

اورایک دوسری حدیث میں ہے:

((مَا تَحَابُّ رَجُلَانِ فِي اللهِ إِلَّا كَانَ أَفْضِلُهُمَا اَشَدَّهُمَا حُبًّا لَصَاحِبهِ)) ۞

''جو دو آُ دی اللہ کے لیے آپس میں محبت رکھتے ہیں ان میں افضل آ دی وہ ہے جو اینے ساتھی سے بہت زیادہ محبت رکھتا ہے۔''

یہ محبت تو محبت اللی کے لواز مات وموجبات میں سے ہے۔اور جس قدر بھی میر محبت قوی اور زیادہ ہوگی اس قدر محبت اللی کی جڑیں قوی اور مضبوط ہوں گی۔

000

<sup>♦</sup> سنن ابى داود. كتاب السنة. باب الدليل على زيادة الايمان ونقصانه (حديث.١٨١٨)

<sup>🗇</sup> الادب المفرد للبخاري (۵۳۳) مسند ابي يعلى (۳۳۱۹) مستدرك حاكم (۱۲)



فَظِّيلَة : ٩٣

# محبت کی اقسام

محبت کی چارفشمیں ہوتی ہیں'جن کے مابین فرق وامتیاز واجب اور ضروری ہے۔ اور جو لوگ اس راہ میں بھٹک جاتے ہیں وہ ان اقسام محبت کے مابین تمیز وتفریق نہ کرنے کے سبب ہی ہے گمراہ ہوئے ہیں: ،،

اول: اللہ سے محبت کرنا' صرف اتن محبت عذاب اللہی سے نجات پانے اور ثواب آخرت سے فائز المرام ہونے کے لیے کافی نہیں ہے کیونکہ اللہ سے محبت تو مشرک' کافر صلیب برست اور یہودی بھی رکھتے ہیں۔

دوم: جو پچھ اللہ تعالیٰ کو پسند ہے اس سے محبت کرنا اور یہی محبت انسان کو اسلام میں داخل کرتی ہے اور کفر سے نجات دیتی ہے اور اللہ تعالیٰ کا سب سے بڑا دوست وہی ہے جس کے اندر میرمجت زیادہ پائیدار اور زیادہ شدید ہو۔

سوم: الحب لِلَّهِ والحب في اللَّه يعنى جومجت صرف الله كي دواور الله بى كى راه ميں ہو۔ يم محبت اس امر كولازم اور واجب كر ديتى ہے كه بنده ہراس شے سے محبت كرے جس سے الله محبت كرتا ہے اور يم محبت بھى اس وقت صحيح ہے جب كه بنده صرف الله تعالىٰ كى رضاء مندى كے ليے محبت كرے اور الله كى راه ميں محبت كرے۔

چہارم: وہ محبت جو اللہ کی تحبت کے ساتھ کی دوسرے سے بھی محبت کی جائے بیہ مشرکا نہ اور شرکیہ محبت ہے۔ جو آ دمی اللہ کے ساتھ کسی اور سے بھی محبت کرتا ہے اور وہ محبت اللہ کے لئے اور ان کی مرضی کے مطابق نہیں اور اللہ کے دین کے لئے بھی نہیں ہے۔ تو اس کے بیہ معنی ہیں کہ وہ اللہ کے ساتھ دوسروں کو اللہ کا شریک و سہیم بنا رہا ہے اور مشرک اللہ سے ای قتم کی محبت کیا کرتے تھے۔

محبت کی ایک پانچویں قتم بھی ہے جس ہے ہمیں بحث نہیں۔ اور وہ طبعی محبت ہے اس

مجت کی حقیقت یہ ہے کہ انسان ان چیزوں سے مجت کرتا ہے جو اس کی طبعی مقضیات سے میں۔مثلاً: پیاسا آدمی پانی سے مجت کرتا ہے ، مجوکا روٹی سے مجت کرتا ہے ایک شخص نیند سے اور اپنی بیوی بچوں سے محبت کرتا ہے۔ یہ مجت فدموم نہیں جب تک کہ یہ محبت اسے ذکر الله سے عافل نہ کردئے اور الله کی محبت سے بھٹکا کراپنے اندرالجھا نہ دے۔جیسا کہ الله کا ارشاد ہے:

﴿ يَا اَيُّهُمَا الّذِيْنَ المَنْوَّا لَا تُلْهِمُ مُنْ اَمْوَالُکُمْ وَلَا اَوْلَادُ کُمْ عَنْ ذِکْدِ

اللُّهِ، ٥ ﴾ (منافقون: ٩/٦٣)

"مسلمانو! تمہارے اموال اور اولا دہم کو اللہ کے ذکر ہے کہیں عافل نہ کردیں" اور اللہ تعالی ارشاد فرما تا ہے:

﴿ رِجَالٌ ﴿ لَا ثُلُهِ يُهِمْ نِجَارَةٌ وَكَا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ ۞ ﴾ (نور: ٣٢/٢٣) "الياوك جن كوالله كى ياد سے نه تجارت روكتي سے اور نه خريد وفروخت۔"





(فَطْیَلْنَ : ۹۵

# خُلت : محبت كا بلندترين مقام

اس کے بعد خلت کا درجہ ہے۔ خلت کمال مجت کا نام ہے۔ خلت میں قلب کے اندر محبوب کی مجت کے سوا قلب میں کی کی مجب کی گرات کو ہرداشت نہیں مجب کی گئرائش ہی نہیں رہتی۔ خلت ایک ایسا منصب ہے جو کسی قتم کی گرات کو ہرداشت نہیں کرتا اور بید منصب صرف اللہ کے دوخلیلوں ہی کے لیے محسیا کدرسول اللہ ظافی نے ارشاد فرمایا ہے:

((انَّ اللّٰهَ التَّحَدَّذِی حَلَیٰلاً کَمَا التَّحَدُّ اَبْرَاهیُم عَلیْلاً))

((انَّ اللّٰهَ التَّحَدُّ اَمِنُ اَهُل الْاَرْضِ حَلیْلاً لاَحَدُّتُ اَبَا بَکُو حَلِیْلاً)

((الَّو کُنُتُ مُتَحِدُ الله مِنُ اَهُل الْارُضِ خَلِیُلاً لاَحَدُّتُ اَبَا بَکُو حَلِیُلاً

و لکی صاحبہ کُم حَلیٰل الله ))

((الَّو کُنُتُ مُتَحِدُ الله مِن اَهُل اللّٰه ))

و لکن صاحبہ کُم حَلیٰل الله ))

دوست تو اللہ کاظیل ہے۔ ' ایک حدیث کے اندر ہے:

دوست تو اللہ کاظیل ہے۔ ' ایک حدیث کے اندر ہے:

((انِّی اَبْراً الٰی کُل حَلیْل مِن خُلَّتُه)))

((انَّی اَبْراً الٰی کُل حَلیْل مِن خُلِیْل کی خلت سے یاک ہوں۔ '' میں اللہ کی خلت کی وجہ سے ہردوسر خلیل کی خلت سے یاک ہوں۔ '' میں اللہ کی خلت کی وجہ سے ہردوسر خلیل کی خلت سے یاک ہوں۔ '' میں اللہ کی خلت کی وجہ سے ہردوسر خلیل کی خلت سے یاک ہوں۔ '' میں اللہ کی خلت کی وجہ سے ہردوسر خلیل کی خلت سے یاک ہوں۔ ''

صحیح مسلم- کتاب المساجد. باب النهی عن اتخاذ المسجد علی القبور (حدیث ۵۳۲)

 صحیح مسلم۔ کتاب فضائل الصحابة۔ باب من فضائل ابی بکر الصدیق ﷺ
 (حدیث۔۳۳۸۳)

 ♦ مسند احمد (١/ ٣٤٤) صحيح مسلم- كتاب فضائل الصحابة- باب من فضائل ابى بكر الصديق الشؤ (حديث-٤/ ٢٣٨٣)

سیدنا ابراہیم نے بارگاہ الی میں لڑے کی التجاء کی کداے اللہ تو مجھے لڑکا دے اللہ نے ان کولڑ کا دیا' اس لڑکے سے ان کوقلبی محبت ہوگئی۔اور قلب کا ایک گوشہ لڑکے کی محبت سے پر ہو گیا۔اللّٰدکوا پے ظلیل کی میہ بات پہند نہ آئی اور میراہے گوارا نہ ہوا کہ میرے خلیل کے قلب میں میرے سواکسی اور کو جگہ دی جائے۔ چنانچہ اللہ نے تھم دیا کہ اس لڑے کو میرے لیے ذبح کر دو۔ می محم سیدنا ابراہیم کوخواب میں دیا گیا۔ تا کہ آپ کا پورا پورا امتحان لیا جا سکے۔ الله کا بید مقصد نہ تھا کہ سیدنا ابراہیم ملیٹا اپنے بچہ کو ذبح کریں بلکہ مقصد پہ تھا کہ سیدنا ابراہیم کے قلب سے بچہ کا تعلق منقطع کر دیا جائے اور آپ کا قلب صرف اللہ تعالیٰ کے لیے محصوص ہو جائے۔ جب سیدنا خلیل الله عظظی نے انشراح صدر کے ساتھ حکم البی کی تعمیل کی اور بچہ کی محبت کے مقابله میں الله کی محبت کومقدم رکھا تو الله کا جومقصد تھا پورا ہو گیا اور بچہ کو ذی کرنے کا جو حکم دیا تھا اٹھا دیا گیا اور اس عظیم الشان ذبیحہ کے بدلہ میں فدیہ مقرر کر دیا۔ کیونکہ پروردگارِ عالم جب مجھی کی چیز کا تھم دیتا ہے تو اسے سرے سے بالکلیڈتم نہیں کرتا بلکہ یا تو اس کے پچھ حصہ کواٹھا دیتا ہے اور پھی کو باقی رکھا جاتا ہے یا اس کے بدلہ میں کوئی اور چیز مقرر کر دی جاتی ہے جیسا کہ اس عظیم الثان ذبیحہ کے بدلہ میں فدید مقرر کر دیا ایا جیسا کہ رسول اللہ کے حضور میں حاضری کے وقت صدقہ دینا فرض کیا گیا تھا گیجراس کی فرضیت کواٹھا کراہے متحب کر دیا گیا اور جیسا کہ بچاس وقت کی نمازوں کے بدلہ میں پانچ وقت کی نمازیں باقی رکھی گئیں لیکن ثواب بچاس نمازوں کا بی باقی رکھا گیا اور ایساوہ اس لیے کرتا ہے کہ اس نے خود فرمایا:

﴿ مَا يُبَدِّلُ الْقَوْلُ لَدَى ٥ ﴾ (ق: ١٢٩/٥٠)

"مرے پاس بات تبدیل نہیں ہوتی"

تو یہ نمازیں فعل وعمل کے لحاظ سے پانچ ہیں۔لیکن اجرو ثواب کے لحاظ سے بچاس ہی

**∞**-0!

جیسا کرسوره مجادلہ کے اندر ہے: ﴿ ياايها الذين آمنوا اذا ناجيتم الرسول فقدموا بين يدى نجواد كم صدقة ﴾

 دسلمانو! جبتم رسول ہے كوئى راز كھولوتو راز كھولئے ہے پہلے كچھىدقد دے دیا كرو۔"

صحیح بخاری۔ کتاب الصلاة۔ باب کیف فرضت الصلاة فی الاسراء (حدیث۔۵۳۹)

 صحیح مسلم۔ کتاب الایمان۔ باب الاسراء برسول الله ﷺ (حدیث۔۱۹۳)



فَظِّيلًا : ٩٢

# محبت عام اورخُلت كا تقابل

بعض لوگ کہتے ہیں کہ محبت کا درجہ خلۃ کے درجہ سے بلند اور کا مل ترین ہے۔ سیدنا ابراہیم علیا ہے خلیل اللہ (اللہ کے خلیل تھے) اور رسول اللہ عبیب اللہ (اللہ کے حبیب)
ہیں۔ ان لوگوں کا کہنا جہالت پر بہنی ہے۔ کیونکہ محبت عام ہے اور خلت خاص۔ خلت محبت کے آخری اور انتہائی درجہ کا نام ہے جبیبا کہ خود رسول اللہ نے ارشاد فر مایا ہے کہ عقل ودائثی کا تقاضا ہے کہ اعلیٰ برتر محبوب کوادنی محبوب کے مقابلہ ہیں ترجے دی جائے۔
((انَّ اللّٰہ اتَّ خَذَهُ خَلِیُلا کَمَا اتَّ خَذَ ابْرَاهیُم خَلِیُلا)) ﴿
د'اللہ تعالیٰ نے آپ کوا بنا خلیل بنالیا ہے۔ جَس طَرح ابراہیم کو اپنا خلیل بنالیا تھا۔'
د' اللہ تعالیٰ نے آپ کوا بنا خلیل نہیں بناسکتا عالا نکہ آپ کو سیدہ عائشہ صدیقہ فی ہی کے والد سیدنا ابو برصد این اور خود آپ نے اس کی خبردی ہے۔ نیز اللہ تعالیٰ نے خود ہی فرمایا ہے کہ ویصب التوابین (تو بہ کرنے والوں اور پاک صاف لوگوں کو اللہ محبوب رکھتا ہے) یہ جب الصابرین (صبر کرنے والوں کو اللہ محبوب رکھتا ہے) یہ جب الصابرین (صبر کرنے والوں کو اللہ محبوب رکھتا ہے) یہ جب الصابرین (صبر کرنے والوں کو اللہ محبوب رکھتا ہے) یہ جب الصابرین (صبر کرنے والوں کو اللہ محبوب رکھتا ہے) یہ جب الصابرین (صبر کرنے والوں کو اللہ محبوب رکھتا ہے) یہ جب الصابرین (صبر کرنے والوں کو اللہ محبوب رکھتا ہے) یہ جب الصابرین (صبر کرنے والوں کو اللہ محبوب رکھتا ہے) یہ جب الصابرین (صبر کرنے والوں کو اللہ محبوب رکھتا ہے) یہ دورہ کورہ کے دائوں کو اللہ محبوب رکھتا ہے) یہ جب الصابرین (صبر کرنے والوں کو اللہ محبوب رکھتا ہے) یہ جب الصابرین (صبر کرنے والوں کو اللہ محبوب رکھتا ہے)

لیکن الله کی خلت تو صرف سیدنا ابراجیم اور سیدنا محمد رسول الله علیها الصلاق والسلام ہی کے لئے مخصوص ہے۔

، پس ان کا بیر کہنامحض ان کی کم علمی اور کم فہمی کی بنا پر ہے۔وہ اللہ کے رسول کو سمجھ ہی نہیں

\*\*

<sup>♦</sup> صحيح مسلم. كتاب المساجد. باب النهي عن اتخاذ المسجد على القبور (حديث. ٥٣٢)



(فَطْیِّلْنَ : ۹۷

### محبوب یا مکروہ کا اختیار کرنے کا مسکلہ (بندہ دومجوب چیزوں میں سے اعلی محبوب کواور دو مکروہ چیزوں میں سے آسان مکروہ کو کیوں اختیا کرتا ہے)

پہلے آپ کو معلوم ہو چکا ہے کہ بندہ اپنے کسی محبوب اور محبوب چیز اور خواہش کو اس وقت ترک کرتا ہے جبکہ اس کے سامنے کوئی دوسرامحبوب اور دوسری خواہش ووسری محبوب ترین چیز ہو محبوب ترین چیز کے مقابلہ میں کمتر محبوب چیز کو ترک کر دیتا ہے جس طرح محبوب ترین چیز کے لئے وہ مکر وہ و تکلیف دہ چیز کو برداشت کر لیتا ہے۔ اور بڑی مصیبت بڑی تکلیف بڑے مکر وہ سے نجات حاصل کرنے کے لئے چھوٹی مصیبت اور چھوٹا مکر وہ اختیار کر لیتا ہے۔

آپ پہلے معلوم کر چکے ہیں کو عقل ودانش کی بیرخاصیت اور تقاضا ہے کہ اعلی وبرتر محبوب کے مقابلہ میں۔ اونی محبوب کو ترک کر دیا جائے اور بڑے مکر وہ بڑی تکلیف وبڑی مصیبت کے مقابلہ میں چھوٹے مکر وہ چھوٹی تکلیف اور چھوٹی مصیبت کو اختیار کیا جائے۔

یہ بھی پہلے بیان ہو چکا ہے کہ یہ بات محبت وعداوت کی قوت وضعف پر بنی ہے۔ اور دو با توں کے بغیر یہ چیز حاصل نہیں ہوتی۔ ایک قوت ادراک دوسری شجاعت قلبی۔

جب انسان کے اندرادراک کم ہوادرمجوب وکروہ کے درجات ومراتب کو سمجھ نہ سکتا ہو

یا پھر اس کانفس وقلب کمزور ہوتو اس فعل عمل سے وہ قاصر رہتا ہے باوجود یکہ وہ جانتا ہے کہ

اس کے حق میں اصلح چیز کوئی ہے؟ اصلح چیز اختیار کرنے سے اس کانفس اور قلب اس کی
مطاوعت نہیں کرتا۔ اور جب کسی انسان کی قوت ادراک صحیح ہوتی ہے تو اس کانفس قوی اور
مضبوط ہوتا ہے اور اس کے اندر شجاعت ودلیری موجود ہوتی ہے تو وہ اعلی محبوب کو ادنی محبوب
کے مقابلہ میں اور بڑے مکروہ اور بڑی مصیبت کے مقابلہ میں ادنی اور چھوٹے مکروہ اور چھوٹی مصیبت کے مقابلہ میں ادنی اور چھوٹے مکروہ اور جھوٹی



کے لوگ ایسے ہوتے ہیں جن کی شہوانی طاقت عقل وایمان کی طاقت کے مقابلہ میں قوی ہوتی ہے تو اس صورت میں غالب قوت کمزور قوت کو مغلوب کر لیتی ہے۔

کھ لوگ ایے ہوتے ہیں جن کی قوت ایمانی ' قوت عقل ' قوت شہوات کے مقابلہ میں قوی اور طاقتور ہوتی ہے۔ قوی اور طاقتور ہوتی ہے۔

جب کسی طبیب کے پاس کوئی مریض آتا ہے تو طبیب تشخیص مرض کے بعد مصر اشیاء سے اسے پر ہیز کرنے کی ہدایت کرتا ہے۔ لیکن مریض کا نفس اور اسکی خواہشات عقل پر غالب آجاتی ہیں اور وہ مصر اشیاء استعال کر لیتا ہے۔ تو طبیب اس کے متعلق بیرائے قائم کر لیتا ہے کہ اس کی قوت ارادی کمزور ہے اور دوا اسے سود مند نہیں ہو گئی۔ یہی حال قلب کے مریضوں کا ہے جس کی قوت شہوانی قوی ہوتی ہے تو اس کا قلب اس چیز کو ترجے دیتا ہے جو اس کے مرض کو اور زیادہ کر دیتی ہے۔

ہمارے اس بیان ہے وہ اختاہ جو مسئلہ ترک کے متعلق کیا جاتا ہے کہ ترک امر وجودی ہے یا عدوی؟ رفع ہو جاتا ہے۔ اور مسئلہ کی تحقیق یہ ہے کہ ترک کی دوفشیں ہیں۔ ایک وہ ترک جس کی اضافت سبب مقدی کی طرف ہویہ عدی ہے اور دوسرا وہ ترک جس کی اضافت کی سبب مانع من الفعل کی طرف ہویہ وجودی ہے۔



(فَطْیِلْنَ : ۹۸

# فعل اورتر کے فعل دونوں امور اختیاری ہیں

فغل ہویا ترک فعل' دونوں امراختیاری ہیں۔ایک جاندار جب دونوں میں ہے کسی ایک کو اختیار کرتا ہے تو سمجھ کر اختیار کرتا ہے کہ اس سے کوئی فائدہ اسے حاصل ہوگا؟ چاہے وہ حصول لذت کا فائدہ ہویا ازالہ تکلیف کا فائدہ۔اسی لئے محاورہ ہے کہ''اس کا کلیجہ پھنڈا ہوا' اس کا دل ٹھنڈا ہوا۔''

هِیَ الشَّفَاءُ لِدَاءی لَوُظَفِرُتُ بِهَا وَلَيُسَ مِنُهَا شِفَاءُ الدَّاءِ مَبُدُولُ "اسے پاجائے یہ وہ مقصور ہے کہ ہر ذی عقل اس کو ترجیح دیتا ہے حتی کہ بے عقل جانور بھی نفع اور استفادہ کو ترجیح دیتے ہیں۔

لکین افسوس ہیہ کہ بہت ہے آ دمی اس معاملہ میں غلطی کر جاتے ہیں اور بدترین قتم کی غلطی کر جاتے ہیں اور بدترین قتم کی مخطی کر جاتے ہیں۔ وہ ایسی لذت حاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں جس کا غیتہ ہخت رنج والم ہوتا ہے۔ انسان سے خیال کرتا ہے کہ وہ لذت اندوز ہورہا ہے اور دلی شخنڈک اس کو حاصل ہو رہی ہے۔ گر بعد میں جا کر وہ اس کی وجہ ہے انتہائی رنج والم محسوس کرتا ہے اور ہراس آ دمی کی بھی شان ہوا کرتی ہے جو عواقب وانجام پر نظر ندر کھتے ہوئے فوری منفعت پر نظر رکھتا ہے۔ اور عقل کا خاصہ تو یہ ہے کہ عواقب اور انجام پر نگاہ رکھی جائے۔ عقل مند اور دانشمند آ دمی وہ ہو جو جلد تم ہونے والی لذت کے مقابلہ میں دائی لذت کو ترجیح دے۔ اور احمق اور بیو تو ف آ دمی وہ ہم جو اپنی اہدی اور ہمیشہ رہنے والی لذت و راحت اور خوشگوار میش کو جلد سے جلد ختم ہونے والی لذت و راحت طرح کے تو اس کہ خطرات سے بحری ہوئی ہوتی ہے اور س قدر جلد ختم ہو جاتی ہے کہ ادھر لذت طرح کے آلام و خطرات سے بحری ہوئی ہوتی ہو اور سے میسر آئی اور ادھر آلام و خطرات اور رنج و خن کا سلسلہ شروع ہو گیا۔

深 (中区量的 米泰深泰深地下下)

بعض علما نے کہا ہے کہ میں نے عقلاء کی کوششوں پرغور کیا تو بیہ معلوم ہوا کہ سب ہی مطلوب واحد ہی کی طلب میں کوشاں ہیں' گوانگی راہیں مختلف ہیں۔ سب کے سب یہی کوشش کرتے ہیں کہ رخی وغم' الم ومصیبت سے اپنے آپ کو بچا ئیں اور ای کے لئے کوئی کھانے پینے کی کوشش کرتا ہے' کوئی تجارت کے لئے دوڑا دوڑی کرتا ہے کوئی شادی و نکاح کی مجلسیں جماتا کی کوشش کرتا ہے' کوئی گاتا ہے' کوئی بجاتا ہے' کوئی رقص وسرود سے دل بہلاتا ہے' کوئی لہو ولعب میں وقت گذارتا ہے۔ مقصد اور مطلوب سب کا ایک ہی ہے کہ رنج والم' ہم وغم سے اپنے آپ کو محفوظ رکھے۔

میں کہتا ہوں: بے شک عقلاء کا یہی مطلوب اور یہی مقصد ہے۔ اور ہرایک ای کیلئے کوشاں ہے لین اکثر و بیشتر طریقے اس مطلوب و مقصود کے خلاف ہی جارہے ہیں۔ میں مانتا ہوں کہ سب کا مقصد یہی ہے کہ اللہ کی طرف اپنے آپ کوموڑیں۔ اور صرف ای کی ذات سے ان کا معاملہ ہو۔ اور ہرش کے مقابلہ میں صرف ای کی رضامندی عاصل کی جائے۔ لیکن ان تمام راستوں میں ہے ایک راستہ بھی مجھے ایسا نظر نہیں آتا جو اللہ تک پہنچتا ہو۔ اللہ تک پہنچنا ہو۔ اللہ تک پہنچتا ہو۔ اللہ الد نے بھیجا ہی اس لئے تقا کہ وہ لوگوں کو مدون انبیاء ورسل کا راستہ ہے جہنیں اللہ نے بھیجا ہی اس لئے قا کہ وہ لوگوں کو مدون ہی کر دیں تو وہ اس علی اور بہتر حصہ سے تو ضرور کا میاب ہو جائے ہیں جس کے عاصل ہونے کے بعد بچھ لو ان کا کوئی حصہ فوت ہی ساتھ دنیا کے حصہ سے بھی کا میاب ہو جائے تو سمجھ لو کہ اسے ہر طرح کی خوشی عاصل ہوگی۔ پس بندے کے لئے اس راہ اور اس طریقہ سے بہتر اور سودمند کوئی طریقہ نیس سے بڑھ کر موصل الی المطلوب موجب فرحت و بہجت اور باعث سرورو سعادت کوئی راستہ ہی نہیں۔ و باللہ التوفیق





(فَطْتِلْنَ : 99

# محبوب لذابته اورمحبوب لغيره

محبوب دوقتم کے ہوا کرتے ہیں۔ محبوب لذاته۔ اور محبوب لغیرہ۔ اور محبوب لغیرہ۔ اور محبوب لغیرہ۔ اور محبوب لغیرہ کے لئے بیلازی ہے کہ اس کی انتہا محبوب بوذات پر ہو۔ کیونکہ اگر محبوب لذاته پر انتہا ہوتو تسلسل پیرا ہوجائے گا جو محال ہے۔ ہر وہ محبوب جو ذات اللی کے سوا ہے وہ محبوب فیرہ ہے اور سوائے ذات خدائے واحد کے کوئی ایبا نہیں جے محبوب لنفسه اور محبوب لذاته بنایا جائے۔ اللہ کی ذات کے سواجس سے بھی محبت ہوگی وہ ذات رب العالمین کی محبت کے ماتحت ہوگی۔ مثلاً: فرشتوں سے اور ابنیاء کرام اور اولیاء اللہ سے محبت کرنا اللہ کی محبت کے تابع ہے اور بالذات اور بنفسہ نہیں ہے۔ ان سے محبت کرنا اللہ کی محبت کے لوا نام ہے کیونکہ محبوب کی محبت کے لئے بیرلازی امر ہے کہ محبوب جس سے محبت کرنا اللہ کی محبت کے لوا نام ہے کہ محبوب جس سے محبت کرنا اللہ کی محبت کی اور بالذات اور بنفسہ نہیں ہے۔ ان سے محبت کرنا اللہ کی محبت کے لئے بیرلازی امر ہے کہ محبوب جس

یہ مقام ایک نہایت ہی غورطلب اور قابل اعتناء مقام ہے۔ یہی وہ مقام ہے جس سے محبت نافعہ اور محبت غیر نافعہ کا فرق وامتیاز معلوم ہوتا ہے۔

اچھی طرح سمجھ لو کہ محبت لذاتہ لنفسہ اسی ذات سے ہوسکتی ہے جس کا کمال اس کے لواز مات ذات سے ہو۔اس کی رطوبیت و ربوبیت وغنا اس کی ذات کے لوازم سے ہو۔اور انسان اس ذات کے سواکسی سے بغض وعداوت' کراہت ونفرت کرتا ہے تو وہ صرف اس لئے کرتا ہے کہ وہ اس محبوب لذاتہ کی محبت کے خلاف متضاد و منافی ہے۔

محبوب لذاتہ کے سواجس چیز ہے بھی اس کو بغض کراہت ' نفرت ہوگی وہ اس قدر ہوگی جس قدر یہ چیزیں محبوب لذاتہ سے زیادہ منافی اور متضاد ہوں گی۔ اس قدر اس سے کراہت ' نفرت' بغض وعناد زیادہ ہوگا۔ جو اعیان اوصاف افعال وارادات اس محبوب لذاتہ کے منافیٰ ہوں گے وہ بقدرا پی منافات اتضاد کے ایک دوسرے سے بعید ہوں گے اور انہی منافات کے

# 深 (中江湖地 光光光光光光光光光光光光光光光 (中下八光

بقدر باہم کراہت و عداوت ہوگی۔ اور انہی منافات وتضاد کے مطابق اس سے بغض وعداوت ہوگی۔

محبت اورمحبوب کے تعلق کی جائج کے لئے جومیزان ہم نے پیش کیا ہے وہ ایک بہترین میزان ہے۔ بیا یک ایبا عادل میزان ہے کہ جس سے پروردگار کی موافقت ومخالفت موالات و عداوت ٔ دوئی ودشمنی پورے بورے عدل وانصاف کے ساتھ ہوتی اور جانچی جاسکتی ہے۔

اگر ہم دیکھیں کہ ایک محض کسی ایسی چزئیا ایسے امرئیا ایسے آدمی سے محبت کرتا ہے۔ جس سے پروردگار عالم سخت نفرت کرتا ہے یا وہ اس چیز سے نفرت کرتا ہے جس سے پروردگارِ عالم کو محبت ہے تو ہم کواس کی محبت ونفرت کا اندازہ اس پیانہ کے ذریعہ پوری طرح ہوسکتا ہے۔

جب ہم دیکھیں کہ وہ اس چیز سے محبت کرتا ہے جس سے پروردگارِ عالم محبت کرتا ہے اور اس سے کراہت کرتا ہے اور کار عالم کو اس سے کراہت کرتا ہے اور پھر جو چیز پروردگار عالم کو اس سے کراہت کرتا ہے اور دوسر سے کے مقابلہ میں اسے ترجیح دیتا ہے۔ اور جس چیز سے پروردگار عالم نفرت اور عداوت رکھتا ہے اس سے یہ بھی نفرت وعداوت رکھتا ہے۔ اور جس قدر اللہ کو اس چیز سے نفرت وکراہت ہے اس قدر اس کو بھی نفرت وکراہت ہے۔ تو اس سے ہم سمجھ لیس گے کہ اس کے اندر اللہ کی موالات ومحبت یا کراہت ونفرت ای محبت وکراہت افت و نفرت کے مطابق ہے۔

اس اصول وکلیہ کواپنے ذہن کے اندررکھ کراپنے اندراور غیر کے اندرولی وحمیداللہ وحدہ لاشریک کی محبت و کراہت کا اندازہ لگاؤ۔ رب قدوس کی محبت کا معیاراس کی محبت و خفگی کے موافق موافق موافق موتابع ہے۔ اس کی موالات کچھ نماز' روزے کی کثرت اور مختلف اقسام کی ریاضتوں کی کثرت پرموقوف ریاضتوں کی کثرت پرموقوف ہے۔ بلکہ اس کی محبت و خفگی کے ساتھ موافقت پرموقوف ہے۔ جے اللہ محبوب رکھتا ہے اسے محبوب رکھے اور جس سے وہ نفرت کرتا ہے اس سے نفرت کرے۔ اس کا نام ولایت ہے۔

#### محبوب لغيره:

محبوب تغیرہ: یا محبت تغیرہ کی دونشمیں ہیں: اول مد کہ محبت کرنے والے کو اپنے محبوب کے حصول سے لذت حاصل ہوتی ہے۔ دوم مد کداس محبت سے محبت کرنے والے کورنج والم اور

تکلیف پینچتی رہتی ہے۔اس کی مثال یوں سجھنے کہ دوا مریض کو سخت مکر وہ معلوم ہوتی ہے اور دوا پیتا ہے تو نہایت کبیدہ خاطر ہو کر پیتا ہے کہ اس سے صحت حاصل ہو جائے' جو ایک محبوب ترین چیز ہے۔ دیکھو قرآن کھیم کے اندر ہے:

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُزَةٌ لَكُمْرٍ ، وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوْا شَيْئًا وَهُوَ حَنْبُرُ لَكُمْ، وَ عَسَى أَنْ تُحِبُّوْا شَيْئًا وَهُوَ شَدُرُ لَكُمْرٍ وَ اللّهُ يَعْكُمُ وَآنْتُهُ لَا تَعْلَمُونَ ۞ (البفر: ٢١٢/٢)

''تم پر جہاد فرض کیا گیا ہے گو وہ تمہیں دشوار معلوم ہو' ممکن ہے کہ تم کسی چیز کو بری جانو اور دراصل وہی تمہارے لیے بھلی ہواور ریبھی ممکن ہے کہتم کسی چیز کو اچھی سمجھو حالا نکہ وہ تمہارے لیے بری ہو۔ حقیقی علم اللہ ہی کو ہے تم محض بے خبر ہو'۔

اس آیت میں اللہ نے بیخر دی کہ قال وجہاد سے لوگوں کونفرت اور کراہت ہے۔لیکن پھر بھی اسکے حق میں بہتر اور موجب خیروبرکت ہے کہ اس کے ذریعہ وہ اپنے اس محبوب تک پہنچ کتے ہیں جوسب سے برا اور سب سے زیادہ اس کے حق میں نافع محبوب ہے۔

انسان عموماً راحت فراغ اور رفاجیت کومحبوب رکھتا ہے لیکن انسانوں کے حق میں بیہ باتیں اور بید چیزیں موجب شراور باعث ِ تباہی ہو جاتی ہیں۔ کیونکہ اس سے انسان اس محبوب حقیقی کو بھول جاتا ہے اور چھوڑ بیٹھتا ہے۔

عقلمندانسان اس محبوب کی لذت کی طرف نہیں دیکھتا جواسے فوری طور پر حاصل ہوتی
ہے اور جلدختم ہو جاتی ہے۔ فوری لذت کو وہ دائی نفع پرتر جی نہیں دیتا اور نہ وہ فوری الم وراحت
کو دیکھتا ہے۔ کیونکہ یہی چیز بعض اوقات اس کے حق میں موجب شربن جاتی ہے بلکہ بھی یہی
بات اسے انتہائی رنج والم کی طرف تھینج لے جاتی ہے اور بڑی سے بڑی لذت اس سے فوت ہو
جاتی ہے۔ بلکہ خاص الخاص بات تو یہ ہے کہ عقلاء زبانہ کا اور دانشمندان زمانہ کا یہ اصول رہا
ہے۔ کہ بڑی سے بڑی مشقتیں صرف اس لئے برداشت کرتے ہیں کہ بعد میں جا کر انہیں
لذت وسرور حاصل ہو۔ اور بیلذت وسرور بھی گوجلد منقطع ہو جاتا ہے۔ لیکن انسان بامیدلذت
وسروراس کے لئے مشقت برداشت کرتا ہے۔

ندكورة بالابيان سے يهال جارباتيں پيدا ہوتى ہيں:

اول: ید کہ ایک مکروہ ہے دوسرا مکروہ پیدا ہوتا ہے۔ ایک مکروہ دوسرے مکروہ تک پہنچا تا ہے۔



دوم: بدكه ايك مكروه جوايخ محبوب تك پېنچائے۔

سوم: محبوب جومحبوب تك يهنيائ\_

چہارم: جومحبوب مکروہ تک پہنچائے۔

وہ محبوب جو محبوب تک پہنچا تا ہے اس کے فعل وعمل کے دوائی دوامر ہیں اور دہر ہے
ہیں۔ اور جو مکروہ سے مکروہ تک پہنچا تا ہے اس کے اندر ک فعل کے دوائی دوطرح کے ہوتے
ہیں۔ ان کے علاوہ دوسری دوقتمیں جو باقی ہیں۔ انکا بیہ حال ہے کہ یہاں دو مختلف دوائی ہوا
کرتے ہیں دوائی فعل اور دوائی ترک۔ اور ہرداعیہ انسان کو اپنی اپنی جانب کھینچتا ہے۔ اور غور
کیا جائے تو یہی دوقتمیں حقیقتا ابتلاء وامتحان کے مواقع ہیں۔ چنا نچ نفسِ انسانی ہراس چیز کو جو
اس کے سامنے اور اس کے قریب اور نزدیک ہوتی ہے اپنی جانب کھینچتا ہے۔ اور بیو وہی چیز ہے
جواسے دنیا میں فوری طور پر حاصل ہوتی ہے۔ لیکن عقل و ایمان کا تقاضا بیہ ہوتا ہے کہ انسان وہ
چیز حاصل کرے جو اس کے لئے زیادہ سے زیادہ دیر پا اور زیادہ سے زیادہ نفع ہواور بیا فع بھی

انسان کا قلب ان ہر دومخلف جذبات کے درمیان دوڑتا پھرتا ہے۔ بھی ایک کی طرف دوڑتا ہے تو بھی دوسرے کی طرف لپکتا ہے۔ اور شرعاً۔ فدراً۔ اہتلا وامتحان اور تکلیف کا اصل مقام بھی یہی ہے۔

عقل وایمان کا داعی ہر وقت بیندا دیتا ہے:

((حَىَّ عَلَى الْفَلَاحِ))

"فلاح وخير كي طرف آؤ!"

فخروصے کے دفت وہ لوگ قابل تعریف ہیں جوشر وفساؤ فقنہ وفتورے گریز کرتے ہیں اور فلاح وصلاح کے راستہ پر چل رہے ہیں۔ اور شام کے وقت وہ لوگ قابل تعریف اور موجب ستائش ہیں جومتی اور پر ہیز گار ہیں۔ اگر اس پر کسی کی محبت کی تاریکیاں غالب آ جاتی ہیں اور چھا جاتی ہیں اور شہوت وہوں اس پر حکومت کرنے لگ جاتی ہے تو یہی منادی ندا دیتا اور پکارتا ہے۔ اے نفس! ذرا صبر کر جا' یہ لذت تو گھڑی بھرکی ہے۔ گناہ باقی رہ جائے گا ہر چیز اور ہر لذت آنی جانی ہے اور زائل ہو کر ہی رہے گی۔



(فَطَيْلُنّ : ١٠٠)

# الله اور رسول کی محبت: اعمالِ دیدیه کی اصل

ہر عمل خیر وشراور فعل حق و باطل کی اصل محبت ہے۔اب سجھ لوکہ اعمال دینیہ کی اصل اللہ اوراس کے رسول مُنافِیْظ کی محبت ہے۔

اقوال دینیہ کی اصل اللہ اور اللہ کے رسول کی تصدیق ہے۔ جو ارادہ اللہ اور اللہ کے رسول کی محبت کی پیمیل میں رکارٹ پیدا کرے اور محبت میں مزاحمت کرے۔ سیجھالو کہ پیمیل رسول کی محبت کی پیمیل میں رکارٹ پیدا کر ہا ہے اور اصل ایمان کے خلاف ہے۔ اور اس سے ایمان کی جڑیں بہت ہی کمزور ہو جاتی ہے۔ اگر بیدارادہ وہ جو اللہ اور اللہ کے رسول کی محبت میں رکاوٹ پید کرتا ہے۔ زیادہ قوئ زیادہ تیز زیادہ مضبوط ہے تو وہ اصل محبت وتصدیق کے بالکل مخالف اور مقارض ہو جاتا ہے۔ اور اور وشرک بلکہ شرک اکبرتک پینچ جاتی ہے۔ اور اگر اصل محبت وتصدیق کی تعمیل میں وتصدیق کے معارض و خالف نہیں ہے تو بیتو لا بدی ہے کہ بیدارادہ محبت وتصدیق کی تعمیل میں قباحت اور رخنے ضرور ڈ التا ہے اور اسے کمزور کر دیتا ہے۔ اور بندے کی عز بیت و ہمت وقت پرواز وقت سے دور کر دیتا ہے۔ اور بندے کی عز بیت و ہمت وقت برواز وقت طلب میں فتور اور نقص پیدا کر دیتا ہے اور پھر وصل و وصال واصل و وصول محصول مطلوب کی راہ میں یہ چیز ایک زبروست حجاب بن جاتی ہے۔ اور طالب کی راہ کاٹ و بتی ہے۔ اور راغب کی رغبت کو تلخ اور کر و بتی ہے۔ اور راغب کی راہ کاٹ و بتی ہے۔ اور راغب کی راہ کاٹ و بتی ہے۔ اور راغب کی راہ کاٹ و بتی ہے۔ اور راغب کی رغبت کو تلخ اور کر و بتا ہے۔ اور بال ہی کی رغبت کو تلخ اور کر و اگر و بی ہے۔

محبت كى اصل كلمه لا اله الا الله كمفهوم ميں بنہاں ہے:

دنیا میں کوئی موالات' کوئی محبت کامل' صالح' موجب خیروفلاح نہیں ہوسکتی۔ جب تک اس محبت وموالات کے لئے دشمنیاں بھی مول نہ لے لی جائیں۔ جیسا کہ ربّ قدوس قرآن حکیم میں امام الحفاء وامام آخین سیدنا ابراہیم علیا کا قول نقل فرما تا ہے۔ جوانہوں نے اپنی قوم کے سامنے چیش کیا تھا:

﴿ اَفْرَءَيْتُمْ مَا كُنْتُو تَعْبُدُونَ ۞ اَنْتُو وَاٰبَآؤُكُمُ الْاَقْدَمُونَ ۞ وَاٰبَآؤُكُمُ الْاَقْدَمُونَ ۞ وَاٰبَآؤُكُمُ الْاَقْدَمُونَ ۞ وَالْبَاؤُكُمُ الْاَقْدَمُونَ ۞ وَالْسَعِرَا : ٢٦/١٥٤٤)

## الله والنشاف المراج ال

" کچھ منہ ہیں خربھی ہے کہ جن چیزوں کوتم اور تمہارے اگلے باپ دادا پوجتے چلے آتے ہوئی تو میرے دشمن ہیں سوائے سے اللہ تعالی کے جو تمام جہان والوں کورزق دینے والا ہے"

سیدنا خلیل الله علیه الصلاق والسلام کی محبت وموالات اور خلت اسی وقت صحیح ہوسکتی تھی جبکہ آپ کی وشمنی غیر الله کے مقابلہ میں پوری طرح امجر آتی۔ الله تعالیٰ سے دوئی ولایت موالات مؤدت اسی وقت صحیح ہوسکتی تھی جبکہ وہ الله کے سوا ہر معبود سے اپنے آپ کو بری کر لیتے اور تمام معبود ان باطل سے پوری قوت سے اپنے آپ کو بری اور پائیزہ بنالیتے۔ چنانچہ سیدنا ابراہیم علیا اللہ کا ارشاد ہے:

﴿ قَدُ كَانَتُ لَكُمْ أَسُوَةً حَسَنَهُ ۚ فِنَ إِبْرَهِيْمَ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ ، إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَاقًا مِنْكُمْ وَمِثَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ وَكُونَا لِقَوْمِهِمْ وَبَدَا بَنْكَنَا وَ بَيْنَكُمْ أَلْعَدَاوَةً وَالْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللهِ وَحُدَاةً () (المستحنه: ٣/١٠)

'' مسلمانو! تمہارے لئے ابراہیم اور ان کے ساتھیوں میں بہترین نمو نہ اور اچھی پیروی ہے جب کہ انہوں نے اپنی قوم سے کہا کہ ہم کوئم سے اور تہارے معبودوں سے جنگی تم اللہ کے سوا برستش کرتے ہو کچھ سروکار نہیں۔ ہم تم ان کو بالکل نہیں مانتے۔ ہم میں ہمیشہ کی وشمنی اور نہ ختم ہونے والا بغض ہے یہاں تک کہتم اللہ کی وحدانیت پر ایمان نہ لے آؤ'' اور اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيْمُ لِلاَيِنِيهِ وَقَوْمِهَ إِنَّنِى بَرَاءٌ ثِمَّا تَعْبُدُونَ ۞ إِلاَّ الَّذِي فَطَرَفِيْ فَإِنَّهُ سَيَهُدِيْنِ ۞ وَجَعَلَهَا كُلِمَةٌ ۖ بَاقِيمَةٌ فِى عَقِيبُهُ لَكُنَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞﴾ (زحرف: ٢٨٠٢١/٣٣)

''اور جبکہ ابراہیم (طایعًا) نے اپنے والد اور اپنی قوم سے فرمایا کہ میں ان چیزوں سے بیزار ہوں جن کی تم عبادت کرتے ہو ماسوائے اس ذات کے جس نے مجھے پیدا کیا اور وہی مجھے ہدایت بھی کرے گا۔ ابراہیم اسی (عقیدہ) کو اپنی اولا دمیں باقی رہنے والی بات قائم کرگئے تا کہ لوگ بازار آتے رہیں''

یعنی موالات ومؤدت اور محبت کوصرف اللہ کے ساتھ مخصوص کر دینا اور خدائے معبود حقیقی

((مَنُ كَٰانَ آخِرُكَلاَمِهِ لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللَّهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ)) أَنْ "جَس كا آخِرُكَمه لااله الاَ الله مووه جنت مِين وَظل موكا"

کلمه توحید کی روح:

اس مقدس کلمہ کی حقیقی روح اور رازیہ ہے کہ رب العالمین جل شانه ' وتقدست اسمائه و تبارك اسمه و تعالیٰ جده و لا اله غیره کی ذات کی محبت و اجلال عظمت وجلالت خوف ورجا كومنفرد مانا جائے اوراس كو ابعات میں مثلاً توكل أنابت ' رغبت رمبت وغیرہ میں اس كومنفرد و يكما مانا جائے ۔ اس کی ذات كسوابنده كی سے محبت نہ

<sup>♦</sup> مسند احمد (٩/ ٣٣٣) سنن ابي داود. كتاب الجنائز. باب في التلفين (حديث ١٣١٦)

حوائے شاقی کی سے محبت کرے تو صرف اس کئے کرے کداس سے محبت کرنا محبوب اعلیٰ کی محبت کے تابع ہے۔ یا اضافہ محبت کا وسیلہ ہے ایبا بندہ اللہ محبت کے تابع ہے اور محبوب حقیق کی محبت کا ذریعہ ہے۔ یا اضافہ محبت کا وسیلہ ہے ایبا بندہ اللہ کی ذات کے سواکسی سے امید وابستہ نہیں رکھتا۔ کسی کر ذات کے سواکسی سے امید وابستہ نہیں رکھتا۔ کسی پر تو کل نہیں کرتا۔ رغبت وربہت امید ومبہم صرف ذات اللی سے رکھتا ہے اور بس۔ وہ قتم کھاتا ہے تو صرف اللہ کی تو بروانابت کے لئے ہاتھ پھیلاتا ہے تو صرف اس کے سامنے اطاعت و بیروی کرتا ہے تو صرف اللہ کی تر رور کھتا ہے تو صرف اللہ کی تر رور کھتا ہے تو صرف اللہ کی تر رور کھتا ہے تو صرف اللہ کی مارت کے لئے ہاتھ پھیلاتا ہے تو صرف اللہ کی تا رور کھتا ہے تو صرف اللہ کی بارگاہ اللہ کی بارگاہ اللہ کی بارگاہ میں سجدہ کرتا ہے تو اس کی بارگاہ میں نہرہ کرتا ہے تو اس کے سامنے التجاء کرتا ہے تو اس کے نام پر اور اس کے نام ہے۔

نمام اموراگر ایک جملہ میں جع کر دئے جائیں تو یوں کئے کہ ہمد قتم کی عباد بھی صرف اللہ ہی کے لئے بیں وہ تمام عباد توں کا حقدار ہے۔ اور کلمہ لا اللہ اللہ کی حقیقت بھی بہی ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ اس کلمہ کی حقیقی معنی میں شہادت دینے والے پر اللہ نے جہنم حرام کر دی ہے اور فرمایا ہے کہ جو شخص بھی اس حقیقت کے ساتھ کلمہ شہادت کی تصدیق کرے گا اور اس پر قائم رہے گا اس کا جہنم میں جانا محال اور ناممکن ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ هُمْ لِشَهْلَتِهِمْ قَايِمُونَ ۞ (المعارج: ٢٢/٤٠)

"اوروہ جواپی گواہیوں پر ثابت قدم رہنے والے ہیں۔"

یعنی بندے کے ظاہر و باطن قلب وقالب میں بیشهادت قائم وراسخ ہو چکی ہو۔

یہ شہادت قلب کے اندر ای طرح ہوتی ہے۔ جس طرح جم کے اندر روح ہوا کرتی ہے۔ اور روح کے حالات بھی مختلف ہوتے ہیں۔ بعض روعیں موت کے قریب ہوا کرتی ہیں بعض روعیں ایسی ہوتی ہیں جنہیں صرف زندہ کیا جاسکتا ہے۔ بعض روعیں ایسی ہوتی ہیں جو ہر طرح صحیح وسالم ہوا کرتی ہیں اور جسم کے تمام مصالح کو صحیح حوار پر قائم رکھے ہوئے ہیں۔ چنا نچہ حدیث صحیح میں رسول اللہ بیان کرتے ہیں: رواغشاف کی ایک کی ا

((اَنِّيُ لَاَعُلَمُ كَلِمَةً لَا يَقُولُهَا عَبُدٌ عِنْدَالُمَوْتِ. إِلَّا وَجَدَتُ رُوحُةً لَهَا رُوعُةً لَهَا

'' مجھے ایک ایبا کلمہ معلوم ہے اگر بندہ مرنے کے وقت اسے کہہ لے گا۔ تو اس کی روح اس کلمہ سے دوسری روح حاصل کرلے گی''

اس روح کی حیات وزندگی اس کلمہ سے وابسة ہے جس طرح کہجم کی حیات وزندگی

اس روح سے وابستہ ہے۔

وہ آ دمی جوموت کے وقت اس کلمہ کوادا کرتا ہے اور اس پر مرتا ہے تو اسے جنت حاصل ہوتی ہے' اس جنت میں پوری آ زادی وعشرت کے ساتھ رہنے کا حقدار بن جاتا ہے۔ تو وہ شخص جس کی ساری زندگی اس کلمہ پرگذری اور زندگی بھر اس نے کلمہ کو اپنائے رکھا تو اس کی کیا شان ہونی چاہیے؟ یقیناً اس کی روح جنت الماوی میں سیر کرتی رہے گی اور پوری عیش وعشرت سے سیر کرے گی۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَتِهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى ۞ فَإِنَ الْجَنَّةَ هِيَ الْمُولِي ۞ (النازعات: ١٠٠/٤٩)

"اور جواب پروردگار کے کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈرا۔ اور نفسانی خواہشات سے رک گیا تو اسکا ٹھکا نہ بہشت ہی ہے۔"

بندے اللہ کے حضور میں جب قیامت کے دن حاضر ہوں گے اس دن ایسے ہی آ دمیوں کے لئے جنت ہے۔ جنت ایسے ہی آ دمیوں کا مقام اور ماوی وطجا ہے۔

اور جبکه معرونت النی محبت اللی انس باللهٔ شوق لقاء رُب العالمین اور لقاء رب العالمین نے فرح ومسرت رضاء النی دنیا میں انسان کی روح کا ماوی و مجاءاور ٹھکانا ہوگی۔

پس جو آ دی دنیا کی اس جنت سے محروم رہا وہ جنت خلد سے بقیناً محروم رہے گا۔ یعنی ابرار۔اللہ کے نیک بندے اگر چہ بظاہر نگ عیش نظر آئیں لیکن وہ نعمت وراحت ہی میں ہوں گے۔ اور فساق وفجار لوگ یہاں وہاں ہر دوجگہ جہنم میں ہونگے۔اگر چہ دنیا کی ساری وسعتیں ان کے لئے موجود ہوں۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

<sup>♦</sup> مسند احمد (١/ ٢٨) عمل اليوم والليلة للنسائي (١٠٢٨) مسند ابي يعلى (١٠٢٠)

﴿ مَنْ عَمِـلَ صَاكِمًا مِنْ ذَكَرٍ آوَاُنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْدِينَتَهُ حَلِوتًا طَيِّبَةً \* ٥﴾ (النحل: ١٦/١٩)

'' بوقحض نیک عمل کرے گا مرد ہویا عورت اور وہ ایماندار بھی ہوتو ہم اس کو اچھی زندگی عطا فرمائیں گے''

طبیب الحیات اور بہترین زندگی جس کا اس آیت میں ذکر ہوا ہے وہ اس دنیا کی زندگی ہے۔اوراسی بہترین زندگی کا نام دنیا کی جنت ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشادہ ہے:

﴿ فَمَنْ يُثِرِدِ اللهُ أَنْ يَهْدِينَهُ يَشْرَحُ صَلْرَةً لِلْإِسْلَامِ ، وَمَنْ يُبُرِدُ أَنْ يُضِلُّهُ يَجْعَلُ صَلْرَةً ضَيِّقًا حَرَجًا ۞ (الانعام: ١٢٥/١)

"الله تعالى جے راہ راست پر لانا چاہتا ہے تو اس کے سینے کو اسلام کے لئے کھول دیتا ہے اور جے گراہ کرنا چاہتا ہے تو اس کے سینے کوئنگ کر دیتا ہے۔"

اب آپ ہی بتلائیں کہ شرح صدر سے زیادہ اور بری نعمت کیا ہو سکتی ہے؟ اور ضیل صدر اور شکی قلب سے زیادہ کونسابرا اور سخت عذاب ہو سکتا ہے۔

اورالله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ آكَا إِنَّ آوَلِيهَا مُّ اللهِ كَا خَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ الّذِيْنَ الْمَانُونَ وَ الْكَانُيمَا وَفِي الْمَنُونَ وَكَانُوا يَتَقُونَ ۞ لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيْوَةِ اللَّهُ ثَيّا وَفِي الْمُنوَا يَتَقُونُ الْعَظِيمُ ۞ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَالِهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْمُولِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ

"یاد رکھواللہ کے دوستوں پر (قیامت کے دن) نہ کوئی خوف طاری ہوگا اور نہ وہ معموم ہوں گئے۔ دنیاوی معموم ہوں گئے۔ دنیاوی معموم ہوں گئے۔ دنیاوی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی خوش خری ہے اللہ تعالیٰ کی باتوں میں بھی خوش خری ہے اللہ تعالیٰ کی باتوں میں بھی فرق ہوا نہیں کرتا 'یہ بردی کامیابی ہے''

اخروی جنت سے قبل دینوی جنت:

پس وہ مؤمن مخلص بندہ جے ربّ قدوس سے کامل ترین خلوص ہے اس کی زندگی اس کا عیش بہترین زندگی اور بہترین عیش ہے۔اور ایسا آ دمی سب سے زیادہ خوشحال مرقد الحال اور مالا

# الله دولفشافی کی الله کی الله

مال ہے ایسے آ دمی کوسب سے زیادہ انشراح صدر اور سرور قلب حاصل ہوتا ہے اور بیہ وہ جنت ہے جواسے دنیا میں وعدے کی جنت ہے قبل ہی حاصل ہوگی۔ چنانچیدرسول اللّٰہ کا ارشاد ہے:

((إذًا مَرَرَتُمُ بِرِيَاضِ الْجَنَّةِ فَارُتَعُوا))

"جبتم جنت کی کیار یول سے گذروتو ان میں چرلیا کرو\_"

يدى كرصحاب عرض كرتے ہيں: يارسول الله! جنت كى كيارياں كہاں اور كيا ہيں؟ آپ نے فرمايا:

(احَلَقُ الذِّكُرِ )) ♦ " وَكرِ بارى تعالى كے طقے"

اورای قتم کی جنت کے متعلق رسول الله مُنافِظ کا بیدارشاد بھی ہے:

((مَا بَيْنَ بَيْتِي وَمِنْبَرِي رَوُضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الْجَنَّةِ)) ۞

"ميرے كر (جرك) اور ميرے منبرك درميان جنت كى كيارياں ہيں۔"

اور آپ کا بدارشاد بھی ای قتم کی جنت کے متعلق ہے۔ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالی اجمعین نے آپ سے صوم وصال کے متعلق دریافت کیا ایک تو آپ نے لوگوں کو منع کر دیا۔ صحابہ اللہ عرض کیا:

((انَّك تُوَ اصلُ)) ''آپٌوَاس طَرح روزے ركھتے ہيں'' آپٌ نے اس كاجواب دیا:

((انَّیُ لَسُتُ کَهَنَّیْتَکُمُ انِّی اَظَلُّ عِنْدَ رَبِّی یُطُعِمُنِی وَیَسُتَقَیْنِیُ)) \*
د میں تہاری طرح نہیں ہوآل میرا حال یہ ہے کہ میرارب جھے کھلاتا بھی ہے اور پلاتا
بھی ہے۔''

#### اس مدیث میں آپ بی خرویے ہیں کہ جو غذا اور جو خوراک آپ کول رہی ہے وہ

♦ سنن ترمذي - كتاب الدعوات ـ باب (٨٢) (حديث ـ ٣٥١) مسند احمد (٣/ ١٠٥)

 صحیح بخاری- کتاب فضل الصلاة فی مسجد مکة والمدینة. باب فضل مایین القبر والمنبر (حدیث ۱۹۳۱۱۹۵) صحیح مسلم کتاب الحج- باب فضل مایین قبره تَاثِیًا ومنبره (حدیث ۱۳۹۲۱۳۹)

﴾ صوم و وصال اس روزے کا نام ہے کہ کئی گئی ون تک درمیان میں بلا افظار اور بلاسحری بلا تجویکھائے ہے گئی گئی ون تک مسلسل متواتز متصل روزے رکھے جائیں۔اس طرح روزہ رکھنا شریاممنوع اور حرام ہے۔

 صحیح بخاری - کتاب الصوم باب الوصال (حدیث ۱۹۲۳ ـ ۱۹۲۱) صحیح مسلم - کتاب الصیام باب النهی عن الوصال (حدیث ۱۱۰۰ ـ ۱۱۰۵) عند ربی کے الفاظ والله اعلم مسند احمد (۲/ ۲۵۳) اور مصنف ابن ابی شیبة (۳/ ۸۲) و فیرش پی ـ

پروردگار کی جانب سےمل رہی ہے اور وہ اس محسوس اور ظاہر کھانے پینے کے قائم مقام ہوتی ہے۔ اور غذا اور خوراک آپ کومل رہی ہے۔ وہ صرف آپ ہی کے لئے مخصوص ہے دوسرے کسی کو حاصل نہیں ہے۔

جب الله كا انك بنده كھانے پينے سے صرف محبوب اعلى كى رضامندى ورضا جوئى كے لئے احتر از كرتا ہے تو اسے اس كے عوض الى چيز دى جاتى ہے جو پورى طرح اس كے قائم مقام (كردارادا) كرتى ہے۔ اس ظاہر خوراك وغذا سے اسے مستغنى كرديتى ہے۔

جیالی شاعرنے کہاہے:

لَهَا اَحَادِيثُ مِنُ ذِكُرَاكَ تَشُغَلُهَا عَنِ النَّرابِ وَتُلُهِيُهَا عَنِ الزَّادِ
"" أَسَ كَ يَاسَ تَجْفِي يَادِكُر نَهِ كَلِيمَ يَحِيهِ اللهِ التي بِين جواسے كھانے پينے سے بھى عافل اور خود فراموش بناديتي بيں۔" عافل اور خود فراموش بناديتي بيں۔"

لَهَا بِوَجُهِكَ نُورٌ تَسُتَضَى بِهِ وَمِنُ حَدِيثِكَ فِي اَعُقَابِهَا حَادِي لَهَا بِوَجُهِكَ نُورٌ تَسُتَضَى بِهِ ( وَثَنَ عاصل كرتي بِهِ اور تَيْرِي اَفْتَكُواس كَ لَحُ اللهِ عَدى خوانى كرتي بهِ " عدى خوانى كرتي ب "

إِذَا اشْتَكَتُ مِنُ كَلَالْ الْسَّيْرِ اَوْعَدَهَا دُوْحُ اللِّقَاءِ فَتَجُيلِي عِنْدَ مِيُعَادِ
"جب سفر کے تھان کی اسے شکایت پیدا ہوتی ہے تو ملاقات کی روح اسے وعدہ
ویکرایک معیاد تک کے لئے پھرزندہ کردیت ہے"

ہر وہ چیز جس کا وجود بندے کے لئے مفید ہے اور بندہ اس کامختاج ہے اس کا فقدان بندے کے لئے سخت موجب تکلیف ہوگا۔ جس طرح کہ کسی چیز کا عدم بندے کے لئے نافع ہے تو اس کا وجود اس کے حق میں سخت تکلیف دہ ہوگا۔

کوئی ایسی چیز جوعلی الاطلاق بندے کے حق میں نافع اور مفید ہے وہ ہے اقبال الی الله اور اشتغال بزکر الله الله سے محبت اور اس محبت سے لذت اندوز ہونا 'اور الله کی مرضی و رضامندی کو ہر چیز پرتر جیج دینا۔ بلکہ اپنی حیات وزندگی اور دنیا کی ہر نعت 'سرور ومسرت' فرحت و بہجت اور اپنی زندگی کی ہر چیز کو اس الله سے وابستہ کر دینا۔ ایسے امر کا بندہ کے لئے معدوم و مفقود ہو جانا اس کے لئے تمام تکالیف سے زیادہ تکلیف دہ عذاب ہے۔ مگر چونکہ اس کی روح دوسرے ظاہری امور ومشاغل میں خود متعزق رہتی ہے اس لئے بیہ آلام ومصائب' اور تکلیف دوسرے ظاہری امور ومشاغل میں خود متعزق رہتی ہے اس لئے بیہ آلام ومصائب' اور تکلیف

وعذاب اس کی آ تکھوں سے اوجھل رہتے ہیں۔اور یہی وجہ ہے کہ جس کی جدائی اور فراق اس کے لئے سب سے زیادہ موجب رنج والم ہے اور سخت سے سخت موجب تکلیف ہے وہ بھی اس سے غائب ہو جاتی ہے اور غائب رہتی ہے اور اس کی حالت بعینہ اس نشہ باز بدمست کی می ہو جاتی ہے جونشہ شراب میں چور ہے۔اس کا گھر جل رہا ہے۔ مال واولا د تباہ ہورہی ہے۔لیکن وہ نشہ میں اسقدر مدموش و بے خبر ہے کہ اے کی چیز کی خبر بی نہیں ہے۔ اس وقت ان اشیاء کا جلنا' تباہ و ہرباد ہونا' اور اس تباہی و ہربادی کی تکلیف اس کی قوت شعور سے باہر ہے کیونکہ شراب كے نشہ نے اس كى قوت شعور كو بيكار كر ديا ہے ليكن جب سينچ وتندرست موجاتا ہے۔نشه آور ہو جاتا ہے اور شراب کی بے ہوئی و مدہوثی سے اسے افاقہ ملتا ہے اور ہوش سحبالتا ہے تو اس وقت اے این حالات کا پند لگتا ہے۔ بالکل ٹھیک ٹھیک دنیا اور آخرت کی زندگی کا یہی حال ہے۔ جب دنیا سے کوچ ہوگا۔ جو امور پردہ غیب میں ہیں شہود میں آئیں گے اور آخرت کی چزیں کے بعد دیگرے سامنے آئیں گا۔اب وہ دنیا سے جانے کی تیاری کر رہا ہے ونیا سے منتقل ہو کر بارگاہ الٰہی میں پہنچ رہا ہے اور اب وہ اپنے سامنے آلام وحسرتوں کا میدان پا تا ہے ' مصائب وغداب دیکتا ہے اور اس وقت جو آلام وحسر تیں مصائب عذاب اس کے سامنے ہیں وہ اسقدرخطرناک ہیں کہ دنیوی آلام و تکالیف سے کئی ہزار گنا اور پھرید کہ دنیا میں انسان کو کوئی

رہنے والی نہیں تھی۔
ہتاؤاں شخص کا کیا حال ہوگا؟ جس کی الی چیز ضائع ہورہی ہے جس کا عوض وبدلہ ہی
نہیں ہوسکتا ۔ اور یہ الی چیز ہے کہ اگر ساری دنیا اور دنیا میں جو کچھ ہے سب کا سب ہی اس
کے عوض دے دیا جائے یہ سب محض بے حیثیت ہوں گے۔ اگر حق سجانہ وتعالی اس فوت شدہ
چیز اور اس کی حسرت والم کے عوض اسے موت دیدے تو بندہ اس کا حقد اربھی ہے اور موت ہی
اس کے لئے ایک بہترین تمنا اور خوش آئندہ آرز واور بڑی سے بڑی حسرت ہوسکتی ہے۔
اور پھر یہ تمام با تیں بھی اسوقت ہیں جبکہ رہنے والم محض فوت شدہ اشیاء کے متعلق ہو پھر
اس شخص کا کیا حال ہے؟ جس کی روح اور جسم پردوسرے بہت سے امور کا بو جھ بھی ہو جے
اشانے کی اس کے اندر طاقت وقد رہ بھی نہ ہو۔

تکلیف پیچنی ہے تو وہ اس کی تلافی کی امید رکھتا ہے اور وہ یہ بھی جانتا ہے کہ دنیا میں جو چیز بھی اس کے ہاتھ سے نکل گئی ہے وہ تھی ہی اس لئے کہ کسی نہ کسی دن ختم ہو گی فنا ہونیوالی ہی تھی ہاتی 深 (中区量的 光光是不是是127天

مبارک ہے وہ ذات جس نے اس ضعیف و کمزور مخلوق کو اس فتم کے آلام ومصائب کا محمل بنایا اور اس کے کندھے اس قابل بنا دیئے کہ وہ ایسے عظیم الشان بو جھ کو اٹھا سکے۔ جے بڑے بڑے پہاڑ بھی نہیں اٹھا سکے۔

اس وقت تم اپنے سامنے اپنے محبوب کو لے آؤ جو دنیا میں سب سے زیادہ تہمیں محبوب ہے جس کی جدائی تمہیں قطعاً گوارانہیں ہے۔ یہ محبوب یکا کیک تم سے چھن گیا اور تم سے الگ کر لیا گیا 'تو بتاؤاس وقت تمہارا کیا حال ہوگا؟ حالانکہ یہ ایسامحبوب ہے کہ اس کاعوض اور بدل ممکن ہے۔ جس محبوب کا بدل اور عوض ہی نہیں اور وہ فوت ہو گیا تو تمہارا کیا حشر ہوگا؟ کیا ہی اچھا کسی شاعر نے کہا ہے:

مِنُ كُلِّ شَيُءٍ إِذَاضَيَّعُتَةً عِوُضٌ وَمَا مِنَ اللَّهِ أَنَ ضَيَّعُتَةً عَوُضُ ""تم كو ہر چيز كا جوتم ضائع كر دوعوض مل سكتا بےليكن اگرتم نے الله كريم كو كھو ديا تو اس كاكوئى عوض و بدل نہيں۔"

اورایک صدیث قدی میں ہے:

((اِبُنَ آدَمَ اخَلَفَتُكَ لِعبَادَتِي فَلَا تَلْعَبُ وَتَكَفَّلُتُ بِرِزُقِكَ فَلَا تَتُعَبُ الْبُنَ آدَمَ الطُلُبنِي تَجِدُنِي وَجَدُتَنِي وَجَدُتَ كُلَّ شَيْءٍ وَإِنْ فَاتَنِي الْبُنَ آدَمَ الطُلُبنِي تَجِدُنِي وَجَدُتَنِي وَجَدُتَ كُلَّ شَيْءٍ وَإِنْ فَاتَنِي الْبَنَ آدَمَ كُلُّ شَيْءٍ وَإِنَّا أَحَبُّ الْبُكَ مِنُ كُلِّ شَيْءٍ)) 

'اَكَ آدم كَ بِينُ إِبْنِ مِن فَي كَفَالت كَى بِوَا مُواهِ لِهِ ولعب مِن نَه بِرُ اللهِ ولعب مِن نَه بِرُ عَلَى اللهِ ولعب مِن نَه بِرُ عَلَى مِن فَي اللهِ ولعب مِن نَه بِرُ اللهِ ولعب مِن فَي بِرُ عِن مِن فَي اللهِ ولعب مِن نَه بِرُ عَلَى اللهِ اللهِ مَن عَلَى اللهِ اللهِ مَن عَلَى اللهِ اللهِ مَن عَلَى اللهِ ولا اللهِ مَن عَلَى اللهِ اللهِ مِن عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ مَن عَلَى اللهِ اللهِ مَن عَلَى اللهِ مَن عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَن عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ





فَظِّيلًا : ١٠١

#### پیندیدہ اور غیر پیندیدہ محبت (جو خض اللہ کی مجت کوفوت کر دیتا ہے اس سے ہر چیز فوت ہو جاتی ہے)

محبت ایک جنس ہے جس کے ماتحت بہت کی نوعیں ہیں جواپنی اپنی قدر و وصف کے لحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف اور متفاوت ہیں۔ اس لئے اغلب بیہ ہے کہ اللہ پر جس نوع کا اطلاق ہوتا ہے وہ وہ بی ہوتی ہے جو ذات اللہی کے ساتھ مختص اور مخصوص ہوتی ہے اور وہ بی اس کا اطلاق صحیح نہیں ہوتا نہ کسی دوسرے کے سزا وار وحقدار ہوتا ہے۔ کسی دوسرے کے لئے اس کا اطلاق صحیح نہیں ہوتا نہ کسی دوسرے کے اندراس کی صلاحیت ہوتی ہے۔ سوائے ذات باری تعالیٰ کے کوئی بھی اس کی اہلیت وصلاحیت نہیں رکھتا۔ مثلا: عبادت انابت وغیرہ۔

بھی محبت کا ذکر اس کے اسم مطلق کے ساتھ ہوا کرتا ہے جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔ ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّٰهُ بِقَوْمِ يُجِبُّهُمْ وَ يُحِبُّوْنَ فَا ١٠٥ ﴾ (المائده: ٥٣/٥) ''عنقریب الله تعالی ایسی قوم لے آئے گا جس سے اللہ محبت رکھتا ہوگا اور وہ الله سے پیار کرتے ہوں گے''

اورایک دوسرے مقام پراللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخِذُ مِنْ دُوْنِ اللهِ ٱنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كُحُتِّ اللهِ \* وَالَّذِيْنَ امَنُوْ اَشَدُ حُبًّا تِلْهِ \* ۞ (البقره: الم/١٦٥)

''اوربعض لوگ ایسے بھی ہیں جو اللہ کے سوا اوروں کو بھی شریک کر لیتے ہیں اور جیسی محبت اللہ سے کرنی چاہیے و لی محبت وہ ان شریکوں سے کرتے ہیں۔ اور جو ایمان والے ہیں وہ اللہ کی محبت میں بہت سخت ہیں''

ندموم رين محبت:

محبت کی مذموم ترین نوع وہ محبت ہے جسکے اندر اللہ کے ساتھ کسی دوسرے کو اسکا شریک

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

#### در دوائی میلی میلی میلی میلی بنا کراس سے مجت کرنے گئے۔ وساجھی بنالیا جائے۔ بندہ کی کواللہ کے برابراوراس کامثیل بنا کراس سے مجت کرنے گئے۔ عظیم ترین محبت:

اور محمود ترین اعلی ترین عظیم ترین محبت کی نوع وہ ہے کہ اللہ و حدہ لا شریک له کی ذات ہے محبت کی جائے اور سعادت کی ذات ہے محبت کی بنایا جائے۔اور سعادت کی اصل اور سرچشمہ یہی محبت ہے اس محبت کے بغیر کوئی انسان نجات نہیں پاسکتا۔

اور شقاوت وبدبختی محرومی وبدلفیبی کی اصل اور جز محبت مذمومیه شر کیه ہے۔ اور ہمیشہ کیلئے جہنم میں وہی محض رہے گا جس کے اندریہ مذموم محبت شرکیہ موجود ہوگی۔وہ لوگ جہنم میں نہیں جائیں گے جو صرف اہلہ سے محبت کرتے ہیں اور صرف ای کی عبادت کرتے ہیں اور اس محبت وعبادت میں کسی کواللہ کا شریک نہیں بناتے۔ایسے لوگ اگر اپنے دوسرے گنا ہوں کی وجہ سے جہنم میں بھی داخل ہوں گے تو یہ بھی ضروری ہے کہ وہ جمیشہ کے لئے جہنم میں نہیں رہیں گے۔قرآن حکیم نے جس محبت کا امروحکم دیا ہے اس کا مداریجی محبت اور اس کے لوازم ہیں۔اور جس محبت سے وہ روکتا اور منع کرتا ہے وہ دوسری فتم کی محبت اور اس کے لوازم ہیں۔اور اللہ نے ان ہر دوقتم کی محبت کی مثالیں دی ہیں پیانے بتائے ہیں قصص و حکایات وونوں قسموں کے لوگوں کے اعمال کردار اور ہر دوقسموں کے اولیاء معبودوں کی تفصیل افعال اور معاملات کی خبریں اور واقعات پیش کئے ہیں۔ان ہر دوقتم کے لوگوں کا حال ہر شیرِ عالم یعنی عالم دینا' عالم برزخ عالم آخرت میں کیا ہوگا؟ اور ان کے ساتھ کیا معاملہ کیا جائے گا؟ اس کا ذکر بھی تفصیل سے کر دیا ہے۔ اورغور کیا جائے تو سارا قرآن انہی دوسم کے لوگوں کی شان میں واروہوا ہے اور تمام انبیاء ومرسلین کی دعوت کی اصل بھی یہی اللہ وحدہ لاشریک لہ کی عبادت ہے۔ جو کمال محبت' كمال خضوع وخشوع اور بارگاه الهي ميں انتہائي تذلل و خاكساري اورالله كي عظمت وجلالت اور اس کے لوازم اور اس کے مناسب اور لازمی طاعات وتقوی پرمشمل اورمتضمن ہے۔ چنانچے سچے بخاری اور سیح مسلم میں سیدنا انس بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ کے ارشا و فرمایا:

((وَالَّذِيُ نَفْسِيُ بِيَدِهِ لَايُونُمِنُ اَحَدُكُمُ حَتَّى اَكُونَ اَحَبَّ اِلَيْهِ مِنُ وَلَدِهِ وَوَالدِهِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِينَ))

 <sup>◆</sup> صحیح بخاری کتاب الایمان باب حب الرسول 微 من الایمان (حدیث ۵۰) صحیح مسلم کتاب الایمان باب وجوب محبة رسول الله 微 (حدیث ۳۳)

دوقتم اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے اسوقت تک تم میں سے کوئی آدمی مؤمن نہیں ہو ہوسکتا جب تک میں اسے اس کی اولاد اور اس کے والد اور تمام لوگوں سے زیادہ محبوب نہ ہوجاؤں۔''

صحیح بخاری میں سیدنا عمر بن الخطاب ڈاٹٹا سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ سے عرض کیا:

> ((وَ اللّٰهِ لَآنُتَ اَحَبُّ اِلىَّ مِنْ كُلِّ شَي اِلَّا نَفْسِي)) "قتم اللّٰه كَا آپ ہر چزے زیادہ مجھے محبوب ہیں سوائے میری جان كے۔"

يين كررسول الله مَا اللهِ مَنْ اللهِ عَلَيْظِ فِي ارشاد فرمايا: ((لاّ يَا عُمَرُ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ الْيَكَ مِنْ نَفُسكَ))

ررد یا محمور سفتی الحول است الیت میں مصنت، "اے عمر! ہرگز نہیں جب تک کہ میں تم کوتمہاری جان سے بھی زیادہ محبوب نہ ہوجاؤں۔" یہ بن کرسیدنا عمرؓ نے کہا:

((وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ لَآنُتُ أَحِبُّ إِلَى مِنْ نَّفْسِي))

'دقتم اَس ذات کی جس نے آپ کوحق دے کر بھیجا ہے۔ آپ مجھے اپنی جان سے بھی زیادہ محبوب ہیں۔''

تب رسول الله سَلَيْظِ في فرمايا:

((اَلان يَاعُمَرُ ا))

"اعمراب (بات بني م)"

جبکہ اللہ کے خاص بندے اور اس کے رسول کی محبت کے بارے میں یہ وارد ہے۔ کہ جب تک ان سے اپنے مال باپ اولا و حق کہ اپنی جان سے بھی زیادہ محبت نہیں ہوگی کوئی شخص مؤمن نہیں ہوسکتا۔ تو اب بتلاؤ! جس ذات نے اپنے اس بندے کو اپنا رسول و پیغیبر بنا کر بھیجا ہاں کی محبت کسی اور محبت کے مقابلہ میں اپنی قدر وصف۔ اور تقریر و تخصیص کے لحاظ ہے بالکل مخصوص اور مختص ہے اور اللہ کی محبت تو اس طرح واجب اور لازم ہے کہ بندے کو اللہ اپنی اولا د اپنے مال باپ بلکہ اپنی آئکھ اور جان سے بھی زیادہ محبوب ہواور اس معبود وحق کی محبت کے مقابلہ میں ہر چیز کی محبت بھے نظر آئے۔

<sup>◆</sup> صحيح بخاري. كتاب الايمان والنزور. باب كيف كانت يمين النبي تَقَيُّمُ (حديث. ٢٦٣٢)

محبت کا عام قاعدہ میہ ہے کہ ہر چیز من وجہ محبوب ہوا کرتی ہے۔اور من وجہ غیر محبوب۔ نیز میر بھی قاعدہ ہے کہ کسی چیز کی محبت بھی لذاتہ ہوا کرتی ہے اور بھی لغیر ہ۔لیکن وہ ذات جو ہمہ وجوہ محبوب ہے اور لذاتہ محبوب ہے وہ صرف اللہ وحدہ لاشریک لہ کی ذات ہے۔

اللہ پرستی اورعبودیت ٔ اللہ سے محبت اس کی اطاعت اور اس کے حضور عاجزی کے اظہار کا نام ہے۔





(فَطَيْلُن : ١٠٢)

#### محبت: علتِ فاعلی اور علتِ غائی (عالم علوی ٔ اور عالم سفلی کی تمام تر حرکتوں کا اصل موجب مجبت ہے۔ یبی علت فاعلی ہے اور یبی علت غائی )

عالم علوی اور عالم سفلی میں جس قدر بھی حرکات صادر ہوتی ہیں ان کا اصل ونتج محبت ہے۔ محبت ہی ان حرکات کی علت فاعلی ہے اور محبت ہی علت غائی۔ اور اس کی وجہ میہ ہے کہ حرکتیں تین قتم کی ہیں۔

(۱) حرکت اختیاری (ارادی)

(۲) حرکت طبعی اور

(۳) حرکت قسری۔

حرکت طبعی کی اصل سکون ہے۔ کیونکہ جسم اسی وقت حرکت کرتا ہے جبکہ وہ اپنے متعقر اور مرکز طبعی سے علیحدہ ہوجاتا ہے۔ اسوقت جسم صرف اس لئے حرکت کرتا ہے کہ وہ اپنے مرکز طبعی اور اصل متعقر پر جلد سے جلد پہنچ جائے۔ اور جسم صرف اسی لئے حرکت کرتا ہے کہ ایک قاسر حرکت دینے والا اسے حرکت دے رہا ہے۔ بنابریں جسم کی بیح کرکت قسر کی اور جبری ہے۔ اور جس چیز کی بھی حرکت طبعی بذاتہ ہوا کرتی ہے اس کا مطالبہ اور مقطعیٰ یہی ہوا کرتا ہے کہ وہ این اسٹے اصل مرکز کی طرف جلد سے جلد عود کرتا ہے۔

غرض اجسام کی حرکت خواہ قسر کی ہوخواہ طبعی دونوں کسی محرک قاسر کے تابع ہوتی ہیں اور یہ محرک قاسر کی ان دونوں حرکتوں کا موجب ہوتا ہے۔ اور حرکت اختیار کی و اراد کی جو دوسر کی دوحرکتوں کی اصل ہوتی ہے خود ارادہ اور محبت کی تابع ہوتی ہے اس طرح ہر سافتم کی حرکتیں محبت اور اراد ہے کے تابع ہیں۔

حركتي صرف تين ہى قتم كى ہوسكتى بيں۔ان كى دليل بيہ كمتحرك كواگر حركت كاشعور

### 深 (中) 是我我们是一个人

ہے تو اس حرکت کو حرکت ارادی کہیں گے اور اگر اے حرکت کا شعور نہیں تو پھرید دیکھیں گے کہ وہ اپنی طبیعت کے مطابق حرکت کررہا ہے تا اس کے خلاف؟ اگر طبیعت کے مطابق حرکت کررہا ہے تو اے حرکت قسری کہا جائے گا۔ جائے گا۔ جائے گا۔

حرکت کی قسمیں معلوم ہونے کے بعد میں بھے کہ آسان زمین اور آسان وزمین کے اندر کی اشیاء میں جو بھی حرکت ہو گئ خواہ وہ افلاک وساوات کی حرکت ہوئیا سورج عیا نداور ستاروں کی ہوا' بادل' بارش یا نباتات کی حرکت ہو' خواہ کسی مادہ کے حمل میں بیچے کی حرکت۔ تمام حرکتیں مدبراتِ امر' مقسماتِ امر' ملائکہ اور فرشتوں کے واسطے اور ذریعے ہی سے ہوتی ہیں۔قرآن وسنت کی نصوص ہے اس کا ثبوت ملتا ہے۔ اس پر ایمان لانے ہی ہے فرشتوں پر یورا بورا ایمان ہوسکتا ہے۔خدائے قد وس نے رحم' بارش' بادل' نباتات' ہواؤں اورآ سان وزمین' سورج عانداور نجوم برفرشتے مقرر کرر کھے ہیں۔ پھر ہرانسان کے لیے اللہ نے چار چار فرشتے مقرر کرویے ہیں۔ دائیں بائیں کراماً کا تبین مقرر ہیں آگے پیچھے محافظ فرشتے مقرر کرویے ہیں ا نیز ہرانسان کی روح قبض کرنے اور روح کواینے اصل متعقر' یعنی جنت یا دوزخ تک پہنچانے پر فرشتے مقرر ہیں۔قبر کے امتحان سوال و جواب قبر کے عذاب اور قبر کی نعمتوں اور راحتوں کے لیے فرشتے مامور ہیں۔ایے فرشتے بھی مقرر کر دیے ہیں کدحشر کے دن جب بنی آ دم اپنی قبروں سے اٹھیں تو انہیں ہے کا کرمیدان حشر میں لے جائیں اور حساب کتاب کے بعد جہنم کے حقداروں کوجہنم میں لے جائیں' اور عذاب کے شکنجوں میں کسیں۔ جنت کے حقداروں کو جنت میں لے جائیں اور اللہ کےعطیات و انعامات ان تک پہنچا دیں۔ پہاڑوں پر فرشتے مامور کر ویے گئے ہیں کہ انہیں مضبوطی سے تھاہے رہیں۔ بادلوں پر فرشتے مامور فرمائے کہ وہ بادلوں کو تھم البی کے مطابق چلاتے رہیں۔ برسات پر فرشتے مامور فرما دیے کہ امرا لبی کے مطابق قدر معلوم کے موافق خدا کی مشیت کے تحت یانی برسائیں۔ جنت اور جنت کے باغوں پر فرشتے مامور کردیے کہ وہ جنت میں عمدہ اور خوبصورت درخت لگا کیں۔فرش وفروش لباس اور کیڑے

تیار کریں اور جنت کو آ راستہ کرتے رہیں۔ جنت میں ہمہ تتم کی آ سائنٹوں کا انتظام کرتے رہیں' اور اس طرح جہنم پر بھی اللہ نے فرشتے مامور کر دیے ہیں۔

غرض! فرشتے خدائے قدول کے نشکر اور اس کے نظام کو چلانے والے کارکن ہیں۔ لفظ ملک اس امر کی طرف توجہ دلاتا ہے کہ یہ ملائکہ اور فرشتے اللہ کا حکم نافذ اور جاری کرتے ہیں۔ انہیں خود کی نشم کا اختیار حاصل نہیں بلکہ ہمہ فتم کا اختیار صرف خدائے قدوس ہی کو حاصل ہے۔ فرشتوں کا کام صرف اس قدر ہے کہ اللہ کی مخلوق کی تدبیر اور تنظیم اور اللہ کے عطیات اس کی مخلوق پر اس کے حکم کے مطابق تقیم کرتے رہیں۔ قرآن تھیم میں اللہ کے فرشتوں کا بیان ہے: ﴿ وَ مَا نَتَنَدُّ لُو اللّٰهِ بِاللّٰهِ وَ مَا بَیْنَ اَیْدِیْنَا وَ مَا خَلَفْنَا وَ مَا بَیْنَ ذَلِكَ وَ مَا كُانَ دَبُّكَ نَسِیًّا ﴾ (مربعہ: ۱۳/۹۶)

"اور ہم تمہارے پروردگارِ عالم کے حکم کے بغیر دنیا میں آ نہیں سکتے اور جو کچھ تمہارے آگے ہونے والا ہے اور جو کچھ ان دونوں تمہارے آگے ہونے والا ہے اور جو کچھ ان دونوں وقتوں کے درمیان ہے سب اس کے حکم سے ہے اور تمہارا پروردگارِ عالم بھول جانے والنہیں ہے۔"

يہ بھی ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَكُمْ مِنْ مَّلَكِ فِي السَّمَاوٰتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَّأَذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَّشَآءُ وَيَرُضٰى ﴾ (النجم: ٢٦/٥٣)

''اور كتنے ہى فرشتے آسانوں میں ہیں كہان كى سفارش كچھ بھى كام نہيں آتى' مگر جب الله اجازت عطا فرما دے۔اس كے بعد ان لوگوں كے ليے جن كے ليے الله چاہے اور راضى بھى ہو۔

الله تعالی نے کھھ ایسے فرشتوں کی قتم بھی کھائی ہے جو مخلوق میں امر الہی اور نظام ضداوندی کو جاری اور نافذ کرتے ہیں جیسا کہ ارشاد ہے:

خداوندی کوجاری اور نافذ کرتے ہیں جیسا کدار شادہے: ﴿وَالصَّفَّتِ صَفَّا ﴿ فَالزَّجِرَاتِ زَجْرًا ﴿ فَالتَّالِيَاتِ ذِكْرًا ﴾

(الصافات: ١/٣٤ تا ٣)

"فتم إن جماعتول كى جوصف بسة رہتى ہيں ، پھرفتم إن جماعتوں كو جو دانتى

### 深 (中) 是是是一个人

ہیں' پھر قتم ہے ان جماعتوں کی جو تلاوت ِقر آن کرتی ہیں تا کہ محبت پوری ہو اور ڈرایا جائے۔''

﴿ وَالنَّهُ رُسَلَتِ عُرُفًا ۞ فَالْعُصِفْتِ عَصْفًا ۞ وَالنَّشِرُتِ نَشْرًا ۞ فَالْفُرِقْتِ فَرُدًا ۞ فَالْفُرِقْتِ فَرُمًّا ۞ فَالْفُرِقْتِ فَرُمًّا ۞ فَالْفُرِقَا ۞ فَالْفُرِقَا ۞ فَالْمُلْقِيْتِ ذِكْرًا ۞ عُذُرًا أَوْ نُذُرًا ﴾ (المرسلات: ١٢٧/ تا٢)

فری کی فار ملکومیوں و کوال علی او کارا) (انگر سادہ : ۱۵۰ ۱۹۰۷) ''ان ہواؤں کی قسم جو معمولی رفتار ہے چلائی جاتی ہیں' پھر زور پکڑ کرتیز ہو جاتی ہیں' اور بادلوں کو ابھار کر چاروں طرف پھیلا دیتی ہیں' پھر جدا کر دیتی ہیں اور پھر دلوں

میں اللہ کا خیال ڈال دیتی ہے۔"

﴿ وَالنَّزِعْتِ غَرْقًا ﴾ وَالنَّشِطْتِ نَشُطًا ۞ وَالسَّبِحْتِ سَبْحًا ۞ فَالسَّبِقْتِ سَبْقًا

(النازعات: ١٥/١ تا ٥) فَالْمُدُبِّراتِ أَمْرًا ﴾ (النازعات: ١٥/١ تا ٥)

"اوران فرستوں کی فتم جو گھس کر جان نکالتے ہیں اوران فرشتوں کی فتم جوایمان داوران فرشتوں کی فتم جوایمان داور ان فرشتوں کی جان ایسی آسانی سے نکالتے ہیں جیسے بند کھول دیتے ہیں اور ان فرشتوں کی فتم جو تیرتے پھرتے ہیں کچر لیکتے ہیں کچر جیسا تھم ہواس کے مطابق انظام کرتے ہیں۔"

ان قسموں کی حقیقت معنی اسرار اور راز ہم نے اپنی کتاب اقسام القر آن کے اندر پوری تفصیل و وضاحت سے بیان کردیے ہیں۔

اس حقیقت کے ذہن نشین ہونے کے بعد پیہ بات باسانی سمجھ آ جائے گی کہ یہ تمام تر محبتین حرکتیں ارادے افعال و اعمال رب الارض و رب ساوات کی عبادتیں ہی ہیں۔ طبعی اور قسری حرکتیں اس محبت کے تابع ہیں۔ محبت اگر نہ ہوتو افلاک ساوات کا دور کی طرح نہیں چل سکتا 'محبت کے بغیر ستارے' سیارے حرکت نہیں کر سکتے۔ نہ حرکت دینے والی ہوا ئیں حرکت کر سکتی ہیں ' نہ یہ بارانِ رحمت کے اٹھانے والے بادل حرکت کر سکتے ہیں' نہ شکم مادر کے اندر بنچ حرکت کر سکتے ہیں' نہ شکم مادر کے اندر بنچ کر حرکت کر سکتے ہیں' نہ وانے زمین کو چا نے والی موجیس اٹھ سکتی ہیں' نہ عطیاتِ خداوندی کی تقسیم کرنے والے فرشتے اور دنیا کی تعلیم کر بامور فرشتے اس کے بغیر حرکت کر سکتے ہیں' نہ آ سان و زمین اور زمین کی مخلوق تدبیر و تنظیم پر مامور فرشتے اس کے بغیر حرکت کر سکتے ہیں' نہ آ سان و زمین اور زمین کی مخلوق حرکت کر سکتے ہیں' نہ آ سان و زمین اور زمین کی مخلوق حرکت کر سکتے ہیں۔ پاک ومقدس ہے وہ ذات

روائے شافی کرتے ہیں اور زمین وآ سان کی ہر چیز اس کی تبیع کرتی ہے۔
جس کی زمین وآ سان تبیع کرتے ہیں اور زمین وآ سان کی ہر چیز اس کی تبیع کرتی ہے۔
﴿ وَ إِنْ مِنْ شَیْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهٖ وَ لَكِنْ لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيْحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيْمُنَا
عَفُودًا ﴾ (بنی اسرائیل: ۱۱/۳۳)
عُفُودًا ﴾ (بنی اسرائیل: ۱۱/۳۳)

"اور جتنی چیزیں ہیں سب اس کی حمد و ثنا کے ساتھ اس کی تبیع و تقدیس کر رہی ہیں اس کی حمد و ثنا کے ساتھ اس کی تبیع و تقدیس کر رہی ہیں مگرتم ان کی تبیع و تقدیس نہیں تجھ سکتے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ وہ بڑا تمل والا بڑا ہی ورگز رکرنے والا ہے۔'





(فَطَيْلُنّ : ١٠٣٠)

### محبت كاحقيقى سرچشمه توحيرب

(موجودات کی صلاح وفلاح اس میں ہے کہ اس کی تمام تر حرکات اور تمام تر محبتیں صرف خالق حقیقی کے لیے ہوں۔ توحیداس کا نام ہے کہ معبود صرف اللہ ہی کو مانا جائے )

ندکورہ بالاحقیقت سمجھ لینے کے بعد میں سمجھ لیجئے کہ ہر جاندار کے اندر ارادہ محبت اور عمل و فعل موجود ہوتا ہے۔ جس کی وجہ سے اس کی اصلاح و در تنگی ہوا کرتی ہے۔ اور ہر متحرک کی حرکت کی اصل محبت وارادہ ہے۔

مخلوقات وموجودات کی صلاح و فلاح ای میں ہے کہ ان کی تمام تر حرکات اور محبیق صرف اپنے فاطر خالق باری وحدہ لا شریک لہ کے لیے ہوں۔ جس طرح کہ مخلوقات و موجودات کا وجود صرف اللہ وحدہ لا شریک لہ کی تخلیق و تبدیع کی وجہ سے ہے۔ ان کی تمام تر حرکات اور محبیق بھی صرف اللہ وحدہ لاشریک لہ ہی کے لیے ہونی چاہیں۔ اور اسی حقیقت کی بنا پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ كَوْكَانَ فِيْهِمَا ۚ اللَّهَ ۗ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَنَّاء فَسُبْحُنَ اللَّهِ رَبِّ الْحَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞﴾ (الانبياء:٢٢/١١)

''اگر زمین و آسان میں اللہ کے سوا اور بھی اللہ ہوتے تو بیرزمین و آسان دونوں ہی برباد ہو گئے ہوتے' پس اللہ تعالیٰ عرش کا رب ہر اس وصف سے پاک ہے جو بیہ مشرکین بیان کرتے ہیں''

#### لَفَسَدَتَا كامطلب:

اللہ تعالیٰ نے اس آیت کے اندر "لفسیدتا" (زمین و آسان برباد ہوتے) فرمایا ہے اور لما وجدنا (زمین و آسان موجود نہ ہوتے) نہیں فرمایا۔ نیز ولکانا معدومتین (زمین و آسان معدوم

ہوتے) یا لعدمتا (زمین وآسان معدوم ہو جاتے) نہیں فرمایا۔ کیونکہ اللہ تعالی اس امر پر قادر ہے کہ زمین وآ سان کوفساد وخرابی کی شکل میں بھی باتی رکھے۔ کیکن علی وجد الکمال علی وجد الصلاح بصورت استقامت ٔ زمین و آسان کا باقی رہنا ای وقت ممکن ہے جب کہ اللہ صرف ایک و حدہ لا شدیك موكونكدزمين وآسان اورزمين وآسان كى مرچيز اورزمين وآسان كه تمام ريخسين والول كا معبود صرف الله وحده لا شريك ب-اگراس عالم كے دومعبود موتے تو نظام عالم کلیت درہم برہم ہوجاتا کیونکہ بر نقدیر دوالہ ہونے کے دونوں ایک دوسرے یر غالب اور بالاتر رہے اور اپنی الہید و الوہیت میں منفر د اور تنہا رہے کے خواہش مند ہوں گے کیونکہ کمال الہید و الوہیہ میں کسی کا شریک ہونا اس کی الہیہ والوہیہ کے اندر نقص ظاہر کررہا ہے۔ اس لیے کہ جو ذات الله اورمعبود ہووہ بھی گوارنہیں کرتی کہ بیہ ناقص اور کمزوراللہ ومعبود بنا رہا ہے اور پھراگران دوالہوں اور دوخداؤں اور دومعبووں میں سے کوئی ایک الله اور ایک معبود دوسرے کومغلوب کر لیتا ہے تو وہ جو غالب اور قبر مان مو گا وه الله اورمعبود مو گا اور جومغلوب ومقهور مو گا وه الله اورمعبورتهین موسکتاً ـ اور اگریہ حالت ہے کہ دونوں میں سے کوئی ایک بھی دوسرے کومغلوب ومقبور نہیں کرسکتا اور ایک دوسرے برغالب نہیں آسکتا تو دونوں کا کمزور ہونا لازم آتا ہے۔ دونوں کی الوہیت ناقص و ناتمام ہے اور اس صورت میں بدلازم ہے کہ ان دونوں پر کوئی تنیسرا اللہ اور معبود ہو جو ان ہر دو پر غالب ہو۔اوران ہر دو پرحکومت وفر مانروائی کرے۔اوراگر کوئی تیسراان دونوں پر حاکم نہیں ہے تو پھر یہ ہوگا کہ بید دونوں اپنی اپنی مخلوق کو لے کرایک دوسرے پر حملہ کرنے ایک دوسرے پر غلبہ یانے اور ایک دوسرے کومغلوب کرنے کی کوشش کریں گے اور ظاہر نے کداس صورت میں زمین و آ سان اور جو کھے زمین وآ سان میں ہے فاسد اور تباہ و برباد ہو کررہ جائے گا۔ یہ بالکل واضح بات ہے کہ اگر دو بادشاہ ایک ملک میں ہول تو ملک تباہ ہو جائے گا اور ایک عورت کے دوشو ہر ہوں گے تو عورت تباہ ہو جائے گی۔ایک مادہ دونروں سے حاملہ ہوتو مادہ تباہ ہو جائے گی۔ دنیا کی بربادی اور فساد بادشاہوں اور خلیفوں کے باہمی اختلاف ہی کی وجہ سے ہوتی ہے۔ دشمنان اسلام نے جب بھی کسی اسلامی ملک برحملہ کیا ہو گا یاطبع و لا کچ کی نظریں اسلامی ملک کی طرف برهائی ہوں گی تو ای وقت اٹھائی اور برهائی ہوں گی جب کہ مسلمان باہمی اختلاف وفساد کے اندر مبتلا ہوں گے اور ایک دوسرے کے خلاف اپنی اپنی بالا دی کے لیے کوشاں ہوں گے۔

غرض! آسانوں اور زمینوں کی صلاح واستقامت اور مخلوقات کا بیہ بہترین اور کامل ترین

نظام اس امر کی زیردست دلیل م کداس نظام کو چلانے والی وہ ذات م جس کی شان میں یہ

ھا ہاں ہری دیرومت دیاں ہے رہاں تھا ہو چواہے واق وہ واقت ہے۔ س مان میں کہا گیا ہے:

لا اله الا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد يحيى و يميت وهو على كل شيء قدير "الله كسواكوئي معبود نهين، وه تنها حاس كاكوئي شركنهين ملك اى كا حاور

''اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، وہ تنہا ہے اس کا کوئی شریک نہیں۔ ملک اس کا ہے اور ساری تعریفیں اس کے لیے ہیں، وہی زندہ کرتا ہے وہی مارتا ہے اور وہ ہر چیز پر بردی قدرت والا ہے۔''

عرشِ اللّٰہی سے لے کر تحت الثریٰ تک اللّٰہ کی ذات کے سوا کوئی معبود نہیں، وہی ایک ذات معبود ہے اور بس اللّٰہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَّلَٰ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ اللهِ إِذًا لَذَهَبَ كُلُّ اللهِ بِهَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعُضُهُمْ عَلَى بَعْضَ سُبْحٰنَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (المومنون: ٩٢-٩١/١٣)

''نہ تو اللہ نے کئی کو بیٹا بنایا اور نہ اس کے ساتھ کوئی اور اللہ ہے، ورنہ ہرایک اللہ اپنی مخلوقات کو الگ کیے بھرتا اور آپس بیس لڑتے اور ایک، دوسرے پر غالب آ جاتا۔ جیسی باتیں بیلوگ اللہ کی نبعت بیان کرتے ہیں، اللہ ان سے پاک ہے۔ وہ غالب وحاضر سب جانبا ہے، اور وہ لوگوں کے شرک سے بالاتر ہے۔''

﴿ اَمِ اتَّخَذُوْاْ الِهَةُ مِّنَ الْأَرْضِ هُمُ يُنْشِرُوْنَ ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَاۤ الِهَةُ الَّا اللهُ لَفَسَدَتَا فَسُبُحٰنَ اللهِ رَبِّ الْعَرَّشِ عَمَّا يَصِفُوْنَ ﴿ لَا يُسْنَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَ هُمُ يُسْئَلُوْنَ ﴾ (الانبياء: ٢١/١٦ تا ٢٣)

''کیا ان لوگوں نے ایے معبود بنار کھے ہیں جنہیں بیلوگ خود زمین سے بنا کھڑے
کرتے ہیں۔ اگر زمین و آسان میں اللہ کے سوا اور معبود ہوتے تو زمین و آسان
دونوں کبھی کے برباد ہو گئے ہوتے۔ جیسی باتیں بیلوگ بتاتے ہیں، اللہ جوعرش کا
مالک ہے، وہ ان باتوں سے پاک ہے۔ جو پچھودہ کرتا ہے، اس کی باز پرس اس سے
نہیں کی جاسکتی۔''

﴿ قُلْ لَّوْ كَانَ مَعَهُ الْهَةٌ كَمَا يَقُوْلُونَ إِذًا لَّابْتَغُوا إِلَى ذِي الْعَرْشِ سَبِيَّلًا ﴾ (بني



اسرائيل: ١١/١٣)

''اے پینمبر! ان لوگول سے کہو! اگر اللہ کے ساتھ بیلوگ جیسا کہتے ہیں، اور معبود بھی ہوتے تو اس صورت میں ان معبودوں نے اللہ تک پہنچنے کا راستہ بھی کا ڈھونڈ نکال ہوتا۔''

یعنی بیلوگ ایک دوسرے پر غلبہ پانے کے لیے ایک دوسرے پر جبر اور زبردست کرنے کے راستے تلاش کر لیتے، جس طرح سلاطین اور بادشاہ ایک دوسرے پر غلبہ پانے اور زبردئ کرنے کے لیے راستے تلاش کرتے رہتے ہیں۔

آیت کاید مفہوم جوہم نے بیان کیا ہے، اس پر بیدووسری آیت والات کرتی ہے:

"اور بعض بعض پر غالب آ گباتے۔"

جارے شیخ اس آیت کے معنی اور کرتے ہیں۔ان کے بقول آیت کے سیحے معنی سے ہیں کہ لوگ تقرب واطاعت کے ذریعے اللہ تک چہنچنے کی راہ تلاش کر لیتے، اب بتاؤتم اللہ کو چھوڑ کر ان کی عبادت کس طرح کرتے ہو؟ وہ لوگ جن کے ذریعے تقرب حاصل کرتے ہو، معبود ہوتے جیسا کہ ان لوگوں کا خیال ہے تو پھر بھی بیالوگ اللہ کے بندے ہی ہوتے، اللہ تو نہ ہوتے۔حضرت شیخ فرماتے ہیں کہ آیت کے اس معنی پر بیا آیت کی وجوہ سے دلالت کرتی ہے:

﴿ اُولَٰ لِنَكَ الَّذِیْنَ یَدُعُونَ یَبْتَعُونَ اِلٰی رَبِّهِمُ الْوَسِیْلَةَ الیَّهُمُ اَتَّدَبُ وَ یَدُجُونَ وَرَحْمَتُهُ وَ یَخُافُونَ عَذَابِهُ ﴾ (بنی اسرائیل: کا آکہ)

'' یہ لوگ جنہیں مشرکین حاجت رواسمجھ کر پکارتے ہیں، ان میں سے جو دوسرول کی نسبت زیادہ مقرب ہیں، وہ اپنے پروردگار کی زیادہ قربت حاصل کرنے کے ذرائع تلاش کرتے رہے ہیں، اور اس کی رحمت کی امیدر کھتے ہیں اور اس کے عذاب سے

ورتے بیں۔" ورتے بیں۔"

اولاً تم مجھے چھوڑ کر جن دومرول کی عبادت کرتے ہو، وہ تو میرے بی بندے ہیں، جس طرح کہتم میرے بندے ہو، اور وہ بھی میری رحمت کے خواہاں ہیں، میرے عذاب سے ڈرتے ہیں۔ بھلا جب حقیقت میہ ہے تو پھرتم اللہ کو چھوڑ کران کی عبادت و پرسٹش کیول کرتے

92

الله دَولا شافى الله الله الله ١٩٠٠ اله ١٩٠٠ الله ١٩٠٠

ٹانیا حق تعالی نے یہاں یہ نہیں کہا: لا بتغوا علیه سبیلا (اس پرغلبہ پانے کا راستہ اللہ کا کا راستہ اللہ کریں گے) بلکہ فرمایا ہے: لا بتغوا الیه سبیلا (اس کی طرف جانے کا راستہ اللہ کریں گے۔)

الفاظ الميه اور المي تقرب ونزد كي كے ليم متعمل بين، مثلاً الله تعالى كا ارشاد ب: ﴿ اللَّهُ وَ ابْتَعُوا اللَّهُ وَ الْمَالِدَةِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ لِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلَّةُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

''اللہ سے ڈرتے رہواوراس تک چینچنے کے ذریعے کی جیٹو کرتے رہو۔''

غلبه پانے کے مواقع پر لفظ علی مستعمل ہے مثلاً:

﴿ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا ﴾ (النساء: ٣٣/٣)

''پھرا گرتمہاری باتیں مانے لگیں تو بھی ان پر ناحق کے پہلونہ ڈھونڈتے پھرو''

ثالثاً کفاراورمشرکین میقطعاً نہیں کہتے تھے کہ ان کے معبود اللہ پر غلبہ پر پانا چاہتے ہیں، اللہ کے مقابلے میں علو، رفعت و بلندی چہتے ہیں، بلکہ حق سجانہ و تعالیٰ ان کے بارے میں فرما تا

﴿ قُلُ لَّوْ كَانَ مَعَةَ الِهَةَ كَمَا يَقُولُونَ ﴾ (بنى اسرائيل: ٢٢/١٤) "اے پینمبر! ان لوگوں سے کہواگر اللہ کے ساتھ جیسا یہ کہتے ہیں اور معبود ہوتے ہیں۔"

ان کا کہنا بھی تو تھا کہان کے رب اور معبود بھی تو تقرب خداوندی کے خواستگار ہیں اور انہیں جو پوجتا ہے ان کو وہ اللہ کے قریب کر دیتے ہیں۔ اب اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ اگر بات بھی ہے جوتم کہا کرتے ہوتو تمہارے یہ معبود بھی تو اللہ کے بندے ہی ہوں گے، تو اب گویا اللہ کے فرمان کے بیدوں اور اس کے غلاموں کی عبادت کیوں نہیں کرتے ؟



www.KitaboSunnat.com



فَظِّيلُنَّ : ١٠١٧

### محبت کے چندلوازم اور آثار

ہر محبت کے پچھ آٹار توالع کوازم اور ادکام ہوتے ہیں۔ محبت خواہ محمودہ ہو یا مذمومہ نفع بخش ہو یا مفرت رسال کیسی ہی محبت ہواس کے آٹار وادکام ضرور نمایاں ہوتے ہیں۔ چنا نچہ وجد ذوق طلوت شوق انس وصل واتصال قرب نقصان وبعد و ہجر کے صدمات وصل وقر ب کا سرور و فرحت بعد و ہجر کا حزن وغم اور رنج وگریہ وغیرہ یہ تمام امور محبت کے آٹار احکام اور لوازم ہیں۔ لیکن محمود ترین نافع ترین محبت وہ ہے جو محبت کرنے والوں کو دنیا اور آخرت کی فلاح و بہبود سے ہم آغوش کرے اور دنیا و آخرت کی سعادت اور نفع کی طرف آئیس کھینج لے فلاح و بہبود سے ہم آغوش کرے اور دنیا و آخرت کی سعادت ہو دنیا و آخرت کی مصرت کی طرف آئیس کھینج لے جائے۔ ای قتم کی محبت سعادت دارین کا عنوان ہے اور وہ محبت جو دنیا و آخرت کی مصرت کی طرف گھینج لے طرف کھینج لے جائے شقاوت و بربختی کا عنوان ہے۔

ہر شخص جانتا ہے کہ ایک عقل مند دانشمند اس محبت کو اختیار نہیں کرسکتا جو اس کے لیے معنرت رسال ہو اور اے شقاوت و بدختی کے غار میں دھیل دے۔ اور معنرت رسال محبت کا صدور انسان سے صرف جہالت وعظمت کی وجہ ہے ہی ہوتا ہے کیونکہ انسان کا نفس اسے معنرت رسال محبت کی طرف لے جاتا ہے۔ نفس کی بیہ خاصیت ہے کہ وہ انسان کو نقصان دہ معنرت رسال چیز ہی کی طرف لے جاتا ہے۔ جس میں اسے کی فتم کا بھی نفع نہیں ہوتا۔ اور بیہ معنرت رسال چیز ہی کی طرف لے جاتا ہے۔ جس میں اسے کی فتم کا بھی نفع نہیں ہوتا۔ اور بیہ کھی ظاہر ہے کہ نفس کی بیروی کرنا اپنی جان پرظلم کرنا ہے۔ اور بیاس لیے ہوتا ہے کہ انسان محبوب کی محبت سے پیش آنے والے حالات وحوادث سے بخبر ہوتا ہے اور بغیر سوچ ہمجھے اور اس کے نقصانات سے لاعلم ہوکر اس کو اپنا محبوب بنالیتا ہے اور اس محبوب کے اندر جومعنر تیں اور اس کی محبت میں مغیر ہیں اس کا شعور تک اس کونہیں ہوتا۔ اور بیہ حال

ان لوگوں کا ہوتا ہے جو بغیرعلم بلا سوچھ ہو جھ کے محض خواہشات و شہوات کی اتباع و پیروی کیا کرتے ہیں۔ یا چران لوگوں کا بید حال ہوتا ہے جو ایک مجبت کی مفترتوں سے تو واقف ہیں اور اس کی مفترتوں کو جانتے پہنچانے اور بیھتے ہیں۔ لیکن پھر بھی وہ اپنی خواہشات کواپنی معلومات پر جج ویتے ہیں اور اس صورت ہیں بھی بیہ ہوتا ہے کہ مجبت دو چیزوں سے مرکب ہو جاتی ہے۔ اعتقاد فاسد اور اتباع خواہشات اور محبت فاسد کی پیداوار محض جہالت و جماقت اور اعتقاد فاسد کی وجہ سے ہوتی ہے۔ اور اکثر محبتیں و نیا ہیں ای وجہ سے ہوتی ہے۔ اور اکثر محبتیں و نیا ہیں ای قتم کی ہوتی ہیں یا پھر بید کہ جہالت اور اعتقاد فاسد کی دوسرے امور اس کے اندر جمع ہوجاتے ہیں جو باہم ایک دوسرے کے معین و فاسد کے ساتھ دوسرے امور اس کے اندر جمع ہوجاتے ہیں جو باہم ایک دوسرے کے معین و جاتے ہیں اور محبوب کا معاملہ اس کے سامنے بظاہر ایک آ راستہ صورت ہیں پیش ہوتا ہے اور الن شہبات کی تائید و معاونت سے شہوات اس کواپئی گرفت میں لے لیتی ہیں اور اسے کشاں کشال مشابلہ میں پوری قوت سے ڈھ جاتے ہیں اور پھر جانیوں میں پوری قوت سے معرے شروع ہو مقابلہ میں پوری قوت سے ڈھ جاتے ہیں اور پھر جانیوں میں پوری قوت سے معرے شروع ہو

جاتے ہیں اور بالآخر وہ غالب وظفر یاب ہوتا ہے جو تو ی تر اور مضبوط ہوتا ہے۔
جب یہ حقیقت تمہارے ذہن نشین ہوگئ تو اب بچھ لیجئے کہ مجبت کی ہر نوع اور ہر تم کے
تو ابع اور لوازم کا حکم وہی ہوتا ہے جو اس کے متبوع کا ہوتا ہے جو مجبت کہ محبود و نافع ہے اور اس
کے لیے عنوان سعادت ہے جس سے اس کی ونیا وعقبیٰ کی فلاح وابستہ ہے۔ اس محبت کے تمام
تو ابع 'لوازم اور آ فار اس کے حق میں نافع اور سود مند ہوں گے اور ان تو ابع ولوازم کا وہی حکم
ہوگا جو ان کے متبوع کا ہے 'اگر انسان محبت محبودہ کے لیے روتا ہے تو یہ رونا اس کے حق میں نافع
ہوگا جو ان کے متبوع کا ہے 'اگر انسان محبت محبودہ کے لیے روتا ہے تو یہ رونا اس کے حق میں نافع
ہوگا جو ان کے متبوع کا ہے 'اگر انسان محبت محبودہ کے لیے مفید ہے۔ انقباض پیدا ہو تو اس سود مند
ہے' انشراح و انبساط پیدا ہوتا ہے تو اس کے لیے مفید ہے۔ انقباض پیدا ہو تو موجب سعادت
ہے' غرض! یہ تمام امور اصل متبوع کی طرف سنر محبت کی منز لیں قرار پا جاتی ہیں۔ از دیاد محبت' ق ہے محبت' اصل محبت کے احکام میں شامل ہو جاتے ہیں۔
درج محبت' ق ہے محبت' اصل محبت کے احکام میں شامل ہو جاتے ہیں۔

معنرت رسال محبت اوراس كے تمام توابع ولوازم اور آثار انسان كے ليے معنرت رسال

深 (中区 前的 光光光光光光光光光光光 1977 光

ہیں اور اسے رب العالمین کی بارگاہ سے دور پھینک دیتے ہیں۔ مضرت رسال محبت جہال کہیں اور جس شخص ہیں بھی اپنے توابع ولوازم اور آ ثار میں منقلب اور نمایاں ہوگی مفرت رسال ہی ہوگی اور اپنے پروردگار سے بغد اور دوری ہی پیدا کرے گی۔ جس منزل جس مقام میں بیر مجبت پہنچے گی خیارہ ہوگا اور رب العالمین سے بغد اور دوری اس کے ساتھ ہی ہوگی۔ طاعت و معصیت کے ہرکام کی شان بہی ہے کہ طاعت و اطاعت سے جو چیز بھی پیدا ہوگی وہ طاعت گذار مطبع کے لیے زیادتی 'اجر و فراوانی ' ثواب اور قرب رب العالمین کا موجب ہوگی۔ اور جو چیز معصیت اور نافر مانی سے پیدا ہوگی وہ خسران خذلان بعد عن اللہ کا موجب ہوگی جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ ذَلِكَ بِأَنْهُمْ لَا يُصِيْبُهُمْ ظَلَا قَلَا نَصَبُ قَلَا مَخْمَصَةٌ فِيْ سَبِينِ لِ اللهِ وَلَا يَطُونُ مِنْ عَدُةٍ فَيْدُلًا وَلَا يَضِيْعُ اجْرَ الْمُحْسِنِيْنِ ٥ وَلَا يُخْبَنِ لَهُمْ لِهِ عَمَلٌ صَالِحٌ وَلَا عَبْدَةً وَلَا يَعْمَلُونَ وَادِيًا وَلَا يَعْمَلُونَ وَادِيًا إِلَا كُنِ لَهُ مَ لِيَجْزِيْهُمُ اللهُ أَحْسَنَ عَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (نوبه: ١٢٠١-١١١) إلاَ كُنِ لَهُ مَ لِيَجْزِيْهُمُ اللهُ أَحْسَنَ عَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (نوبه: ١٢٠١-١١١) اللهُ مَن يَاسُ اور محنت اور بحوك كي الله كي راه مِن بياس اور محنت اور بحوك كي تعليف بَنِي عِن اور جَن مقامات بركافرول كوان كا چلنا پجرنا نا گوارگزرتا ہے وہاں تکلیف بنجی ہے اور جن مقامات بركافرول كوان كا چلنا پجرنا نا گوارگزرتا ہے وہاں جاتا ہے اور بيتك الله فلوص ول والوں كا جركوضائح نبيس ہونے ديا كرتا اور جو بجھ عجونا بردا انہوں نے خرج كيا اور جتنے ميدان ان كو طے كرنے بڑے بيسب بھی ان محجونا بردا انہوں نے خرج كيا اور جتنے ميدان ان كو طے كرنے بڑے بيسب بھی ان كے نام لكھا گيا تا كہ الله ان كوان كا عمال كا بہتر ہے بہتر بدله عطاء فرمائے۔''

یہاں پہلی آیت میں اللہ بی خبر دیتا ہے کہ طاعت وعمل اور فعل و کردار سے ان کے حق میں عمل صالح لکھا جاتا ہے دوسری آیت میں بی خبر دیتا ہے کہ جو اعمال صالحہ ان سے صادر ہوتے ہیں وہ بعینہ ان کے حق میں لکھے جاتے ہیں ان ہر دو میں فرق بیہ ہے کہ پہلا امرا ان کا فعل وعمل نہیں ہے بلکہ ہرانسان سے صادر ہوتا ہے جس کی وجہ سے اس کے لیے عمل صالح لکھا جاتا ہے دوسرا امر بعینہ انسان کاعمل وفعل ہے جوان کے حق میں لکھا جاتا ہے۔ جر قبیل مجت کو جاہے کہ اس نعل کا مطالعہ پوری توجہ سے کرے یا اس کے مطالعہ سے معادہ سے اس کے مطالعہ سے معادہ سے اور کوئی موجب اس کے لیے مفید اور موجب سعادت ہے اور کوئی موجب نقصان وخسران؟

سَيَعُلَّمُ يَوْمُ الْعُرُضِ أَيُّ بِضَاعَة اَضَاعُ وَعِنْدَ الْوَزُنِ مَا كَانَ حَصَلَا الْعَرْضِ أَيُّ بِضَاعَة اَضَاعُ وَعِنْدَ الْوَزُنِ مَا كَانَ حَصَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ ا





(فَطْیِّلْنَ : ۱۰۵)

ڈ ھکے چھے اور ظاہری تمام اعمال کی اصل محبت ہے (الله تعالی اپنے فضل وکرم عدل وانصاف اور خلق میں صراط متفقیم پر ہے اللہ کے اساء وصفات حسن عدل وحكمت رحمت واحسان فضل وكرم ثواب وعقاب كےموقع میں کمال مقدی کے موجبات ہیں)

جس طرح محبت اور ارادہ ہر فعل وعمل کی اصل ہے جیسا کہتم معلوم کر چکے ہوئیہ محبت و ارادہ ہر دین کی بھی اصل ہے خواہ دین حق ہویا دین باطل \_ کیونکہ'' دین'' اعمال ظاہرہ اور باطنہ کا نام ہے اور ظاہر ہے کہ ان تمام اعمال ظاہرہ وباطنہ کی اصل یہی محبت وارادہ ہے۔ اور دین نام ہے طاعت وعبادت اور خلق حسن کا' یہ طافت ایس ہونی جا ہے کہ لازمی اور دائمی ہو۔اس طرح کہ بیانسان کاخلتی اور عادتی وظیفہ بن جائے اور اس معنی کی رو سے اللہ تعالیٰ نے دین کو خلق ہے تعبیر کیا ہے فرما تا ہے:

﴿ وَ إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ ۞ (القلم: ١٢/١٨)

''(اے پیمبر) بے شک آپ بہت بلنداخلاق پر فائز ہیں''

اس آیت کے متعلق امام احمد بن طبل "، امام ابن عیینہ ﷺ سے بیان کرتے ہیں کہ سیدنا ابن عبائ فراتے ہیں کہ لعلی خلق عظیم کمعنی لعلی دین عظیم کم ہیں۔

سیدہ عائشهصدیقد و الله سے لسی نے بوچھا کدرسول الله طافی کم اخلاق کیا ہیں؟ انہوں نے جواب دیا: ((كَانَ خُلُقُهُ الْقُر آنُ)) ۞ " آپكا اخلاق قرآن ہے۔

دین کے معنی میں اذلال اور قہر وغلبہ دونوں داخل ہیں۔ نیز اس کے معنی میں ذلت و خاکساری خضوع وطاعت بھی وافل ہے اور یہی وجہ ہے کددین اعلیٰ سے اسفل کی طرف جھکا تا

-4

تفسير ابن جرير (٢٩/ ١٢) بسند آخر 0

صحيح مسلم. كتاب صلاة المسافرين. باب جامع صلاة الليل (حديث. ٢٣٦) 0



دین کی اقسام:

دین کی دو قسمیں ہیں: دین ظاہر اور دین باطن: دین باطن کے لیے خضوع اور محبت لازمی ہے جیسا کہ عبادت کے اندر ہوا کرتی ہے۔ بخلاف دین ظاہر کہ اس میں محبت لازم نہیں ہےاگر چہاس میں انقیادُ اطاعتُ اور ذلت پائی جاتی ہے۔

#### قيامت كانام "يوم الدين" كيول؟

الله تعالى نے قیامت كے دن كا نام "يوم الدين" ركھا ہے كيوتكه الله تعالى اس دن لوگوں کو ان کے اعمال کا بدلد دے گا۔ اچھے اعمال کا اچھا بدلہ اور برے اعمال کا برابدلہ دے گا۔ اس معنی کے لحاظ سے لفظ ''دین'' جزاء و بدلہ اور حساب کے معنی پرمشمل ہے اور اس معنی کی رو ے قیامت کے دن کو "یوم الجزاء"" يوم الحساب" کہا گيا ہے۔

الله تعالى كاارشاد ب:

﴿ فَلَوْلَا إِنْ كُنْتُمْ عَيْرَ مَدِينِينِينَ ٢ تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِينَ ٥ ﴾ (و اقعه: ۲۵/ ۲۸ م

''پس اگرتم کسی کے زیر فرمان نہیں اور اس قول میں پیچھے ہوتو ذرا اس روح کوتو لوثاؤ"

لیعنی اگرتم اللہ کی ربوبیت میں نہیں ہواس کے سامنے مقہور ومغلوب نہیں ہواور وہ تہمیں جزاءاور بدله نہیں دے گا' تو پھرتم اپنی روح کو واپس کیوں نہیں لوٹا لاتے؟

بيآيت مزيدتشرك كامحتاج بيآيت "منكرين بعث" منكرين قيامت" اورمنكرين حساب کے مقابلہ میں بطور ججت وارد ہوتی ہے۔ بیضروری ہے کہ ججت و دلیل این مدلول کو متلزم ہوتا کہ جب دلیل سامنے آ جائے تو مدلول فورا سامنے آ جائے۔ ذہن اسی وقت مدلول کی طرف نتقل ہو جائے ، کیونکہ دلیل و مدلول میں باہم تلازم ہوا کرتا ہے۔ملزوم اپنے لازم کے لیے دلیل ہوا کرتا ہے۔اس کے برعکس ہونا ضروری نہیں ہے۔ ہوسکتا ہے کہ دلیل موجود ہو، لیکن مدلول تک نہ چھنچ سکے۔

آیت کے استدلال کی صورت میہ ہے کہ کفار عرب یوم البعث، یعنی قیامت کے دن اور جزاء وسزا کا انکار کرتے تھے، اس لیے وہ رب العالمین سے کفر وا نکار کرتے تھے۔ اس کی قدرت وربوبیت اور حکمت کا بھی انکار کرتے تھے۔

یباں دو باتیں لازم اور ضروری تھیں۔ وہ یا تو اس امر کے مقر اور معترف ہیں کہ ان کا کوئی رب ایبا ہے، جو قاہر، غالب اور زبردست ہے، اور ایبا غالب اور زبردست ہے کہ بندوں پر اس کا پورا تصرف اور غلبہ ہے، جب چاہتا ہے بندوں کو مارتا اور جلاتا ہے، انہیں جو چاہتا ہے تکم دیتا ہے اور جس چیز ہے منع کرنا چاہے، کر دیتا ہے۔ نیکوکاروں کو اجر و تو اب سے نوازتا اور بدکاروں کو عذاب دیتا ہے۔ یا وہ اس شان اور صفات کے رب سے منکر ہیں۔ وہ اگر اس کا اقرار کرتے ہیں تو یوم بعث، یوم حشر ونشر اور امری اور جزائی دین کا اقرار کررہے ہیں۔ اگر وہ اس سان کا دی کہ اس کا افرار کررہے ہیں۔ اگر وہ کوئی رب اور پروردگار نہیں ہے، نہ وہ کسی کے تھوم ہیں نہ ان کا کوئی ایبا رب ہے جو ان پر متصرف اور غالب ہے۔ اس قسم کے لوگوں سے کہا جاتا ہے۔ اگر ایبا ہے تو پھرتم اپنی موت کو کیوں دفع نہیں کرتے؟ وہ جب تمہارے پاس آتی ہے، تم اسے کیوں نہیں ہٹا دیے؟ اور اپنی کیوں دفع نہیں کرتے؟ وہ جب تمہارے پاس آتی ہے، تم اسے کیوں نہیں ہٹا دیے؟ اور اپنی کروح کو جب وہ طفوم تک پہنچ جاتی ہے، اپنی جگہ واپس کیوں نہیں گا تے؟

آیت کا خطاب ان لوگوں ہے ہے جن پر نزع کا وقت طائری ہے، اور وہ اپنی موت کو سامنے دیکھ رہے ہیں۔ ان لوگوں ہے کہا جاتا ہے کہتم اپنی روح کو اپنی جگہ واپس کیوں نہیں ہے آتے؟ اگرتم اس پر قادر ہو، اور تم کسی دوسرے کی ربوبیت میں نہیں ہو۔ تم کسی غالب و وقار کے سامنے مغلوب و مقہور نہیں ہو جس کے احکام تم پر جاری ہوں، جس کے اوامر و نواہی تم پر نافذ ہوں، تو پھرتم اپنی روح کو کیوں واپس نہیں لوٹاتے،؟ اللہ کی وحدانیت وربوبیت، بندوں پر اللہ کے تصرف اور نفو فی احکام کے بارے میں ہے آیت ایک زبردست اور قوی دلیل ہے۔

ایک اور لحاظ سے دین کی اقسام:

دین دوقتم کا ہے۔(۱) دین امری اور (۲) دین حسابی جزائی۔اوریہ ہر دوقتم کے دین

### 深 (內) 是我是不是

صرف الله وحدہ لاشریک ہی کے لیے ہیں۔ اور دین کل کا کل یا توامر ہے یا جزاء۔ اور ان ہر دو
دینوں کی اصل محبت ہے کیونکہ اللہ نے جو کچھ بھی مشروع فرمایا ہے اور جس چیز کا بھی حکم دیا ہے
ظاہر ہے وہی چیز ہے جو اللہ کومحبوب اور پسندیدہ ہے اور جس سے وہ راضی ہے۔ اور جس چیز
سے بھی وہ منع کرتا ہے وہ وہی چیز ہے جے الله مکر دہ سمجھتا ہے اور جس سے وہ بغض ونفرت کرتا
ہے کیونکہ بیاس چیز کے بالکل منافی ہے جے وہ محبوب رکھتا ہے اور جس سے وہ راضی ہے۔
د سرام کی کام جع الله کی محمد ورہ نامون کی سے اور جس سے وہ راضی ہے۔
د سرام کی کام جع الله کی محمد ورہ نامون کی سے اور جس سے وہ راضی ہے۔

وین امری کا مرجع الله کی محبت ورضاء مندی ہے اور بندے کا دین اس وقت مقبول ہے جب کہ اس کی محبت ورضاء مندی شامل ہو۔ جبیبا کہ رسول الله سَلَقِیْمُ کا ارشاد ہے:

((ذَاقَ طَعُمَ الْاِيُمَانِ مَنُ رَضِيَ بِاللهِ رَبًّا وَبِالْإِسُلامِ دِيْنًا وَبِمُحَمَّدٍ اللهِ رَبًّا وَبِالْإِسُلامِ دِيْنًا وَبِمُحَمَّدٍ اللهِ رَبُّا وَبِالْإِسُلامِ دِيْنًا وَبِمُحَمَّدٍ اللهِ رَسُولًا)) ۞

''اس نے ایمان کامزہ چکھا جو اللہ کی ربوبیت سے راضی ہوا اور اسلام کو اپنا دین بنا کراور محد گورسول مان کر راضی ہوا۔''

غرض! دین کی عمارت محبت پر قائم ہے اور محبت ہی کی وجہ سے دین شروع ہوا ہے اور محبت ہی کی وجہ سے دین شروع ہوا ہے اور محبت کے لیے شروع ہوا ہے۔ اور دین جزائی کا بھی یہی حال ہے کیونکہ دین جزائی دونوں باتوں پر مشتمل ہے۔ محن نیکوکاروں کو احسان و نیکی کا بدلہ دیا جائے اور مجرم برعمل بد کرداروں کوان کے جرم کا بدلہ دیا جائے اور یہ ہر دو با تیں اللہ کومجبوب اور پہندیدہ ہیں کیونکہ یہ عین اس کا عدل وفضل ہے۔ اور عدل وفضل اللہ کے صفات کمالیہ ہیں اور حق سجانہ اپنی صفات واساء کومجبوب رکھتا ہے اور اسے بھی محبوب رکھتا جوان صفات کومجبوب رکھے۔

#### سيدنا مود عَالِيْكِ اور محبت:

اورید دوستم کے دین اللہ کی ''صراط مسقیم'' ہے جس پر اللہ ہے۔اللہ تعالیٰ اپنے اوامر اور نواہی ثواب وعقاب میں ای صراط متقیم پر ہے۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ اپنے پیغیر ہود عظیہ اسلامی کے قول کونفل فرما تا ہے جوانہوں نے اپنی قوم کوخطاب کرتے ہوئے فرمایا تھا:

<sup>💠</sup> صحيح مسلم- كتاب الايمان- باب الدليل على ان رضى بالله ربا ..... (حديث-٣٣)

﴿ قَالَ إِنِيْ أَشْهِدُ اللّٰهِ وَ الشَّهَدُوَا آئِنَ بَهِرَىٰ \* قِمَا نُشْرِكُونَ ۞ مِنْ دُوْسِهِ فَكِينُدُو فِي أَشْهِدُ اللّٰهِ وَبِيْ دُوْسِهِ فَكِينُدُو فِي جَمِيْعًا ثُمَّ لَا تُنْظِرُونِ ۞ إِنِّى تَوَكَّلْتُ عَلَى اللهِ وَبِيْ وَوَسِهِ فَكِينُدُو فِي اللهِ وَإِنْ وَيَعْمَلُمُ مَا مِنْ وَآئِبَةٍ إِلَّا هُوَ اخِذًا بِنَا صِيبَهَا ﴿ إِنَّ وَيِنْ عَلَى صِمَاطٍ مُسْتَقِيْمٍ ۞ (هود: ١١/٥٥٠٥٠)

''بود (الله ) نے کہا: میں اللہ کو گواہ بناتا ہوں تم بھی گواہ رہو کہ میں اللہ کے سوا ان سب سے بیزار ہوں جنہیں تم شریک بنارہ ہو اچھاتم سب مل کر میرے خلاف کوئی تدبیر کرواور مجھے بالکل مہلت بھی نہ دو (ایسی حالت میں بھی) میرا بحروسہ صرف اللہ تعالیٰ پر ہی ہے جو میرا اور تم سب کا پروردگار ہے' جینے بھی جاندار (زمین و آسان میں موجود) ہیں سب کی پیشانی وہی تھا ہے ہوئے ہے' یقیناً میرارب سیح راہ پر ہے۔'

الله كے پیغیرسیدنا مود طینیا نے جب سمجھ لیا كه رب العالمین اپنے خلق ام واب و عقاب فضاء وقد را منع وعطاء عافیت و بلاء توفیق اور خذلان میں بالكل صراط متنقیم پر ہے اور ان امور میں وہ اپنے كمال مقد سے خارج نہیں ہوتا جو اس كے اساء وصفات كے مقتضیات سے ہیں اور اس كے اساء وصفات عدل و حكمت رحمت واحسان فضل و كرم اور ثو اب كو ثو اب كی جگه اور عقوبت كے مقام میں صرف كرتے ہیں اور توفیق و خذلان عطاء و منع برایت و صفالت کو فیک ٹھیک اپنے اپنے مقامات پر رکھتے ہیں۔ اور الله كے اساء وصفات جس كمال مقد س كے مقتضى ہیں اس میں كامل اور مكمل ہیں كہ الله كمال حمد و ثنا كاد حقد ار ہے تو سیدنا مود علیہ اور کا ندر علم وعرفان كی ایسی امر دوڑ گئی كہ اپنی تو م كے اجتماع میں بلاخوف و خطر كھڑ ہے ہو گئے اور شادر دل کے كررت قد وس كی عظمت وجلالت كوسا منے ركھ كر يكار الحقے:

﴿ إِنِّيَ ٱلشُّهِدُ اللَّهَ وَالشُّهَدُهَا آئِنْ بَرِينَى ۚ يَقِينَا تُشْرِكُونَ ۞ مِنْ دُونِهِ ۞﴾ (هود:١١/٥٣)

''میں اللہ کو گواہ بنا تا ہوں اور تم بھی گواہ رہو کہ میں اللہ کے سوا ان سب سے بیزار ہوں جنہیں تم شریک بنارہے ہو''

اس کے بعد اللہ کا میہ پغیمر اللہ کی قدرت عامہ اس کے قبر وغلبہ کی عمومیت۔اور اللہ کے سوا تمام پر اللہ کے قبر وغلبہ کی اور اللہ کی عظمت وجلالت کے سامنے ہرشنگ کے جھکئے ذلیل ہوئے اور

# 深 (內性的 光卷光卷光卷光 100米)

مغلوب ومقبور ہونے کی خبر دیتا ہے:

﴿ إِنِّى تَوَكَّلْتُ عَلَى اللهِ رَبِّن وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ وَآئِبَةٍ إِلَّا هُوَ اخِذًا بِنَا صِيَاعٍ اللهِ هُو اخِذًا بِنَا صِيَاعٍ مُسْتَقِيْمٍ ۞ (هود:١١/١٥)

''میرا بحروسہ صرف اللہ تعالیٰ پر ہی ہے جو میرا اور تم سب کا پروردگار ہے جتے بھی جاندار ہیں پس ان سب کی بیشانی اس کے ہاتھ میں ہے یقیناً میرارب سیجے راہ پر ہے'' پکار اٹھے کہ جس کی بیشانی اور چوٹی دوسرے کے ہاتھ میں ہے۔خود دوسرے کے قبضہ میں ہے' دوسرے کے قبروغلبہ دوسرے کی سلطنت و فرمانروائی میں ہے۔ وہ ایسے لوگوں سے کیونکر ڈرسکتا ہے' ایسے لوگوں سے ڈرنا انتہا درجہ کی ذلالت اور فتیج ترین ظلم ہے۔

اس کے بعد اللہ کا یہ پنجبر خبر دیتا ہے کہ اللہ صراط متعقیم پر ہے اور ہروہ چیز جواس کی قضاء وقد رفیصلہ کر بے صراط متعقیم پر ہے اور یہی وجہ ہے کہ بندہ اللہ کے ظلم و جور سے نہیں ڈرتا کیونکہ اس ذات سے ظلم و جورممکن ہی نہیں ہے اور اس لیے میں اللہ کی ذات کے سواکس سے ڈرتا نہیں کیونکہ ''میری پیشانی'' میری چوٹی میرے اختیارات اس کے ہاتھ میں ہیں۔ اس کے ظلم و جور سے میں قطعاً بے خوف ہوں کیونکہ وہ صراط متنقیم پر ہے ظلم وجور اس کی شان نہیں۔

حق سبحانہ و تعالیٰ کی ذات وہ ذات ہے کہ بندوں کے حق میں اس کا تھم جاری ہوتا ہے اوراس کے فیصلہ میں عدل ہے۔ ملک اس کا ہے اور وہی حمد و ثنا کا مستحق ہے۔ بندوں پر اس کا تصرف عدل وفضل کی حدود سے باہر نہیں ہے۔ اگر وہ دیتا ہے تو بیداس کا کرم ہے۔ ہدایت و راہنمائی کرتا ہے نیر وفلاح کی توفیق عطاء فرما تا ہے تو عین اس کا فضل اوراس کی رحمت ہے۔ اگر منع کرتا ہے 'اوراپے انعامات سے کسی کومحروم کر دیتا ہے' یا کسی کو ذلیل کرتا ہے' یا گراہ کرتا ہے' رسوا کرتا ہے' شقی و بد بخت گردانتا ہے' تو بیاس کا عدل اوراس کی حکمت ہے۔

غرض دینے میں لینے ہیں۔عطاء و بخشش میں اورعطاء و بخشش سے محروم رکھنے میں اللہ

صراطمتقیم پرہ۔

چنانچ مديث سيح كاندروارد بكرسول الله علي في ارشادفرمايا:

((مَا أَصَابَ عَبُدًا قَطُّ هَمُّ وَلَا حُزُنٌ فَقَالَ اللَّهُمَّ النِّيُ عَبُدُكَ وَابُنُ عَبُدِكَ وَابُنُ آمَتِكَ نَاصِيَتِي بِيَدِكَ مَاضٍ فِيَّ حُكَمُكَ عَدُلٌ فِي 深 (色) 是我我们的

قَضَائِكَ ' اَسْتَلُكَ اللَّهُمَّ بِكُلِّ اسْمٍ هُو لَكَ ' سَمَّيْتَ بِهِ نَفُسَكَ اَوُ اَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ ' اَوُ عَلَّمْتَهُ اَحَدًا مِنْ خَلُقِكَ ' اَوِ اسْتَأْثُرُتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ ؛ اَنُ تَجْعَلَ الْقُرُآنَ رَبِيْعَ قَلْبِي ' وَنُورَ صَدْرِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ ؛ اَنُ تَجْعَلَ الْقُرُآنَ رَبِيْعَ قَلْبِي ' وَنُورَ صَدْرِي وَجِلَاءَ حُزُنِي ' وَذَهَابَ هَمِّي وَغَمِي '' اللَّا اَذُهَبَ اللَّهُ هَمَةً وَغَمَّةً وَالْمَدَّلَةُ فَرُجًا مَكَانَةً ﴾) 

﴿ وَابُدَلَهُ فَرُجًا مَكَانَةً ﴾) 
﴿

''جب کسی بندے کوکوئی مصیبت اور رنج پنچے تو وہ یہ پڑھ لے''اے اللہ! میں تیرا بندہ ہوں' تیرے بندے کا بیٹا ہوں' تیری بندی کا بیٹا ہوں' میری پیشانی اور چوٹی تیرے ہاتھ میں ہے' جھ پر تیرا ہی تھم جاری ہوتا ہے' میرے حق میں تیرا فیصلہ مین عدل ہے۔اے اللہ! میں تیرے نام سے جوتو نے اپنے لیے رکھا ہے یا جوتو نے اپنی کتاب میں اتارا ہے یا تو نے اپنی کتلوق میں سے کسی کوسکھایا ہے یا جیسے تو نے اپنی علم غیب کے اندر محفوظ کر رکھا ہے تھے سے سوال کرتا ہوں کہ تو قرآن کو میرے قلب کی شادا بی اور میرے سینے کا نور' اور میرے ہم وغم حزن و ملال کے دفعیہ کا موجب بنا دے'' اس کے پڑھنے سے اللہ اس کے ہم وغم کو دور کرے گا اور اس کی جگہ فراخی اور کشادگی عطاء فرمائے گا۔''

حدیث کا بی تھم رب العالمین کے کوئی اور امری پر دو حکمتوں پر اور اختیاری اور غیر اختیاری فعل پر جو قضاء وقدر ہواس پر مشتمل ہے۔ یہ ہر دوقتم کے تھم بندوں کے حق میں جاری ہیں اور ہر دو فتم کے فیصلے بندوں کے حق میں عدل ہیں۔ پس بیر حدیث مذکورہ بالا آیت ہی ہے مستفاد اور ماخوذ ہے۔ اس آیت میں اور حدیث میں انتہائی قریبی نسبت ہے۔





(فَطْتِلْن : ١٠٢)

عشق اورحسن پرستی کے دنیوی اور اخروی مفاسد

اب ہم عشق اور حسن پری کے دنیوی واخروی مفاسد کو ایک مستقل فصل میں پیش کر کے اصل سوال کے جواب کو ختم کر دیتے ہیں اگر چہ اس کے مفاسد اس قدر ہیں کہ بیان کرنے والا جس قدر بھی بیان کرے کم ہیں۔

عشق کی پہلی خرابی:

عشق وحسن پرسی کا اولین اور بالذات خاصہ میہ ہے کہ وہ سب سے پہلے قلب کو فاسداور خراب کر دیتی ہے۔ جب قلب فاسداور خراب ہو جاتا ہے تو انسان کے تمام اراد نے اقوال اور افعال خراب ہو جاتے ہیں اور تو حید کے تمام مور پے فاسداور خراب ہو کررہ جاتے ہیں۔ میہ تو تم او پر پڑھ بچکے ہواور اللہ تعالیٰ نے چاہا تو ہم کچھاور آگے بیان کریں گے۔

مرض عشق میں مبتلا لوطی اور قر آن:

مرض عشق اورصورت پرئ کے متعلق دوگر وہوں کی حکایت اللہ نے قرآن حکیم کے اندر بیان کی ہے: ① لوطیوں کا قصہ اور ﴿ عورتوں کا قصہ

چنانچہ قرآن تھیم کے اندرسیدنا یوسف اور عزیزِ مصر کی بیوی کے عشق ومحبت اور اس کی عیاری و مکاری کا قصہ بیان فرمایا ہے اور وہ ہر حالت بیان کی ہے جو اس بارے میں سیدنا یوسف علیا پر گزری۔ اور ان کے صبر و ثبات عفت و پاکدامنی 'تقویٰ و پر ہیزگاری نے ان کو جس مقام پر پہنچایا اس کی سرگزشت بیان کی۔ نیز وہ مصیبت بیان کی جس سے سیدنا یوسف علیا اس کی سرگزشت بیان کی۔ نیز وہ مصیبت بیان کی جس سے سیدنا یوسف علیا اس کی سرگزشت بیان کی۔ نیز وہ مصیبت بیان کی جس سے سیدنا یوسف علیا اس کی سرگزشت بیان کی جس سے سیدنا یوسف علیا اس کی سرگزشت بیان کی۔ نیز وہ مصیبت بیان کی جس سے سیدنا یوسف علیا اس کی دو و چار ہونا پڑا۔

واقعہ میہ ہے کہ اس بارے میں سیدنا یوسف علیظائے جس صبر و ثبات اور تقویٰ و پر ہیزگاری کا ثبوت دیا دوسرا کوئی نہیں دے سکتا۔ سوائے اس شخص کے جے پروردگار عالم صبر وثبات سے نوازے کیونکہ ہر کام اپنے دوائی واسباب کی قوت اور بازور کھنے والے اسباب کا زوال کے حسب حال ہوا کرتا ہے۔ یہاں دوائی جرم اور ارتکاب جرم کے اسباب کامل طور پر



موجود تھے۔اورموجود ہونے کی چند وجوہ ہیں:

اس یہ کہ مرد کی طبیعت اللہ نے پھھ ایس بنائی ہے کہ وہ عورت کی طرف مائل ہوتا ہی اس طرح ہے جس طرح پیاسا آدی پانی کی طرف یا بھوکا آدی کھانے کی طرف مائل ہوتا ہے۔ بلکہ بہت سے لوگ ایسے دیکھے گئے ہیں کہ کھانے پینے میں صبر کر جاتے ہیں گر عورت کے متعلق صبر نہیں کر سکتے۔ اور یہ بات بھی اگر حلال و جائز شکل میں ہوتو پھھ ندموم نہیں ہے۔ بلکہ قابل تعریف ہے جیسا کہ امام احمد بن طنبل میں ہوت کی کتاب الز ھد میں سیدنا انس سے ایک حدیث مروی ہے رسول اللہ عُلِیْ نے ارشاد فر مایا:

(احْیّبَ الّٰی مُن دُنیاکُمُ الطِّیُبُ وَ النِسَاءُ اَصْبِرُ عَنِ الطَّعَامِ وَ الشّرَابَ وَ لاَ اَصْبِرُ عَنِ الطَّعَامِ وَ السّرَابَ وَ لاَ اَصْبِرُ عَنْ الطّعَامِ وَ السّرَابَ وَ لاَ اَصْبِرُ عَنْ الطّعَامِ وَ السّرَابَ وَ لاَ اَصْبِرُ عَنْ الطّعَامِ وَ السّرَابَ اللّٰہِ وَ لاَ اَصْبِرُ عَنْ الطّعَامِ وَ السّرَابَ اللّٰہِ وَ لاَ اللّٰمِ اللّٰہِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَامُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ

" تہماری دنیا میں سے دو چیزیں مجھے محبوب ہیں: ﴿ خوشبواور ﴿ عورتیں۔ میں کھانے یہنے سے صبر کرسکتا ہوں لیکن عورتوں سے صبر نہیں کرسکتا۔"

ک سیدنا لیسف ملیکا نوجوان آ دمی تھے اور ظاہر ہے کہ نوجوان کی شہوت کی حدت اور گرمی بہت زیادہ اور تیز تر ہوا کرتی ہے۔

ک سیدنا بوسف ملینا مجرد تھے نہ کوئی بیوی تھی نہ کوئی باندی جس سے اپنی شہوت پوری کر سکتے اور خواہش وشہوت کی آگ بجھا سکتے۔

آپ غریب الوطن اور مسافر تھے اور ظاہر ہے کہ غربت و مسافرت میں اس فتم کا کام کرنے میں وہ وقتیں پیش نہیں آتیں جو وطن میں پیش آتی ہیں۔ جو دقتیں اہل وعیال' جاننے پہلے نئے والوں میں پیش آتی ہیں وہ اجنبیوں میں پیش نہیں آتیں۔

 پیمورت صاحب منصب و جمال تھی۔منصب و جمال کے ساتھ ساتھ اس کا شوہراس کا مطبع وفر مانبردار تھا اور ہروقت اس کی رضاء جوئی میں رہتا تھا۔

ک یہ کہ عورت اس فعل ہے انکارنہیں کررہی تھی بلکہ وہ خودسیدنا یوسف علیا کواس کام کے لیے مجبور کررہی تھی۔ بعض آ دمیوں کی طبیعت ہوا کرتی ہے کہ جب عورت انکار کرتی

كتاب الزهد ش بروایت نیس می اور نه بی کی اور کتاب ش ان الفاظ کرماتھ برروایت می ہے۔ اسناده ضعیف جدا۔ یوسف بن عطیة الصفار مکر الحدیث راوی ہے۔ سنن نسائی۔ کتاب عشرة النساء۔ باب حب النساء (حدیث۔۳۳۹) وغیر میں حبب الحد من الدنیا النساء والطیب رجعل قره عینی فی الصلاة کے الفاظ کے ماتھ مروی ہے۔ اور اس کی مندیج ہے۔

## 深 (色) 是我是是我们的

ہوجاتی ہے تو ان کی رغبت اس ہے کم ہوجاتی ہے کیونکہ اس میں وہ اپنی ذات اور تو ہیں سیجھتے ہیں اور بہت ہیں اور بہت ہیں اور بہت ہے آدمی ایسے بھی ہوتے ہیں کہ انکار سے ان کی آتش محبت اور تیز ہوجاتی ہے جیسا کہ کسی شاعر نے کہا ہے:

وَ زَادَنِيُ كَلَفًا فِي الْحُبِّ أَنُ مُنعُتُ اَحَبُّ شَيْء إلى الْإِنْسَانِ مَا مُنِعَا "الروم منع كرتى ہت محبت كى تكليف اور بڑھ جاتى ہے كيونكہ جس چيز سے انسان كو منع كيا جاتا ہے وہ اسے زيادہ محبوب ہو جاتى ہے۔"

غرض لوگوں کی طبیعتیں اس بارے میں مختلف میں لبعض آ دمی ایسے ہوتے ہیں کہ عورت اپنی رغبت ومحبت ظاہر کرتی' ہے تو ان کی محبت اور زیادہ بڑھ جاتی ہے اور اگر انکار کرتی ہے تو مصححات :

محبت محمل ہوجاتی ہے۔

ایک قاضی کا قصہ مجھے معلوم ہاس کی بیوی یا باندی جب بھی اس سے انکاریا ہے توجبی
برتی تو ان کی محبت وخواہش مضحل ہو جاتی اور ایک مضحل ہو جاتی کہ وہ پھر بھی اس کے پاس
نہیں جاتے تھے۔ بعض آ دمی ایسے ہوتے ہیں کہ منع و انکار سے ان کی آ تش محبت اور تیز ہو
جاتی ہا اور جس قدر منع و انکار زیادہ ہوتا ہے آتش محبت اور تیز تر ہو جاتی ہے اور اسے اپنی
کامیا بی وظفر مندی کی کوششوں میں اور زیادہ لذت آتی ہے۔ جیسا کہ کسی چیز کومحنت ومشقت
اور مشکلات کے بعد حاصل کرنے کے بعد اس میں لذت آتی ہے یا کوئی چیز بڑی منت ' عاجت '

ک سید کہ سیدنا پوسف ملیکا کوخود اس عورت نے مجبور کرنے کی کوشش کی تھی خود ای نے اس کام کے لیے مجبور کرنا چاہا تھا۔ اس لیے بیان طلب وسوال منت وساجت خوشا مدولجاجت کی ضرورت ہی نہتھی۔ رغبت وطلب کی ذات اس کے سرتھی۔ آپ کے سرنہ تھی وہی عاجز و ذلیل تھی اور آپ ایک مطلوب محبوب اور عزیز مرغوب تھے۔

پرکسیرنا یوسف ملینا اس عورت کے گھر میں رہتے بھے اس کے محکوم بھے اس کے قابو میں تھے اور اس طرح کہ اس کی اطاعت ہے روگردانی کی جائے تو وہ آپ کو ہر طرح کی تکلیف پہنچا سکتی تھی اور اس کھاظ ہے یہاں رغبت کا داعیہ بھی موجود ہے اور خوف و ہر اس کا بھی۔

یک یبال اس بات کا بھی کوئی خوف اور ڈرندتھا کہ خود یہ عورت یا دوسرا کوئی آ دی اس

# الله والنشاف المراجعة المراجع

راز کوافشاء کردے گا کیونکہ وہ خود ہی اس کام کو چاہتی تھی اور اس کی خواہشمند تھی اور اس کام کے ارادہ سے اس نے اپنے دروازے بند کردیئے تھے اور تمام رقیبوں اور نقیبوں کو وہاں سے الگ کردیا تھا۔

- یہ کہ سیدنا یوسف مالیہ اس عورت کے غلام اور مملوک سے ہمہ وقت گھر میں رہتے سے ہر وقت اس کے حضور میں رہا کرتے سے ان پراس متم کا شہر نہیں کیا جا سکتا تھا اور عورت کی جانب ہے اس خواہش کے اظہار سے پہلے بھی شہر نہیں کیا جا سکتا تھا اور عورت کی جانب سے اس خواہش کے اظہار سے پہلے بھی آتے جاتے سے اور ہر طرح امین سمجھے جاتے سے اور ظاہر ہے یہ بات اس کام کے لیے ایک قوی ترین داعیہ ہے جیسا کہ اشراف عرب کی ایک شریف خاتون نے کہا ہے کہ کسی نے اس سے یو چھا: کس بنا پرتو نے بدکاری کا ارتکاب کیا؟ اس نے جواب دیا: فساد و خرابی قریب تھی اور کالی راتیں تھیں یعنی بہ آدی میرے بستر کے قریب ہی سویا کرتا تھا اور اندھیری راتیں ہاری یردہ یوشی کرتی تھیں۔
- یہ کہ عزیز مصر کی بیوی نے سیدنا پوسف ملی کاس کام پر مجبور کرنے کے لیے مکار عیار کی دیا ہو جو اور عیار کی میں مدد دینے کے لیے جمع حلہ جو اور عیار ک مکار کی کردی کی فنکار عورتوں کو اس کام میں مدد دینے کے لیے جمع کیا تھا کہ وہ اس کام میں اس کی امداد کریں اور اپنے اپنے چرتروں کو بروئے کار لائیں۔اس نے سیدنا پوسف ملی کوان کے سامنے پیش کیا اور اپنی ناکامی اور نامرادی کی ان کے سامنے شکایت کی اور ان سے امداد کی خواہاں ہوئی۔ اور سیدنا پوسف ملی کی ان کے سامنے شکایت کی اور ان سے امداد کی خواہاں ہوئی۔ اور سیدنا پوسف ملی اور عرض نے اس وقت ان کے مقابلہ میں کامیا بی کے لیے اللہ کی بارگاہ سے امداد جابی اور عرض گرارہ وگئ

﴿ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنِى كَيْدَاهُنَ أَصْبُ إِلَيْهِنَ وَأَكُّنْ مِنَ الْجُهِلِيْنَ ۞ ﴾ (ورف :٣٢/٣)

بالكل نادانون مين جاملون كا"

ا یہ کہ سیدنا پوسف کوجیل خانہ بھیجے اور ذکیل ورسوا کرنے کی اس عورت نے دھمکی دی کہ اگرتم میرا مقصد پورانہیں کرو گے تو میں تہمیں جیل بھیج دوں گی اور ذکیل ورسوا کر دول گی۔ خاہر ہے بیدا کی دردی ہے کہ بدکاری پر جرواکراہ کیا جارہا ہے کیونکہ بیاس

عورت کی دھمکی ہے جوالیا کر سکتی ہے۔غور کرویہاں داعیہ شہوت بھی موجود ہے اور جیل کی ذات و تکلیف سے سلامتی تلاش کرنے کا داعیہ بھی موجود ہے۔

یہ کہ اس عورت کے شوہر نے سیدنا یوسف علیا کے متعلق بھی غیرت ونخوت اور شبہ کا اظہار نہیں کیا تھا۔ جس سے یہ خیال کیا جائے کہ دونوں میں تفریق و جدائی پیدا کی جائے گا۔ بلکہ بیوی کا معاملہ طشت ازبام ہو جائے گا۔ بلکہ بیوی کا معاملہ طشت ازبام ہو جاتا ہے۔ اس وقت بھی وہ اپنی بیوی اور سیدنا یوسف علیا کو خطاب کر کے کہتا ہے سیدنا یوسف سے کہتا ہے۔

﴿ بُوْسُفُ آغْرِضُ عَنْ لَهُ لَمَا عَنْ اللَّهِ ٥﴾ (يوسف: ٢٩/١٢)

"لوسف اس کو جائے دو۔" اور بیوی سے کہتا ہے:

﴿ وَاسْتَغْفِرِى لِنَنْبِكِ \* إِنَّكِ كُنْتِ مِنَ الْخُطِيْنَ ٥ ﴾ (يوسف: ٢٩/١٢)

'' تو اپنے گناہ کی معافی مانگ کیونکہ سرتا سرتیری ہی خطاء ہے۔''

یہ ظاہر ہے کہ شوہر کی غیریت اس کام میں ایک زبردست رکاوٹ ہوا کرتی ہے اور یہاں بیر کاوٹ بھی مفقود ہے۔

غرض ہمہ قتم کے دواعی و اسباب کے ہوتے ہوئے بھی سیدنا یوسف الیٹھ اللہ کی رضاء مندی رضاء جوئی اور اس کے خوف کومقدم رکھتے ہیں اور محبت باری تعالی ان کا دامن پکڑتی ہے اور گناہ سے باز رکھتی ہے اور گناہ کے مقابلہ میں وہ جیل کی اسیری کو پسند کر لیتے ہیں۔ چنانچہ قرآن حکیم آپ کے عزیمانہ قول کو یوں نقل کرتا ہے:

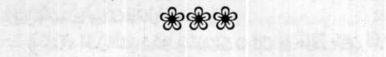
﴿ كَتِّ السِّبِحِنُ أَحَبُّ إِلَىّٰ مِمِمَّا يَكُ عُوْنَذِيْ إِلَيْهِ ۖ ۞ ﴾ (بوسف:٣٢/١٢) ''اے میرے رب جس کی طرف بیٹورتیں مجھے بلارہی ہیں اس سے تو مجھے جیل خانہ بہت پہند ہے''

سیدنا یوسف طینا خوب مجھ رہے تھے کہ یہ مصیبت جیل گئے بغیر ٹلنے والی نہیں ہے۔ اور واقعہ یہ ہے کہ پرمصیبت جیل گئے بغیر ٹلنے والی نہیں ہے۔ اور واقعہ یہ ہے کہ پروردگار عالم آپ کی دعگیری نہ فرما تا تو مصر کی عورتوں نے جو کمند اور پھندے آپ کے لیے بچھائے تھے ان سے نی فکانا بہت دشوار تھا۔ آپ طبعی طور پر اس کی طرف جھک پڑتے اور جابلوں کی فہرست میں اپنا نام لکھوا دیتے اور یہ سیدنا یوسف علیا اور کاند تعالیٰ کی طرف

الله والنشاف المراجعة المراجع

سے عطاء شدہ کمال علم ومعرفت تھا کہ آپ نے اپنے رب اپ نفس اور اپنے مقام کواچھی طرح سمجھ لیا اور صبر و ثبات کو ہاتھ سے نہ چھوڑا۔

سیدنا پوسف علیگا کے اس قصہ میں بڑی بڑی عبر تیں اور بے شار فوا کد و حکمتیں مضمر ہیں جو ہزاروں فوا کد پرمشتمل ہیں۔رتِ قد وس توفیق عطاء فرمائے کہ ہم اس کے فوا کد کوا یک مستقل تصنیف کی شکل میں دنیا کے سامنے پیش کرسکیں۔



Smile State of the State of the

Numer Valoritation

AND AND THE PARTY OF A CONTRACT OF A CONTRAC



فَظِّيلٌنَّ : ١٠٤

## عشق کی دوصورتیں

عشاق وحن پرستوں کا دوسرا گروہ جس کا تذکرہ اللہ نے قرآن تھیم کے اندر کیا وہ لوطیوں کا گروہ ہے جیسا کہ اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ وَجَاءَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ يَنْتَبْنِهُونَ ۞ قَالَ إِنَّ لَهُوُلَا مَنْفِي فَلَا تَفْضَحُونِ ۞ وَاتَّقُوا اللهَ وَلَا تُخْرُونِ ۞ قَالُوَّا أَوَلَـ فَنْهُ كَ عَنِ الْعَلَمِينَ ۞ قَالَ لَهُوُلاَء بَنْتِي إِنْ كُنْتُهُ فَعِلِيْنَ ۞ لَعَمُّكَ إِنَّهُمُ لَفِيْ سَكُرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ۞ ﴾ (حجر : ١٢-١٢)

''اورشہر کے لوگ برائی کے ارادہ سے خوشیاں مناتے ہوئے لوط علیا کے پاس پنچے۔
لوط علیا نے ان سے کہا: یہ (فرشتے) میرے مہمان ہیں تم مجھے (ان کے سامنے)
رسوا نہ کرو اور اللہ سے ڈر جاؤ اور مجھے رسوا نہ کرو۔ وہ بولے: کیا ہم نے تم کو دنیا
جہان کے لوگوں کی جمایت سے ممانعت نہیں کر دی تھی؟ لوط (علیا) نے کہا: اگر تم کو
کرنا ہے تو یہ میری بیٹیاں ہیں ان سے نکاح کرلو۔ اے پیٹیمر! تمہاری جان کی تم ایدلوط کی قوم کے لوگ اپنی برمستی میں سرگرداں تھے''۔

عشق کی یہ دوصورتیں ہیں جو دوقتم کے گروہوں کے متعلق اللہ نے پیش کی ہیں جن کا قصہ اللہ نے قرآن تھیم کے اعمر بیان کیا ہے اور ہر دوقتم کاعشق اور حسن پرتی اس نے حرام قرار وی ہے لیکن لوگوں نے اس کی پروانہیں کی ہے۔ اور اس عشق اور حسن پرتی کی مصرتوں اور نقصانات کی اہمیت کونہیں سمجھا۔

## مرض بوهتا كيا جول جول دواء كى:

عشق وحسن پری ایبالا علاج مرض ہے کہ بڑے بڑے اطباءاس کے علاج سے قاصراور عاجز ہو چکے ہیں۔ مریضانِ عشق کی صحت وشفاء نامکن ہے۔ شم اللہ کی! بیدایک ایبا مہلک مرض اور قاتل زہر ہے کہ جس پر بھی اس نے وار کیا ختم کرکے چھوڑا۔ اور اس کی قید و بند سے نجات دلانا ساری دنیا کے لیے دشوار و نامکن ہو گیا ہے۔ جس جگہ بھی بیرآ گ مشتعل ہوئی اس سے نکانا

اورنکالنا دشوار ہو گیا ہے۔

عشق موجب كفر:

اس عشق ومحبت اورصورت پرتی کی بہت کی قشمیں ہیں۔ یہ عشق انسان کو کفرتک پہنچا دیتا ہے اگر انسان اپ معثوق کو معبود بنا لے اور اس ہے ای قسم کی محبت کرنے گے جیسی اللہ کریم ہے گر انسان اپ معثوق کو معبود بنا لے اور اس ہے ای قسم کی محبت ہے بھی زیادہ ہوتو یہ بڑی ہی خطر ناک اور مہلک محبت ہے۔ یہ ایساعشق اور الی محبت ہوگی جے اللہ بھی نہیں بخشے گا کیونکہ یہ عظیم ترین شرک ہے اور اللہ کا یہ فیصلہ ہے کہ وہ شرک کو بھی معاف نہیں کرے گا۔ شرک کے سوا دوسرے گناہ تو یہ وار اللہ کا یہ فیصلہ ہے کہ وہ شرک ایسا گناہ ہے جو ہرگز معاف نہیں کیا جائے گا۔ اس عشق شرکی وعشق کفری کی علامت سے ہے کہ عاشق اپ معثوق کی رضاء مندی کو مقابلہ میں ترجیح دے۔ جب معثوق کا حق اور اللہ کا حق معثوق کی طاعت اور اللہ کا حق معثوق کی مقابلہ میں ترجیح دے اور اللہ کا حق مقدم سمجھئا معثوق کی رضاء مندی کو اللہ کی رضاء مندی کے مقابلہ میں ترجیح دے اور اپ تمام اوقات معثوق کی رضاء مندی کو اللہ کی رضاء مندی کے مقابلہ میں ترجیح دے اور اپ تمام اوقات معثوق کے لیے وقف کر دے اور اگر اللہ کے لیے بچھ وقت نکا لے بھی تو وہی جو معثوق کے معثوق کے بچھ وقت نکا لے بھی تو وہی جو معثوق کے معثوق کے خوات اور اب وہ فار ن معثوق کے بی خوات سے فاصل ہو ( لیعنی جو وقت معثوق سے دل گئی کے شغل سے نے جائے اور اب وہ فار ن جوتو یہ فالتو وقت اللہ کے لیے نکالے کے جائے اور اب وہ فار ن جوتو یہ فالتو وقت اللہ کے لیے نکالے کے جائے اور اب وہ فار ن جوتو یہ فالتو وقت اللہ کے لیے نکالے کے جوتو ہو نہ فالتو وقت اللہ کے لیے نکالے کہ جوتو ہو نے نور اب وہ فار ن خوتو یہ فالتو وقت اللہ کے لیے نکالے کا

اب تم عشاق وحسن پرست لوگوں کے حالات پرغور کروٴ کیا ٹھیکٹھیک ان حالات پر منطبق نہیں ہوتے؟ ان لوگوں کے حالات کوتم ایک پلڑے میں رکھواور ان کی تو حید کو ایک پلڑے میں رکھواور ان کے ایمان کو ایک پلڑے میں رکھواور تو لواور اندازہ کرو کہ کیا اللہ اور اس کے رسول کی رضاء جوئی اور عدل الہی کے مطابق ہیں؟

وصل معثوق اورتو حيد بارى تعالى:

بعض عشاق تو وصل معثوق كوتو حيررب العالمين سے بھى زياده محبوب ركھتے ہيں جيسا

كسى خبيث نے كہا ہے:

هُنَّ آحُلَى فِيُهِ مِنَ التَّوْحِيُدِ

يَتَرَشَّفُنَ مِنْ فَمِي رَشَفَاتٍ



''میرے لعاب دہن کے چند قطرے جوان کے منہ میں جاتے ہیں بیان کے منہ میں توحید سے بھی زیادہ شیریں ہوتے ہیں۔''

ایک اور خبیث کہتا ہے کہ وصل معشوق مجھے پروردگار کی رحمت سے زیادہ مرغوب ہے۔ العیاذ باللہ

ایک اور شاعر کہتا ہے:

وَصُلُكِ اَشُهَى اللهِ فُوَّادِى مِنُ رَحُمَةِ الْخَالِقِ الْجَلِيُلِ "تيراوسل مير \_ دل كوخالق جليل كى رحمت سے زيادہ مرغوب ہے۔"

اس میں کوئی شک نہیں کہ اس قتم کا عشق ایک عظیم ترین شرک ہے۔ چنانچہ بہت سے عشاق صاف لفظوں میں اس کی تصریح کر رہے ہیں کہ ''ان کے قلوب میں معثوق کے سواکی کی جگہ نہیں' بلکہ معثوق ان کے پورے قلب کا بالک ہو جاتا ہے اور بدلوگ اپنے معثوق کے خالص غلام اور بندے بن جاتے ہیں۔ اپنے پروردگار خالق جل جلالہ کی عبودیت و غلامی چھوڈ کر اپنے جیسی مخلوق کی عبودیت و غلامی پرراضی ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ عبودیت ای کمال محبت اور خضوع و اعکساری ہی کا تو نام ہے۔ اور ان لوگوں نے اپنی محبت اور خضوع اور خاکساری کو اپنے معثوق تک مخصر کر دیا ہے اور اپنی عبودیت کو معثوق کے چونوں میں ڈال دیا ہے۔ اور ظاہر ہے اس امر عظیم کے مفسدے میں اور زنا کاری کے مفسدے میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ زنا کبیرہ گناہ ہے جس طرح دوسرے کہائر ہیں اور بی شرک ہے چنانچہ بعض صوفیا کا قول ہے کہ ان صورتوں کی پرستش سے زنا کرنا میرے نزد یک زیادہ مجبوب ہے۔ اگر میں عشق وحس پرسی کے مقابلہ میں کسی سے زنا کرلوں تو یہ مجھے زیادہ پہند ہے۔ کیونکہ عشق میرے امتحان و ابتلاء کے مقابلہ میں کسی سے زنا کرلوں تو یہ مجھے زیادہ پہند ہے۔ کیونکہ عشق میرے قلب سے معثوق کی عبادت کرا لیتا ہے اور قلب کواللہ کی طرف سے موڑ کر اپنی طرف جھا لیتا قلب سے معثوق کی عبادت کرا لیتا ہے اور قلب کواللہ کی طرف سے موڑ کر اپنی طرف جھا لیتا قلب سے معثوق کی عبادت کرا لیتا ہے اور قلب کواللہ کی طرف سے موڑ کر اپنی طرف جھا لیتا





(فَطْیِّلْنَ : ۱۰۸)

## دوائے عشق

عشق ایک مرض مہلک ہے اس کا علاج ہیہ ہے کہ پہلے انسان اچھی طرح سمجھ لے کہ جس مرض اور بیماری میں بیر مبتلا ہوا ہے وہ سراسر تو حیدِ باری تعالیٰ کے خلاف اور متضاد ہے۔ اس کے بعد کچھ الیمی ظاہری اور باطنی عبادتیں کرتا رہے جو اس کے قلب سے عشق کے افکار کا تسلسل منقطع کر دیں۔ بارگاہ ربانی میں انتہائی عاجزی اور انکساری کے ساتھ التجا' اور تضرع بہت زیادہ کرے کہ وہ اس مرض کو دفع فرمائے۔ اور اس کے قلب کواپنی طرف موڑ دے۔

اس مرض کی دوا اس سے بہتر اور سود مند کوئی نہیں کہ اخلاص کے ساتھ اللہ کی طرف رجوع کیا جائے اور یہی وہ دوا ہے جس کا ذکر اللہ نے قرآن تھیم کے اندر فرمایا ہے۔ ارشاد ہوتا

﴿ كَذَٰلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوَّةِ وَالْفَحْنَثَاءَ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُغْلَضِيْنَ ۞ (بوسف: ٢٢/١٢)

''یوں ہی ہوا اس لیے کہ ہم یوسف ہے برائی اور بے حیائی دور کردیں' بے شک وہ ہمارے چنے ہوئے بندوں میں سے تھا''۔

اس آیت میں اللہ بی خبر دیتا ہے کہ سیدنا یوسف ملیکھا کوان کے اخلاص کی وجہ سے عشق کی مصیبت اور بدکاری سے بچالیا گیا۔ جب قلب کے اندرخلوص ہوتا ہے اور اخلاص کے ساتھ صرف اللہ کے لیے عمل ہوتا ہے تو عشق حرام ایسے دل میں جاگزیں نہیں ہوسکتا۔ عشق حرام ای قلب میں جگہ بناتا ہے جو خالی ہوتا ہے جیسا کہ کسی شاعر نے کہا ہے:

اَتَانِیُ هَوَاهَا قَبُلَ اَنُ اَعُرِفَ الُهَوٰی فَصَادَفَ قَلْبًا خَالِیًا فَتَمَکَّنَا ''میں محبت کوجانتا بھی نہ تھا اس سے پہلے محبوبہ کی محبت میرے پاس آگئ۔ اس نے



قلب كوخالى پايا تو وه اس ميں جا گزين ہو گئی۔''

عقل منداور ذی ہوش کو بچھنا چاہیے کہ عقل اور شریعت مخصیل مصالح اور اس کی پخیل اور مفاسد کی مدافعت کو واجب اور لازم قرار دیتی ہے۔ جب سی عقل مند کے سامنے کوئی الی اور مفاسد کی مدافعت کو واجب اور لازم قرار دیتی ہے۔ جب سی عقل مند کے سامنے کوئی الی چیز پیش آئے جس کے اندر مصلحت بھی ہے اور مفسدہ بھی تو اس وقت اس پر دو باتیں لازم ہو جاتی ہیں۔ ایک علمی دوسری عملی علمی میں ہے ہے کہ انسان مصلحت ومضدہ بیس سے راج پہلو پرغور کرے اور چو پہلے اصلے ہواسے اختیار کرے کیونکہ اصلح پر عمل کرنا انسان کے لیے واجب اور ضروری ہے۔

عشق کا بھوت اور دینی و دینوی مصلحت:

ید معلوم ہے کہ عشق اور صورت پرتی میں نہ کوئی وینی مصلحت موجود ہے نہ دنیوی اور اگر اس میں کوئی مصلحت موجود بھی ہوتو اس سے کہیں زیادہ اس کے اندر دین ونیوی مفاسد موجود ہوتے ہیں۔اور بیکی طریقول پر ہے۔

ذ كرمعثوق:

اول: یه که پروردگار عالم کی محبت و ذکر کے ساتھ مخلوق کی محبت و ذکر میں اسے مشغولیت ہوجاتی ہے۔ اور بیر ظاہر ہے کہ بید دونوں چیزیں ایک قلب میں اور ایک جگہ جمع نہیں ہوسکتیں اور اسلیے بیہ ہر دو چیزیں باہم ایک دوسرے پر غالب ہونے کی کوشش کرتی رہتی ہیں اور بالآخر جو غالب آتا ہے اس کی سلطنت و حکومت قلب پر قائم ہوجاتی ہے اور قلب اس کا ہوکررہ جاتا ہے۔

#### دل كامصيبت زده مونا:

دوم: یه کدمعثوق کے عشق ومحبت میں اس کا قلب بخت ترین عذاب کا شکار ہو جاتا ہے جس سے اس کو کسی وقت بھی نجات نہیں ملتی۔ اور جو آ دمی اللہ کے سواکسی اور سے محبت کرتا ہے اس کے لیے بیہ عذاب لازم اور ضروری ہے۔ جبیبا کہ کسی شاعر نے کہا ہے:

فَمَا فِي الْأَرْضِ اَشَقَىٰ مِنُ مُحِبٍ وَإِنُ وَجَدَ الْهَوٰى حُلُو الْمَذَاقِ
"مَعِبَ كَرْخَ والْ سَرَياده اس زمين يركونى بدبخت بيس الريد محبت كامزه اس

میٹھامعلوم ہوتا ہے۔''

فَخَافَةَ فُرُقَةٍ ٱوُلِاشُتِيَاقِ

تَرَاهُ بَاكِيًا فِي كُلِّ حِين

深 (色层细胞 紫色深色黑色黑 ''تم دیکھو گے کہوہ ہروقت روتا ہی رہتا ہے یا تو فراق کےخوف سے یا وصال کےشوق میں۔'' فَيَبُكِى إِنُ نَاوِ الشَوُقَا إِلَيْهِمُ وَيَبُكِى اِنُ دَنَوُ حَضر الْفِرَاقِ ''الرَّمَعُوْقَ دور ہوتا ہے تو فراق ''الرَّمَعُوْقَ دور ہوتا ہے تو فراق ك خوف سے ہوتا ہے۔" وَتَسُخَنُ عَيُنَّهُ عِنْدَ التَّلاقِ فَتَسُخَنُ عَيُنَّهُ عَنُدٌ الْفرَاق ''پس اس کی آ تکھیں فراق کے وقت گرم آنسو ٹیکاتی ہیں اور ملاقات کے وقت بھی روتی ہیں۔'' غرض!عشق وہمصیبت ہے کہ عاشق لذت اندوز ہوتا ہے تو تب بھی اس کا قلب عذاب میں مبتلا رہتا ہے۔ معثوق غلام بدام: سوم: ید کمعثوق عاشق کا اسر اور غلام بن جاتا ہے اور ایسا اسروغلام کدوہ اے ہروقت ذکیل وخوار ورسوا کرتا رہتا ہے لیکن عشق کا نشہ اس پر کچھاس طرح سوار رہتا ہے کہ اے اس ذات ورسوائی کی مصیبت کاشعور واحساس تک نہیں ہونے یا تا اور اس کے قلب کی حالت اس چڑیا کی می ہو جاتی ہے جو کسی بچہ کے ہاتھ میں گرفتار ہوتی ہے بچہ اسے ستاتا رہتا ہے اور اسے ایک کھیل و تماشہ مجھتا ہے لیکن چڑیا کی جان جاتی ہے۔غرض! عاشق کی حالت ایک دست و پاہت قیدی کی سی ہے۔ بخلاف اس کے جواس بیاری سے آزاد ہے وہ اس مصیبت سے بھی آزاد ہے۔ عاشق کی حالت کے متعلق کسی نے کہا ہے: لُّ بَرَأْيِ الْعَيُنِ وَهُوَ اَسِيُرُ عَلِيْلٌ عَلَى قُطُبِ الْهَلَاكَ يَدُورُ ''عاشق بظاہرتو آزادنظر آتا ہے مگروہ ایک قیدی ہے وہ ایک بیار ہے جو ہلاکت کے م طَلِيُقُ بَرَايِ الْعَيْنِ وَهُوَ آسِيرُ مورير كوم رباي-" تُ يُرَى فِيُ صُوْرَةِ الْحَيِّ غَادِيًا وَلَيْسَ لَهُ حَتَّى النُّشُورِ نُشُورُ ''وہ ایک مردہ ہے جوزندوں کی طرح چاتا پھرتا نظر آتا ہے لیکن حشر کے دن تک بھی وَمَيُتٌ يُرَى فِي صُورَةِ الْحَيِّ غَادِيًا

اس كا زنده بهونا دشوار بـــــ

رُ غَمَرَات ضَاعَ فِيُهِنَّ قَلْبُهُ فَلَيْسَ لَهُ حَتَّى الْمَمَاتِ حُضُورُ ''وہ ایسے عاروں بیں پڑا ہے جہاں اس کا قلب کھو گیا ہے اب موت تک اَسے پھر أَخُوُ غَمَرَات ضَاعٌ فيُهنَّ قَلُبُهُ اس كا قلب ملنے كانہيں \_''



### دینی و دینوی مصالح سے غفلت:

چھار م: بیک مشخولیوں ہی میں مصروف رکھتا ہے۔ اس لیے عشق وصورت پرسی سے بڑھ کر مصالح مصالح دین وصورت پرسی سے بڑھ کر مصالح مصالح دین و دنیا کو ضائع کرنے والی کوئی چیز نہیں کیونکہ دینی مصالح کا دارومدار جمعیت قلب جمعیت خاطر اور توجہ الی اللہ پر ہے اور عشق صورت پرسی قلب ونظر کو کلایۂ متفرق ومشت کر دیتی ہے اور مصارح دینویہ حقیقتا مصالح دین پر موقوف ہیں۔ پس جس کے مصالح دینی ضائع ہوں گے اس کے مصالح دینوی یقیناً زیادہ ضائع ہوں گے۔

## دنياوآخرت كي آفتين:

پنجم: یہ کہ عشق کے لیے دنیا و آخرت کی آفتیں اس قدر زیادہ اور تیز ہوتی ہیں گویا خشک کلائی میں آگ رکھنے کی دیر ہے بلکہ خشک کلائی میں آگ اس قدر جلد تیز نہیں ہوتی جتی زیادہ یہ آگ تیز ہو جاتی ہا اور اس کی وجہ یہ ہے کہ عشق جس قدر قلب سے نزد یک ہوتا جاتا ہے اور اس عاشق سے جس قدر اس کا اتصال بڑھتا جاتا ہے ای قدر وہ اللہ سے دور ہوتا جاتا ہے اور اس لیے اللہ سے جس قدر عشاق کو بعد اور دور کی ہوتی ہے کی کوئیس ہوتی ۔ اور جب انسان کا قلب اللہ سے دور ہو جاتا ہے تو ہر طرف سے اس پر آفتیں ٹوٹ پڑتی ہیں کیونکہ شیطان کا اس پر غلبہ ہو جاتا ہے۔ اور ظاہر ہے جس آدمی پر اس کا دخمن عالب آجائے۔ وہ مصائب ڈھانے میں کی موجاتا ہے۔ اور ظاہر ہے جس آدمی پر اس کا دخمن عالب آجائے۔ وہ مصائب ڈھانے میں کی اس کے امکان میں ایذا رسانی اور تکلیف دینی ہوگی وہ اسے ضرور پہنچائے گا۔ اب سوچو! کہ اس قلب کا کیا حال ہوگا جس پر اس کا قوی ترین دخمن پوری طرح غلبہ پالے اور اس پر حاوی ہو جائے اور ایسا دخمن کہ ساری مخلوق سے زیادہ اس کی عیب جوئی اور تخریب میں لگا ہوا ہوا ور اسے اپنے حقیقی دوست سے کہ جس کی دوخی اور نزد کی عیب جوئی اور تزیب میں لگا ہوا ہوا ور اسے اپنے حقیقی دوست سے کہ جس کی دوخی اور نزد کی بھٹی اسے سادت نصیب نہیں ہو سکتی فلاح ونجات اور فرحت و مسرت میسر نہیں آگئی بھٹی اے بیخ طال جو تا ہوائی۔ یہ میک اس کے بغیر اسے سعادت نصیب نہیں ہو سکتی فلاح ونجات اور فرحت و مسرت میسر نہیں آگئی کوئی ان بر تلا ہوا ہوا۔ ؟

## ذ ہن کی خرابی:

# 深 (內比量的 紫素深水水水

و وسواس کی گند گیاں بھر دیتا ہے۔اور بسا اوقات اسے دیوانہ بنا کر رکھ دیتا ہے اور ایسے پاگل کر دیتا ہے کہ وہ اپنی عقل ہے کسی فتم کا فائدہ بھی نہیں اٹھا سکتا۔

عشاق کی بیرحالت ہر جگہ ہوتی ہے اور بعض واقعات مشاہدے سے گزرے ہیں۔ یہ ظاہر ہے کہ انسان کے اندراہم ترین قوت عقل ہے۔ اس عقل کی وجہ سے انسان دیگر حیوانات کے مقابلہ میں ممتاز ہے۔ جب بیعقل ہی ماری جائے تو وہ ایک جانور سے زیادہ حیثیت نہیں رکھتا بلکہ جانور بھی اس سے اچھا ہے اور بیرجانور سے بھی بدتر ہے۔

مجنوں کی عقل کیلی نے اور اس تے ہمنواؤں کی عقل ان کے معثوقوں نے عشق ومحبت ہی کے ذریعہ خراب کی ہے پاکسی اور چیز کے ذریعہ؟ عشاق کا جنون تو عجیب وغریب ہوا کرتا ہے۔ ہرایک کا جنون دوسرے کے جنون کو مات کر دیتا ہے جیسا کہ شاعر نے کہا ہے:

قَالُوا جَنِنُتَ بِمَنُ تَهُوَى فُقُلُتُ لَهُمُ العِشْقُ اَعُظُمُ مِمَّا بِالْمَجَانِينَ

" لوگوں نے کہا کہ تو اپنے محبوب کی محبت میں دیوانہ ہو گیا ہے میں نے ان سے کہا: عشتہ تیں بن سے گھریں گا ہے ، "

عشق تو دیوانوں کے روگ ہے بھی بڑا روگ ہے۔'' الْعِشُقُ لَا یَسْتَفِیُقُ الدَّهُرَ صَاحِبُهُ وَالْحِیُنِ مَعْدُد مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهُورَ صَاحِبُهُ وَالْحِیْنِ

واعد المستعیدی الفاقد بی نہیں ہوتا اور دیوانوں پر تو مجھی بھی بی دورہ پڑا کرتا ہے۔''

#### حواس باخته:

ھفتھ: یہ کہ عشق انسان کے حواس بگاڑ دیتا ہے اور بالکل فاسد کڑکے رکھ دیتا ہے اور بیر فساد معنوی بھی ہوتا ہے اور صوری بھی۔ فسادِ معنوی بھی ہوتا ہے۔ جب انسان کا قلب فاسد اور خراب ہوجاتا ہے تو اس کی آئیسیں' کان' زبان' تمام چیزیں فاسد اور خراب ہوجاتی ہیں اور پھر وہ اپنے معثوق کی فتیج ترین چیز کو بھی اچھی سمجھنے لگتا ہے۔ جیسا کہ مسند امام احمد میں ایک مرفوع حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ تا پھی نے ارشاد فرمایا:

((حُبُّكَ الشَّيْءَ يُعْمِى وَيَصُمُّا)

''کسی شے کی محبت تمہیں اندھا اور بہرہ بنا دیتی ہے۔''

"محبت" قلب کواندها کردیتی ہے جس کی وجہ سے اسے محبوب کی برائیاں دکھائی نہیں

 <sup>♦</sup> مسند احمد (۵/ ۱۹۳) سنن ابی داود. کتاب الادب. باب فی الهوی (حدیث-۱۹۳۰) اسناده ضعیف ابویکرین الیم یم ضعیف رادی ہے۔

深 (色) 新春深春光春深下10米

دیتیں۔ کان کو بہرہ کردیت ہے جس سے کان دنیا کی ملامت سنے نہیں یاتے۔ اور پرمعثوق کی طرف اس کی رغبت معثوق کے عیوب کی پردہ پوشی کرتی رہتی ہے کیونکدانسان جس سے محبت كرتا ہےاس كے عيوب نبيں ويكھا كرتا۔ اور عيوب اس وقت نظر آنے لگتے ہيں جب كداس كى محبت کم ہو جاتی ہے۔شدیدترین رغبت وشوق ادر افراط محبت اس کی آئھوں پر ایک زبر دست پردہ بن کر چھا جاتی ہےاور چیز کواس کی اصل حالت میں دیکھنے سے قاصر کر دیتی ہے۔ جیما ک<sup>ہ</sup>ی شاعرنے کہا ہے:

هَوَيُتُكَ إِذُ عَيْنِيُ عَلَيْهَا غِشَاوَةٌ فَلَمَّا النَّجَلَتُ قَطَعُتُ نَفُسي ٱلْوَمَهَا "میں نے جھ سے محبت اس وقت بھی کی جب کہ میری آ تکھوں پر پردہ بڑا ہوا

تھا۔ یہ پردہ ہٹ گیا تو میر سے نفس نے اس کی محبت کے رشتے توڑ دیئے۔"

انسان جس چیز میں تھس پڑتا ہے اسے اس چیز کے عیوب نظر نہیں آتے اور جواس سے باہر ہوتا ہے اسے بھی اس کے عیوب نہیں دکھائی دیتے۔اس کے عیوب تو اس وقت معلوم ہوتے ہیں جب اس میں کھس کر پھر باہر آجائے۔ اور یہی وجہ ہے کہ جو صحاب کفر و جاہلیت و یکھنے کے بعد اسلام لائے ان کا درجہ ان مسلمانوں سے براھا ہوا ہے جو اسلام میں پیدا ہوئے تھے۔ چنانچے سیدنا عمر بن خطاب فرماتے ہیں:

((انَّمَا يَنْتَقِضُ عُرَى الْإِسُلَامِ عُرُوَّةً عُرُوَّةً إِذَا وُلِدَ فِي الْإِسُلَامِ مَنُ لَا يَعرُفُ الْجَاهليَّةَ))

"زنجیراسلام کی کڑی کڑی ٹوٹ جائے گی جب کداسلام میں ایسے لوگ پیدا ہوں م جنہوں نے جاہلیت کونہیں دیکھا۔"

حواس ظاہری کے فاسد وخراب ہونے کی صورت مدے کے عشق جسم کو بیار اور لاغر کر دیتا ہے بلکہ بسا اوقات عاشق کو گور میں پہنچا دیتا ہے جبیبا کہ بہت سے عشق کے ماروں کے قصے سے جاتے ہیں۔ایک مرتبہ عرفات کے میدان میں سیدنا ابن عباس بھا کے پاس ایک نوجوان کو پیش کیا گیا جو بالکل حقیر اور لاغر ہو گیا تھا' ہڈیوں پر چیڑے کے سوا کچھ نہ تھا' سیدنا ابن عباس کر دیا ہے۔ چنانچہ اس دن سے سیدنا ابن عباس روزانہ عشق سے پناہ مانگا کرتے تھے۔ هشتم: ید کوشق افراط محبت کا نام ہے۔ محبت اس قدر غلبہ یا جائے کداس کے قلب اور دل پرمعثوق کی حکومت قائم ہو جائے اور اس کے خیالات 'تصورات 'ذکر وفکر پر پورا پورا قابو پالے اور کسی وقت بھی اس کا دل و دماغ معثوق کے تصور سے خالی نہ ہوں۔ جب اس حد تک نوبت پہنچ جاتی ہے تو پھر اس کا نفس خواطر نفسانیے ہی کے اندرالجھ کررہ جاتا ہے اور اس طرح نفس کی تمام تو تیں معطل اور مختل ہو کررہ جاتی ہیں اور اس کے نقطل و اختلال کی وجہ سے جسم و روح پر وہ وہ آفتیں ٹوٹ پرٹی ہیں کہ انسان کا جینا دشوار ہو جاتا ہے اور اس کا علاج ناممکن ہو جاتا ہے اور کسی کے جمام افعال و کردار' تمام مقاصد و مطالب' تمام اوصاف و اطوار متغیر اور مختل ہو کررہ جاتے ہیں اور انسان اپنی اصلاح و بہود سے قطعاً قاصر ہو جاتا ہے۔ جیسا کہ کی شاعر کا قول جاتے ہیں اور انسان اپنی اصلاح و بہود سے قطعاً قاصر ہو جاتا ہے۔ جیسا کہ کی شاعر کا قول

آلُحُبُّ اَوَّلُ مَا يَكُونُ لَجَاجَةً يَاتِي بِهَا وَ تَسُوفُهُ الْاَقُدَارُ الْحُبُّ اَوَّلُ مَا يَكُونُ لَجَاجَةً يَاتِي بِهَا وَ تَسُوفُهُ الْاَقُدَارُ الْحُبَ اَعْارَ مِن مَعَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

#### عشق کے حالات ثلاثہ:

واقعہ بیہ ہے کہ عشق کی ابتداء سہل و آسان ہے۔ عشق کا وسط اور درمیانی حصہ ہم وغم حزن و ملال اور قلب کی بیاری ہے۔ اور عشق کا انجام اگر پروردگارِ عالم کی مہربانی نہ ہو اور اس کی عنایت دعگیری نہ فرمائے تو پریشانی 'تاہی ہلاکت اور موت ہے۔ جبیبا کہ کسی شاعر نے کہا ہے:
مَنْ عُنْ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ مَنَ اللّٰ مَنْ اللّٰ مَنْ اللّٰ مَنْ اللّٰ مُنْ مَنَ اللّٰ مَنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ مَنْ اللّٰ مُنْ مَنْ اللّٰ مُنْ مَنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ مَنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مِنْ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ مُنْ اللّٰ مُنْ مِنْ اللّٰ مِنْ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ ال

وَعِشُ خَالِيًا فَالُحُبُّ اَوَّلُهُ عَنَا وَعَنَا وَعَثَلَ مَا وَاَوُسَطُهُ سُقُمٌ وَآخِرُهُ قَتُلٌ " " ْ خَالى الذَّهِنَ زندگی گزارو کیونکه محبت کی ابتداء پریثانی ہے اور وسط بیاری اور انجام موت \_"

کی اور شاعر نے کہا ہے: تَوَلَّعَ بِالْعِشُقِ حَتِّی عَشِقُ فَلَمَّا اسْتَقَلَّ بِه لَمُ يُطِقُ "عشق كَ فَارزار مِيں اس نَے عَضِى كَوشش كى يہاں تك كه عاشق ہو كيا جبَعشق نے اس كے اندر متقل جگہ بنالى تو اس مِيں برداشت كى طاقت ندر ہى۔" رَأْى لُجَّةً ظَنَّهَا مَوُجَةً فَا فَرِقْ



The section of the se

<sup>﴿</sup> یہ ایک ضرب المثل ہے کئی جزیرہ میں کوئی آ دمی رہتا تھا اس نے ارادہ کیا کہ اپنی مشک کے ذریعہ دریا عبور کرکے کنارہ پر جائے۔ اپنی مشک میں اس نے اپنے منہ ہے چھوٹک کر ہوا مجری۔ اور اپنے ہاتھ ہے اس کا منہ باندھالیکن اس میں جس قدر اہتمام کی ضرورت تھی نہیں کیا۔ مشک پر سوار ہو کر دریا میں اتر پڑا جب وسط دریا میں پہنچا تو مشک ہے ہوا خارج ہونے لگی اور وہ ڈو بنے لگا کئی آ دمی ہے جو کشتی پر اس کے قریب تھا اقداد چاہی۔ اس نے جو اب دیا او کتا یداك و فوك نفسی (تیرے ہاتھوں نے مشک باندھی تھی اور تیرے منہ نے اس میں ہوا مجری تھی) بیضرب المثل اس آ دمی کے لیے بولی جاتی ہے جہاں اپنے ہی ہاتھوں بلامول لی جائے۔ جیسی کرنی ولی مجرنی یہ بیشرب المثل اس آ دمی کے لیے بولی جاتی ہے جہاں اپنے ہی ہاتھوں بلامول لی جائے۔ جیسی کرنی ولی مجرنی



(فَطَيِّلْنَ : ١٠٩)

## مقامات عشق

بلاوجه معثوق كورسوا كرتا ہے۔عشق كے اسباب ياك عشق كى مثالين سيدنا عتب بن الحباب بن المنذر ذالثؤ كاقصه

عاشق كے تين مقام بين:

عامل کے بین مقام ہیں:

ابتدائی مقام 
ا درمیانی مقام 
ابتدائی مقام 
البتدائی مقام 
البتدائی مقام البتدائی مقام عشق كا ابتدائى مقام ہى قابل غور ہے۔ انسان كے ليے واجب ہے كہ وہ غور كرے اور سوپے کہ از روئے قدر وشرع معثوق تک پہنچ سکتا ہے یانہیں؟ اگر وہنہیں پہنچ سکتا تو ہرممکن طریقہ سے وہ اس کی مدافعت کرے اور کسی طرح بھی اس کی جانب توجہ نہ کرے۔ اگر پوری مدافعت کے بعد بھی وہ اس کی مدافعت نہ کر سکا اور محبوب کی طرف اقدام سفر جاری رکھا اور درمیانی اور انتہائی مقام سامنے آگیا تو اب اس کا فرض ہے کہ محبت کو چھیائے اور لوگوں براینی محبت ظاہر نہ کرے اور محبوب کورسوا اور ذلیل نہ کرے اور لوگوں میں جگ ہنسائی نہ ہونے دے کیونکہ ایسا کرنے سے شرک کے ساتھ ظلم بھی شامل ہو جاتا ہے اور اس بارے میں جو بھی ظلم ہو گا وہ بڑے سے بڑاظلم ہوگا کیونکہ بسااوقات بیظلم معثوق اوراس کے گنبے اورمتعلقین کے حق میں مال ودولت كى تبابى و بربادى سے بر حر كلم ہوتا ہے كيونكداس عشق كى وجد سے خواہ مخواہ معثوق کی ہتک بعزتی ہوتی ہے جا بجا چر جا ہوتا ہے طرح طرح کی بےسرویا باتیں اس کے متعلق اڑائی جاتی ہیں۔اور پھر ماننے والے ایس باتیں بہت کچھ مان لیتے ہیں اور جھٹلانے والے حجھٹلا بھی دیتے ہیں لیکن واقعہ یہ ہے کہ ادنی سے ادنی شبہ کی بنا پر اس بات کی تصدیق کرنے والے زیادہ ہوا کرتے ہیں۔ جب بھی کہا جائے کہ فلاں مردیا فلال عورت نے ایسا کام کیا تو ایک ہزار میں نوسوننا نوے آ دی اس کو چ مان لیں گے اور صرف ایک ہی آ دمی اس کی تکذیب کرے گا۔خصوصاً عاشق کی بات بے گناہ معثوق کے حق میں اور معثوق کی بات کے مقابلہ میں قطعی اور یقینی مانی جاتی ہے۔ اگر معشوق کے متعلق غلط حجموثا ' بے سرویا افتر اءاور بہتان باندھا جائے تو

لوگ اسے مان لیتے ہیں اور اس پر یقین کر لیتے ہیں اور اس بات کو ایس یقینی مان لیتے ہیں کہ جموعہ کا اختال تک نہیں سمجھا جاتا۔ اگر کہیں عاشق ومعثوق اتفاق ہے کی جگہ مجتمع ہو گئے تو معثوق کی شامت ہی آ گئی۔ تمام لوگ یہی کہتے ہیں کہ یہ کی وعدے کی بنا پر یہاں جمع ہوئے ہیں۔ اور پھر اس بارے بیں طرح طرح کی بدگمانیاں اور شہبات و خیالات پیدا ہوتے ہیں اور جموق فی فلط بے سروپا باتوں کا یقین کر لیا جاتا ہے اور اس طرح یقین کر لیا جاتا ہے جس طرح محسوس وچھ ڈی فلط بے سروپا باتوں کا یقین کر لیا جاتا ہے۔ یہی وہ چیز تھی جس کی بنا پر رسول اللہ شائیل کی محبوب و چیم دید امور کا یقین کر لیا جاتا ہے۔ یہی وہ چیز تھی جس کی بنا پر رسول اللہ شائیل کی محبوب مطیبہ سیدہ عائشہ صدیقہ فی پا اور فیوا اور فورا این اللہ کی ہوئے کے جب ہوئی اور یہ الزام اس شبہ کی بنا پر لگایا گیا تھا کہ صفوان بن معطل تنہا اسلامی فوج کے بیجھے آ رہے تھے۔ انہوں نے دور سے سیدہ عائشہ صدیقہ فی کئیل پکڑ کر آ گے چلنے گئے۔ اس پر پھول ایا اور خود اونٹ کی تکیل پکڑ کر آ گے چلنے گئے۔ اس پر مودود گوں نے الزام کھڑا کر دیا اور اگر اللہ آ ہے کی برائت وصفائی نہ فرما تا پشت پناہی نہ فرما تا ور مودود گوں نے والوں کی تکذیب نہ فرما تا تو معاملہ بچھاور ہی بن کر رہ جاتا۔

مقصدیہ ہے کہ حرام و ناجائز کے لیے عاشق کا اظہار عشق معشوق کے حق میں زبردست ظلم ہے۔ اس پر اس کے خاندان اور قرابتداروں پر بلاوجہ ظلم وجور ہے۔ اپنا عشق کرکے اسے برگمانیوں کا نشانہ بنایا جاتا ہے اور لوگوں کی برگمانیوں کی تصدیق کی جاتی ہے۔

## عاشق ومعثوق كا درمياني واسطه:

اور اگر وہ معثوق کو اپنی طرف مائل کرنے کی غرض ہے کسی کو واسطہ اور ذریعہ بنا تا ہے تو بیظلم بالائے ظلم ہے۔ اس سے بے گناہ معثوق کی خواہ مخواہ تشہیر اور رسوائی ہوتی ہے اور جو درمیانی واسطہ اور ذریعہ ہے وہ دیوث بنرآ ہے۔

جبکہ رسول اللہ مَکَافِیُمُ نے رشوت سُتانی' رشوت دہانی کے درمیانی واسطہ پر لعنت بھیجی ہے ۞ تو پھراس دیوث کے لیے کیا کچھ نہ کہا ہوگا جو عاشق ومعثوق کی حرام ملاقات کا ذریعیہ

<sup>﴿</sup> صحیح بخاری کتاب المغازی ـ باب حدیث الافك (حدیث ـ ۱۳۱۳) صحیح مسلم ـ کتاب التوبة ـ باب فی حدیث الاخلف (حدیث ـ ۱۳۷۵) ﴿ مسند احمد (۵/ ۲۵۹) مستدرك حاكم (۱۳۳ ۱۳۰۰) اسناده ضعیف لیف بن افی سیم ضعیف اور ایو ظاب مجمول راوی ب ـ

اور واسطہ ہے۔اس صورت میں معشوق پر خود عاشق تو ظلم کرتا ہے اور ان سے بھی زیادہ اس پر ظلم کرارہا ہے۔ اپنی نایاک غرض پوری کرنے کے لیے معثوق کی جان مال آ بروعزت پرخودظلم كرتا ہے۔ اور دوسرول سے بھی ظلم كراتا ہے۔ اور بسا اوقات اس كى بيغرض اس وقت بورى ہوتی ہے جب کہ اس آ دمی کو قتل کر دیا جائے جو اس کی غرض میں حارج اور حاکل ہے۔ اور افسوں ہے کہ عشق نے دنیا میں ہزاروں لاکھوں خون کرا دیئے۔کسی نے اپنے شوہر کونل کر دیا ' کسی نے اینے سیدوآ قا کوفل کر دیا۔ اور افسوس ہے کہ بیخون بلا قصاص اور بغیر دیت وخون بہا کے اڑ گئے۔ اور کتنی ہی عورتیں اپنے شوہروں کے خلاف کتنے ہی غلام اور باندیاں اپنے سیدو آ قاؤل کے خلاف اکسائے گئے اور ظاہر ہے کدرسول الله ماليكم نے ان باتول سے منع فرمايا ہاورایا کرنے والوں پرلعنت بھیجی ہے € اوراس متم کے لوگوں سے اپنے آپ کو بری و بیزار بتایا ہے اوراس گناہ کو اکبرالکبائز فر مایا ہے۔اور جب کدرسول اللہ نے اس امر کی ممانعت فرما دی ہے کہ اپنے بھائی کے پیغام پر دوسرا پیغام نہ کرے۔ اور جب ایک بھائی کسی چیز کا فرخ اور بھاؤ کھیرا رہا ہوتو اس پر گر کر نرخ' بھاؤ اور قیت نہ بڑھائے 🌣 تو بتاؤ کہ اس آ دی کا کیا حال ہوگا جو کسی عورت کو اس کے شوہر کے خلاف اور باندی کوسید و آ قا کے خلاف ورغلائے اور ان میں باہم تفریق کرنے کی کوشش کرے؟ صورتوں کے عاشق اور حسن پرست لوگ اور اتکے معاون ومددگار جواس جرم کو جرم نہیں مجھتے دیوث ہیں کیونکہ معثوق کے وصل سے عاشق اسکے شوہر کا اور باندی کے آتا کا شریک بن جاتا ہے اور بیددیوتی ہے اور دوسرے پرظلم وزیادتی ہے اورایا جرم ہے جوزنا ہے کی حال میں کم نہیں۔ اگرزنا سے برا ہوائییں ہو اس سے کم بھی نہیں۔ بیتی غیر ہے جوزنا سے توبہ کرنے پر بھی معاف نہیں ہوسکتا۔ توبہ سے اللہ کاحق ساقط ہو سكتا ب بندے كاحق ساقطنبيں موسكتا۔ بندے كاحق بندے كامطالبہ قيامت تك باتى رہے گا۔ اگر بیٹے کواس کے باپ کے خلاف ورغلایا جائے جو دنیا میں تمام سے زیادہ اسے عزیز

ہاں کے جگر کا نکڑا ہے تو یہ باپ پر انتہائی ظلم ہے۔ اس محبوبہ کو اس کے شوہر کے خلاف ورغلایا جائے اور شوہر کے بستر پر جرم کا ارتکاب کیا

الموضوعات لابن الجوزى (٢/ ٢٨٠) ﴿ سنن ابى داود. كتاب الطلاق. باب فيمن خبب امرآة على زوجها (حديث ٢١٤٥) ﴿ صحيح بخارى. كتاب النكاح. باب لا يخطب على خطبة أخيه (حديث ١٣٢٠) صحيح مسلم. كتاب النكاح. باب تحريم الخطبة على خطبة اخيه (حديث ١٣١٢))

جائے تو بیا نتبائی ظلم ہے اور ایساظلم ہے کہ اس کا مال ومتاع اور زندگی کا سارا اثاثہ اس سے چھین لیا جائے تو ایساظلم نہ ہوگا۔ بیظلم ان تمام سے بڑھ کرظلم ہے اور یہی وجہ ہے کہ شوہر کو اس سے سخت تکلیف ہوتی ہے۔ اس ظلم کے مساوی یہی ظلم ہوسکتا ہے کہ شوہر کو قتل کر دیا جائے۔ پس عاشق کے لیے بدکاری وزنا سے بڑھ کرکوئی جرم اورکوئی گناہ نہیں۔

اور اگریدحق کسی غازی مجاہد فی سبیل اللہ کا ہے جو جہاد کے لیے گیا ہوا ہے تو یہ مجرم قیامت کے دن اس مجاہد کے سامنے کھڑا کیا جائے گا اور اسے اللہ کی جانب سے حکم ہوگا: ﴿ وَمُنْ اِللّٰهِ مِنْ اِللّٰہُ مِنْ اِللّٰہِ مِنْ اِللّٰہِ مِنْ اِللّٰہِ مِنْ اِللّٰہِ مِنْ اِللّٰہِ اِللّٰہِ مِنْ اِللّٰہِ مِنْ اِللّٰہِ مِنْ اِللّٰہِ اِللّٰہِ مِنْ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰ اللّٰمِ اللّٰمِنِ اللّٰمِ اللّٰمِ

﴿ حُنْ مِنْ حَسَنَاتِهِ مَا شِنْتَ ﴾ "جتنا جامواس كى نيكيول ميں سے لے لو۔ ' اس جملہ كے بعدرسول الله مَنْ اللهِ عَلَيْهِمْ نے ارشاد فرمایا:

((فَمَا ظَنُّكُمُ)) ♦ "ابتم كياخيال كر علت مو؟"

لعنی ابتم سمجھ عکتے ہوکداس کے پاس اس کی تکیاں باقی کیارہ جائیں گی؟

اور اگرید مظلوم اس کا پڑوی ہے یا ذی رحم محرم ہے اور اس کی بیوی کے ساتھ اس نے ایسافعل کیا ہے تو اس ظلم کے ساتھ دوسرے کئی مظالم شامل ہو جائیں گے۔ اس نے پڑوی پرظلم کیا۔ ذی رحم کی حرمت تو ڑی اور بیمعلوم ہے کہ پڑوی کی

حرمت تو ڑنے والا ﴿ اور قاطع رحم جنت میں داخل نہیں ہوگا۔ ﴿

اوراگریہ عاشق معثوق کے وصل کے لیے شیاطین سے جادو کے ذریعہ یا کسی اور طریقہ پرامداد چاہتا ہے تو یہ ایک اور جرم اور ظلم ہے۔ بیظلم اسے شرک کی طرف تھینج لے جائے گا اور یہ ظاہر ہے کہ جادو بجائے خود کفر ہے اور اگر مید کام خود اس نے نہیں کیا اس کے لیے کسی دوسر سے نے کیا ہے تو یہ بات تو یقینی ہے کہ یہ اس کفر پر راضی ہے اور اس لیے بیضر ورکہا جائے گا کہ یہ اس کفر پر راضی ہے۔ کیونکہ اس کے مقصد کے لیے کیا گیا ہے اور میہ بلا جروا کراہ اس پر راضی اور رضاء مند ہے اور ایسا کرنا بھی قریب بہ کفر ہے۔

مقصدیہ ہے کہاس بارے میں کسی قتم کا بھی تعاون اور امداد کی بجائے تو وہ اثم وعدوان' ظلم وجور جرم و گناہ میں تعاون اوراس کی امداد ہے۔

Ф صحیح مسلم. کتاب الامارة. باب حرمة نساء المجاهدین (حدیث ۱۸۹۷) ﴿ صحیح مسلم. کتاب الایمان. باب تحریم ایذاء انجاء (حدیث ۳۱٪) ﴿ صحیح بخاری. کتاب الادب. باب اثم القاطع (حدیث ۵۹۸۳) صحیح مسلم. کتاب البر والصلة. باب صلة الرحم و تحریم قطیعتها (حدیث ۲۵۵۲)

الله دوالفشافي المراجعة المر

عاشق کی غرض و مطلب کے حصول کے لیے ظلم و تعدی ہوتا ہے اور اس سے جو ضرر و نقصان ہوتا ہے وہ بالکل واضح اور ظاہر ہے۔لیکن جب عاشق اپنے مقصد میں کامیاب ہو جاتا ہے اور معثوق اس کا ہو جاتا ہے اور معثوق اس کا ہو جاتا ہے اور اس کے بعد معثوق کے مطالبات کا سلسلہ شروع ہو جاتا ہے اور اب عاشق کے لیے ضروری ہوجاتا ہے کہ معثوق کے مطالبات پورے کرے۔ اب دونوں عاشق و معثوق ایک دوسرے عاشق و معثوق ایک دوسرے کی اعانت کی خاطر ظلم وعدوان پر اثر آتے ہیں۔معثوق اپنے عاشق کے اہل وعمال اور قرابت کی اعانت کی خاطر ظلم وعدوان پر اثر آتے ہیں۔معثوق اپنے عاشق کے اہل وعمال اور قرابت داروں پر اور غلام ہے تو سیدو آتا پر اور اس کی پوئی پر ظلم و زیادتی کرنے میں اس کی شریک ہوتی ہوابت کرتا ہے اور ظلم و عدوان بیں اس کی اعانت کرتی ہے اور اس طرح عاشق اپنے معثوق کے اہل وعمال کو خاطر قرابتداروں پر ظلم کرتا ہے اور کراتا ہے۔ غرض! عاشق و معثوق دونوں اپنی اپنی اغراض کی خاطر اللہ کے بندوں پر ظلم کرتا ہے اور ظلم کراتے ہیں۔اور ظلم کرنے ہیں اور ساری قباحیں ایک دوسرے کی اعانت وامداد کرتے ہیں اور ساری قباحیں آتی ہیں۔

اور بہتو ایک عام عادت ہوگئ ہے کہ عاشق ایسے ایسے کاموں میں اپنے معثوق کی اعانت کرتا ہے جو سراسر ظلم ہیں یہاں تک کہ بسا اوقات معثوق کے لیے آبیا منصب حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے جس کا وہ قطعی اہل نہیں ہوتا۔ نیز حرام ونا جائز مال کی تخصیل میں وہ معثوق کی اعانت و امداد کرتا ہے اور اگر اس کا معثوق کسی ہے مخاصمت اور جھگڑا کرتا ہے تو عاشق اپنے معثوق ہی کی طرف داری اور جانبداری کرتا ہے معثوق خواہ حق پر ہوخواہ ناحق پر

ظالم ہو یا مظلوم۔

یہ تمام مظالم عاشق اپنے معثوق کے حصول اور اس کی رضاء مندی کے لیے کر گزرتا ہے۔ اس کے حصول اور اس کی رضاء مندی کے لیے کر گزرتا ہے۔ اس کے حصول اور رضاء مندی کیلئے لوگوں پر نظر ڈالتا ہے اور مال کی مخصیل کیلئے طرح طرح کے حلیے اور فریب کرتا ہے۔ معثوق تک پہنچنے اور اسے راضی کرنے کیلئے سرقہ، چوری غضب خیانت ڈاکہ زنی نقب زنی اور اس فتم کے بے شار جرائم کا ارتکاب کرتا ہے۔ بعض اوقات یہاں تک نوبت پہنچتی ہے کہ خون حرام خون ناحق سے بھی اپنے دامن کو ملوث کر دیتا ہے۔ من سرفتہ عشہ حصر سے معد مد حد میں بعض میں ا

غرض! بیاوراس فتم کی ہے شار آفتیں عشق وحسن پری میں موجود ہیں۔بعض اوقات بیا عشق کفر تک پہنچا دیتا ہے۔ چنانچہ بہت سے ایسے واقعات ملتے ہیں کہ بعض لوگ اسلام میں پیدا

ہوئے تھے عشق نے ان کونصرانی اور عیسائی بنا دیا۔ بعض مساجد کے مؤذن تک عشق کی خاطر نصرانی اور عیسائی بن گئے۔ ایک مؤذن کا واقعہ ہے کہ اس نے مجد کی حجمت پر سے کی عیسائی کی خوبصورت لڑکی کو دیکھ لیا۔ اور اس پر فریفتہ ہو گیا اس وقت وہ مسجد کی حصت سے اتر ا اور اس لڑکی کے پاس پہنچا اور اس سے شادی کی درخواست کی۔ اس نے کہائی میں عیسائی ہوں اگرتم عیسائی دین قبول کرلوتو شادی ہوسکتی ہے۔اس نے اسی وقت عیسائی دین قبول کرلیا اوراس سے شادی کر لی لیکن اللہ کی شان کہ وہ ابھی اس سے خلوت بھی کرنے نہیں یایا تھا کہ اس دنیا ہے چتا بنا۔ وہ اس عیسائی کے مکان کی حبیت پر چڑھا۔ اور یاؤں پھسل گیا اور ای وقت گر کر مر  $^{igothing}$  گیا۔ خسر الدنیا و الآخرہ یوقصہ علامہ عبدالحق نے اپنی کتاب العاقبہ میں نقل کیا ہے۔ عیسائیوں کا عام دستور رہا ہے کہ جب بھی مسلمان ان کے ہاتھوں میں گرفتار ہوئے اور اسیر وقیدی ہو کران کے باس پہنچے تو وہ حسین وخوبصورت عورتیں ان کے باس پہنچاتے اوران عورتوں سے کہا جاتا کہ ہرممکن طریقہ سے ان کو اپنی محبت کے جال میں پھانسو۔ جب وہ محبت کے جال میں پھنس جائیں ۔ ان ہے کہواگرتم ہمارا دین قبول کرلو۔ تو ہم تمہارے ساتھ شادی کرنے کو تیار ہیں۔اس موقع پر وہی اللہ کا بندہ ثابت قدم رہ سکتا ہے جوایمان کی حلاوت سے سرشار ہے۔اور جےاللہ تعالی دنیاو آخرت میں حق اور قول پر ٹابت اور قائم رکھے اور اللہ ظالم کو تو گمراہ بی کر دیتا ہے اور اس کے ساتھ وہی معاملہ کرتا ہے جو وہ چا ہتا ہے۔

غرض! عشق کا معاملہ بڑا نازک ہے۔ عاشق ومعثوق دونوں ظلم کرتے ہیں۔ ظلم کرنے ہیں۔ اللم کرنے ہیں۔ اورا پی اپنی میں دونوں الیک دوسرے کی امداد کرتے ہیں۔ زنا' بدکاری میں دونوں شریک ہیں۔ اورا پی اپنی جانوں پرظلم کرنے میں ایک دوسرے کی معاونت وامداد کرتے ہیں۔ ان میں سے ہرایک اپنی جان پر اپنے ساتھی پرظلم کرتا ہے اور ان کا بی تھم دوسروں تک متعدی ہوتا ہے جیسا کہتم پہلے معلوم کر بچکے۔ اور سب سے بڑاظلم بیہے کہ بیددونوں کے دونوں ہلاکت و بربادی اور تباہی کے معلوم کر بچکے۔ اور سب سے بڑاظلم بیہے کہ بیددونوں کے دونوں ہلاکت و بربادی اور تباہی کے اس نامیں کا است میں کہ ہیں۔ اس معلوم کر بیکے۔ اور سب سے بڑا تلم میں اس می

لانے میں ایک دوسرے کے شریک ہوجاتے ہیں۔

غرض! عشق میں ہمد قتم کی خرابیاں اور ہمد قتم کے مظالم موجود ہیں اور اگر کہیں معثوق نا خدا ترس ہے تو اپنے عاشق کو بھی موت کے گھاٹ اتار دیتا ہے۔

اورمعثوقانعثوه گركاييتوايك عام دستور بك كمعشاق كوطرح طرح ك لالح مين دال

<sup>&</sup>gt; وابن الجوزي في "ذم الهوي"

روائے ساق کی جات ہے۔ ہرگھڑی مختلف طریقوں سے اپنے آپ کومزین اور آراستہ کرکے عاش کو اپنی طرف متحجہ اور مائل کرتے ہیں اور ہرامکانی طریقہ سے اس پر ڈوڑے ڈالتے اور اسے شیفتہ بناتے ہیں ہاکہ زیادہ سے زیادہ عاشق سے مال وزر کھینچیں۔ بسا اوقات اس وقت تک وہ عاشق کو اپنی پر قابونہیں پانے دیے جب تک کہ وہ اپنی تمام غرضیں پوری نہ کر لیں۔ اور بیاس لیے کرتے ہیں کہ عاشق اپنی عاجت برآری کرکے کہیں اس سے بے پروا نہ ہو جائے۔ اس طرح معثوق کہ عاشق برظم کرتا ہے۔ اور بعض اوقات الیا بھی ہوتا ہے کہ عاشق کو قبل کر دیتا ہے تا کہ ہمیشہ کے لیے اس سے نجات پا جائے۔ خصوصاً اس وقت جب کہ معثوق کی اور سے ملئے لگتا ہے۔ عرض! دنیا کے عاشق ومعثوق بہتوں کو قبل کر بچک بہتوں کو نعتوں اور عیش و آرام سے خوض! دنیا کے عاشق ومعثوق بہتوں کو قبل کر بچک بہتوں کو نعتوں اور عیش و آرام سے خوم کر بچکے ہیں۔ بہت سے دولت مند گھر انے ان کے ہاتھوں تارائ و برباد ہو گئے 'بہت سے خاندان اور گھر انے ویران کر دیئے گئے 'اور ارباس معالی معتون سے گرادیئے گئے 'بہت سے خاندان اور گھر انے ویران کر دیئے گئے 'اور ارباس معالی معتون سے گرادیئے گئے 'بہت سے خاندان اور گھر انے ویران کر دیئے گئے 'اور ان کے اہل وعیال سے ٹیٹیاں تباہ حال کر دی گئیں۔

اگرایک عورت اپنے شوہر کو دیکھتی ہے کہ وہ کسی اور پر عاشق ہوگیا ہے تو وہ بھی اپنے لیے ایک معثوق کھڑا کر لیتی ہے جس سے شوہر پر یہ مصیبت ٹوٹ پڑتی ہے کہ یا تو اسے طلاق دے کر گھر کو ویران کرلئے یا اسے گھر میں رہنے دے اور اس کو اس کی حالت پر چھوڑے اور خود شب وروز کڑھتا رہے۔ اس صورت میں بعض آ دمی پہلی صورت اختیار کر لیتے ہیں اور بعض دوسری۔

عقل مند ہوشمند انسانوں کا فرض ہے کہ وہ پوری ہوشیار اور مستعدی ہے عش کے دروازے اپنے اوپر بند کرلیں۔ تاکہ وہ ان مصائب وآلام اور تکالیف واذیات کا شکار نہ بنیں۔
کیونکہ عشق کا مارا بالآخر ہلاک و تباہ ہو جاتا ہے یا پھر ان مفاسد کا یا ان بیں ہے اکثر خرابیوں کا شکار تو ضرور ہوتا ہے اور کم و بیش کچھ نہ کچھ مصائب تو اسے جھیلنے ہی پڑتے ہیں اور جوآ دی بھی ایسا کرتا ہے اپنی جان پر ظلم کرتا ہے اور عورت پر ظلم کرتا ہے کیونکہ اسے گراہ کرتا ہے جس سے وہ ہلاک ہوتی ہے اور اس کی ہلاکت و تباہی کا سبب یہی شخص بنتا ہے۔ اگر بیشخص بار بارا پنے جدید معثوق کی طرف نگاہ نہ کرتا تو پسندیدگی پیدا نہ ہوتی اور اس سے وصل و ملا قات کی طبع اور تمنا نہ کرتا تو کی طرف نگاہ نہ کرتا تو پسندیدگی پیدا نہ ہوتی اور اس سے وصل و ملا قات کی طبع اور تمنا نہ کرتا تو اس معثوق کی اس کے قلب میں جگہ نہ ہوتی ۔ کیونکہ عشق کا ابتدائی سبب یا تو نظر و نگاہ ہے یا کان۔ اگر اس کے بعد وصل معثوق کی طبع نہ ہوتی اور کلیڈ تا امید ہوجاتا تو اس کے اندر بیعشق کان۔ اگر اس کے بعد وصل معثوق کی طبع نہ ہوتی اور کلیڈ تا امید ہوجاتا تو اس کے اندر بیعشق پیدا ہوجاتی لیکن پھر وہ عقل وخرد سے کام لے کراپنی پیدا ہی جبید ہوجاتی تھا۔ اور اگر طبع و تمنا بھی پیدا ہوجاتی لیکن پھر وہ عقل و خرد سے کام لے کراپنی پیدا ہی جبیں ہوسکتا تھا۔ اور اگر طبع و تمنا بھی پیدا ہوجاتی لیکن پھر وہ عقل و خرد سے کام لے کراپنی

深 (內丘湖台 光光光光光光光光光 170米

توجہ کواس طرف سے ہٹالیتا اور دل کوادھر مشغول نہ ہونے دیتا تو بیعشق پیدائییں ہوسکتا تھا۔

اگر وہ اپنی فکر و خیالات کی رو میں بہہ گیا اور معثوق کے محاس ہی کی طرف دیکھتا رہا تو
اس وقت بھی اس سے وہ خوف اس گناہ سے اس کو بچالیتا ہے جو بہت بڑا اور زبر وست خوف
ہے۔ اور جو اس کے نزد یک لذت و صال کے مقابلہ میں بڑا ہی خطرناک ہے۔ بیخوف خواہ
دینی ہوجیسا کہ جہنم کا خوف جبار حقیق کے غضب کا خوف۔ بیخوف اس کی طمع و لالج اور فکر وعشق
پر غالب آگیا ہوتا تب بھی بیعشق اس کے اندر پیدا نہ ہونے پاتا۔ اور دینی خوف نہیں تو کوئی دنیوی خوف اس کا دامن کیڑلیتا مثلاً اپنی جان و مال عزت و آبرو کا خطرہ کوگوں میں رسوائی اور
دنیوی خوف اس کا دامن کیڑلیتا مثلاً اپنی جان و مال عزت و آبرو کا خطرہ کوگوں میں رسوائی اور
ذلت اگر بیخوف داعیہ عشق پر غالب آجاتا 'تب بھی وہ اس عشق سے چے جاتا اس طرح آگر وہ
اس بات سے ڈرتا کہ اگر بیعشق جاری رہا تو وہ اس مجبوب کو کھو دے گا جو اس معثوق کے مقابلہ
میں زیادہ محبوب اور زیادہ نافع ہے اور اس کی محبت کو معثوق کی محبت پر ترجیح دیتا تو تب بھی یہ
عشق کی مصیبت اس سے ٹل جاتی۔

اگریہ تمام صورتیں مفقود ہو جاتی ہیں اور یہ تمام موانعات اسے عشق سے باز رکھنے میں ناکام ثابت ہوتے ہیں تو اب اس کے قلب پر پوری طرح عشق مسلط ہو جاتا ہے اور اس کا قلب ہر طرح اس معثوق کی طرف جھک پڑتا ہے اور اب وہ ہمہ تتم کی مصیبتوں کا شکار بن کررہ جاتا ہے۔اگر کہا جائے ع

صيش مه گفتی منرش نيز بكوا

تم نے عشق کی ساری مصبتیں 'آفتیں' مضرتیں اور مفاسدتو بیان کر دیۓ کیمن کچھاس کے فوائد اور منافع کا بھی ذکر کر دیۓ کے عشق طبیعت میں رفت در دُ وسوز پیدا کرتا ہے۔ نفس میں لطافت پیدا کرتا ہے۔ نفس کی مرد نی اور اس کی مشقت وکلفت دور ہو جاتی ہے عشق انسان کو مکارم اخلاق پر آمادہ کرتا ہے اور شجاعت و بہادری' کرم وسخات' مروت ورفت پیدا کرتا ہے' جوارح وجسم میں فروتی پیدا کرتا ہے جیسا کہ بچیٰ بن معاذ الرازی بیان کرتے ہیں کسی نے ان سے کہا: تمہارا بیٹا فلاں عورت پر عاشق ہوگیا ہے۔ اس کے جواب میں انہوں نے کہا: الحمد للد کہ اللہ نے اسان کی طبیعت عطاء فرمائی۔

بعض لوگوں نے کہا ہے'' عشق شرفاءاور معزز لوگوں کے دل کی دوا ہے۔'' کسی دوسرے نے کہا ''عشق کی صلاحیت اسی میں ہوتی ہے جو پاک مروت' پاکیزہ جوائے سافی میں اور کامل احسان رکھتا ہوئی پاکیزہ ادب اور ممتاز عادات رکھتا ہوکی اخلاق رکھتا ہو۔ یا پاکیزہ زبان اور کامل احسان رکھتا ہوئی پاکیزہ ادب اور ممتاز عادات رکھتا ہوکی اور نے کہا ہے۔ عشق بزدل نامرد کو بہادر بنا دیتا ہے بنی کے ذبمن کو روثن کر دیتا ہے بخیل کو سخاوت و کرم سکھا تا ہے۔ بادشاہوں کا غرور تو ڑ دیتا ہے انسان میں اعلی اخلاق بیدا کرتا ہے۔ عشق ان لوگوں کا اغیس ہے جن کا کوئی اغیس نہیں ان لوگوں کا جلیس ہے جن کا کوئی جیس نہیں نیس نہیں کر دیتا ہے روح میں جلیس نہیں۔ کی دوسرے نے کہا ہے: عشق دنیا کی گرانباریوں کو ہلکا کر دیتا ہے روح میں لطافت پیدا کرتا ہے تلب کو کدور تو سے پاک صاف کر دیتا ہے۔ شرفاء کو نیک اعمال و کردار پر ابھارتا ہے اور انسان کو مکارم اخلاق کا خوگر بناتا ہے۔

بعض حکماء کہتے ہیں:''<sup>وع</sup>شق نفس میں تازگی پیدا کرتا ہے'اخلاق کومہذب بنا تا ہے۔'' میں ناں طعی میں سے بریدنی سے بیان

عشق کا اظہار طبعی امر ہے اور اس کا اخفاء سراسر تکلیف۔

سمسی اور نے کہا ہے: جس کانفس خوش الحانی' خوش گلوئی اور اچھی آواز اور خوبصورت چہرہ کود کیے کراچھلنے کودنے نہ لگے وہ فاسد المز اج ہے۔اسے اپنا علاج کرنا ہے اور اس معنی میں سمسی نے بیشعر کہا ہے:

إِذَا أَنْتَ لَمُ تَعُشَقُ وَلَمُ تَدُرِ مَا الْهَوٰى فَمَا لَكَ فِي طِيْبِ الْحَيَاةِ نَصِيْبُ الْحَيَاةِ نَصِيبُ "جب تك تم كى پرعاش نبيل ہوتے اور تنہيں يہ خبر ہى نبيل كرمجت كيا ہے تو زندگى كي خوشگواريوں بيں تنہاراكوئى حصہ نبيں۔"

كى دوسرے شاعرنے كہاہ:

إِذَا أَنْتَ لَمُ تَعُشَقُ وَلَمُ تَدُرِمَا الْهَوٰى فَقُمُ وَاعْتَلَفُ تَبُنَا فَأَنْتَ حِمَارُ الْمَارُ الْم "جب تك تم كى پرعاش نبيل بوت اور محبت كوجانانبيل كه محبت كيا ہے؟ تو الهواور گھاس كھاؤ كه تم گدھے ہو''

کسی اور شاعرنے کہاہے:

إِذَا أَنْتَ لَمْ تَعُشَقُ وَلَمُ تَدُرِمَا مَا الْهَوٰى فَكُنُ حَجَرًا مِنُ يَابِسِ الصَّحُرِ جَلْمَدَا ""اگرتم كى پر عاش نہيں ہوئے اور محبت كونہيں پچانا تو تم خشك پقروں ميں سے ايك خت ترين پقر بن جاؤ۔"

بعض لوگوں نے کہا ہے: عشاق وہ ہیں جوعفیف اور پاکیزہ نفس ہوں۔عشاق جب عفیف ہوتے ہیں تو بڑے بن جاتے ہیں۔عفیف لوگ جب عاشق ہو جاتے ہیں تو ظریف

بن جاتے ہیں جیسا کہ بعض عشاق سے یوچھا گیا کہ اگرتم ایے محبوب برظفر مند ہو جاؤ تو کیا كرو كے؟ اس نے جواب ديا: اگر ميں ظفر مند ہو جاؤں تو پيكروں گا كه اس كا مند ديكھنے ہے اپنی آسمیس نیجی کرلوں گا اور اس کی یا داس کی باتوں سے اپنے قلب کوخوش کرتا ہوں اور اس کی ہاتیں جو قابل کشف واظہار نہ ہوں ان کو تخفی رکھوں گا اور کوئی بھی ایسی بات مجھ سے سرز دینہ ہو گی جواس کے درجۂ مرتبہ اور منصب کے خلاف ہو۔ اس کے بعد اس نے بیشعر پڑھے: اَخُلُوْ بِهِ فَاعِفُّ عَنْهُ تَكَرُّمًا خُوْفَ الدّيَانَة لَسُتُ منُ عُشَّاقه "اس سے تنہائی میں ملوں تو اس کے اگرام و احترام کی خاطر اس سے بچتا رہوں گادیا نتراری کے خوف سے کہ کہیں میں اس کے عاشقوں میں سے کہیں ہول۔" كَالْمَاء فِي يَد صَّائِم يَلْتَذُّهُ ۚ ظَمَا فَيَصْبِرُ عَنُ لَذِيُذِ مَذَاقِهِ "اس طرح بچتا رہوں کہ کسی روزے دار کے ہاتھ میں پانی ہے پیاے کو وہ بہت لذیذ ہے لیکن وہ اس لذیذ کے چکھنے ہے مبر کرتا ہے۔'' ابوسلمان بن ابراہیم نے کہا ہے" عاشق روحین کطیف عطر ہیں ان کے اجسام رقیق اور ملك تھلك جيئ ان كى موانست پاكيزه ہے ان كى باتيں مرده دلوں ميں جان ڈال ديتي جيں اور عقل میں فراوانی پیدا کر دیتی ہیں۔اگرعشق ومحبت نہ ہوتو دنیا کی ساری تعمتیں بے کاراور ہیج ہیں۔'' کی دوسرے نے کہا ہے: ''روح کے لیے عشق ایسا ہے جیساجھم کے لیے غذا اگرتم کھانا چھوڑ دو گے تو تمہیں نقصان ہوگا اور ضرر پہنچے گا اگر زیادہ کھالو گے نقصان پہنچے گا' یہی حال عشق وروح کا ہے۔اس معنی میں کسی شاعر نے کہا ہے: خَلِيُلِي إِنَّ الْحُبِّ فِيهِ لَذَاذَةٌ وَفِيهِ شِقَاءٌ دَائِمٌ وَكُرُوبُ ''اے میرے دوست' محبت میں بڑی لذت ہے اور اس میں دائی برنھیبی اور درد و د که بھی ہے۔'' وَلَا عَيْشٌ إِلَّا بِالْحَبِيْبِ يَطِيبُ عَلَى ذَاكَ مَا عَيُشٌ يَطيُبُ بِغَيْرِهِ ''باوجوداس کے کہاس کے بغیر زندگی ناگوار ہے اور زندگی تو محبوب ہی سے خوشگوار بنتی ہے۔'' وَلَا فِيُ نَعِيُم لَيْسَ فِيُهِ حَبِيْبُ وَلَا خُيْرَ فِي الدُّنْيَا بِغَيْرِ صَبَابَة "اور بغیرعشق وسوز و گداز کے دنیا میں کوئی خیر نہیں اور وہ نعت ہی نہیں جس میں

# 深 (內性) 大學學學學學學學

محبوب ندمو-

خرائطی نے ابوغسان سے روایت کیا ہے وہ کہتے ہیں:''سیدنا ابو بکر ڈاٹٹؤ صدیق ایک روزکسی راستہ سے گزرے دیکھا ایک جاربیہ بیشعر پڑھ رہی ہے۔''

اس طرح جھک پڑا جیسے زم ڈالی جھک پڑتی ہے۔'' اس طرح جھک پڑا جیسے زم ڈالی جھک پڑتی ہے۔''

آپ نے اس جارہ سے پوچھا: کیاتم آزاد ہو؟ اس نے کہا: نہیں باندی ہوں۔ آپ نے کہا: تو کسی سے محبت رکھتی ہے؟ وہ شر ما گئی۔ آپ نے اسے قتم دے کر پوچھا تو اس نے بیہ شعر پڑھا:

وَ آنَا الَّتِي لَعِبَ الْهَوٰى بِفُوَّادِهَا قُتُلُتُ بِحُبِّ مُحَمَّد بُنِ الْقَاسِمِ
دُمِّين وہ ہوں جس كے ول كے محبت نے كھيل كيا ہے ميں محد بن القاسم كى محبت كى
مقتولہ ہوں۔''

آپ نے اس باندی کواس کے آقا سے خرید لیا اور اسے محمد بن القاسم بن جعفر بن البی طالب کے پاس بھیج دیا۔اور فر مایا: بیہ وہ عور تیں ہیں جومر دوں کوفتنوں میں ڈالا کرتی ہیں' فتم اللہ کی! ان کے ذریعہ بہت سے اشراف موت کے گھاٹ اتر گئے اور اچھے خاصے تندرست ان سے مصائب کا شکار ہوگئے۔

ایک مرتبہ سیدنا عثان کی خدمت میں ایک جاریہ آئی اور ایک انصاری کے متعلق دعویٰ پیش کر دیا۔ سیدنا عثان ؓ نے فرمایا: بتا تیرا قصہ کیا ہے؟ اس نے جواب دیا: امیر الموشین! اس انصاری کے بھتیج سے مجھےعشق ہے اور میں اس کو چھوڑ نہیں سکتی۔ آپ نے انصاری کو بلا کر کہا: بیہ باندی تم اپنے بھتیج کو بہہ کر دویا چھر مجھ سے اس کی قیمت لے لو۔ انصاری نے کہا: امیر الموشین! آپ ہی گواہ رہیں کہ میں نے بیلونڈی بھتیج کو دے دی۔

عشق کی خرابیوں سے ہمیں انکار نہیں لیکن پیرخرابیاں معثوق کے ساتھ بدکاری کرنے سے وابستہ ہیں۔ ہمارا کلام تو عفیف و پاک عشق میں ہے۔ ایک معقول آ دمی کاعشق کہ جس کے اندر ایمان و دین موجود ہو' جس میں عفت و مروت موجود ہو' اللہ سے اچھا معاملہ رکھتا ہو'

# الله دَواكِشَافي كِيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

معثوق سے حرام کاری کرنے سے قطعا بچتا ہو۔ کیونکہ براہوسکتا ہے۔ ذرائم اسلاف اکرام اور آئم اسلاف اکرام اور آئمہ اعلام کی محبت پر بھی غور کرلو۔ چند واقعات ہم آپ کے سامنے پیش کر دیتے ہیں۔ عبید بن عبداللہ بن عتبہ بن مسعود ڈاٹٹو کہ بینہ منورہ کے ان سات فقہاء میں سے ایک ہیں جن کی شہرت و مقبولیت کا بیعالم تھا کہ کسی نے بھی ان کی مخالفت نہیں کی بلکہ ان کو برا کہنے والے کو ظالم کہا گیا ہے۔ ان کے بیاشعار پڑھ لیجے:

فَنُمَّ عَلَيُكَ الْكَاشِحُونَ وَقَبَلَهُمُ عَلَيْكَ الْهَوٰى فَدُ نَمَّ لَوُ يَنْفَعُ الْكَتُمُ

"" تمہارے وشمنول نے تمہارا راز افشاء كر ديا اور تمہارى محبت سے پہلے بھى جس پر
محبت سوار ہوئى اس كالوگوں نے ان كا راز فاش كيا اور چھيانے سے كوئى فاكدہ نہ
معا "

فَاَصُحَبُتُ كَانِهُدِيِّ إِذُ مَا حَسُرَةً عَلَى اثْرِ هِنُد اَوْ كَمَنُ شَفَهُ سُقُمٌ "" تيرا حال نَمري اسا ہو گيا وہ ہند كے پيچھے حسرت سے مرگيا كيا أياسٌ مريض كاسا جے بيارى نے نحيف ولاغركر ديا ہو۔"

تَجَنَّنَتَ اِتَيَانَ الْحَبِيُبِ تَأَثُّماً اللهِ اللهِ هِجُرَانَ الْحَبِيْبِ هُوَ الاِثُمُ الْحَبَيْبِ هُوَ الاِثُمُ الْأَثُمُ الْحَبِيْبِ هُوَ الاِثُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

. فُذُق هِ جُرَهَا قَدُ كُنُتَ تَزُعُمُ اَنَّهُ رِشَادٌ الآيا رُبَّهَا كَذَبَ الزَّعُمُ ''پس اب تُو محبوب كى جداكى كا مزه چكه تو سجھتا تھا تو سيرهى راه پر ہے ليكن بسا اوقات گمان جھوٹا پڑتا ہے۔''

سیدنا عمر بن عبدالعزیز طافی این بیوی فاطمہ بنت عبدالملک ابن مروان کی ایک باندی پر عاشق سے ۔ آپ کا قصہ تاریخ میں مشہور ہے۔ باندی نہایت حسین وخوبصورت تھی۔ اس سے

آپ کوانتہا سے زیادہ محبت تھی۔ اکثر اپنی بیوی سے کہتے تھے کہ یہ باندی مجھے ہبہ کر دولیکن وہ ا تکار کرتی رہیں۔ جب آپ خلیفہ ہوئے آپ کی بیوی اس جاریدکوعمدہ لباس سے مزین کرکے آپ کی خدمت میں حاضر ہوئی اور کہا: امیرالمومنین! بیہ باندی حاضر ہے میں ہمیشہ اسے ہیہ کرنے سے اٹکارکرتی رہی لیکن اب میراجی چاہتا ہے کہ آپ اسے قبول کرلیں۔ بیوی کے جملے س کر آ پ کے چہرے پر تازگی آ گئی اور فرمایا: بہت اچھا۔ باندی سامنے آئی تو آ پ اسے و کھھ كربهت خوش ہوئے \_ خلوت ميں لے جاكر فرمايا: كيڑے اتار دو۔ اس نے كيڑے اتار ديے لیکن پھر فر مایا: ابھی تھہرو یہ بتاؤتم پہلے کس کی ملکیت میں تھی؟ فاطمہ کے پاس تم کس طرح اور کہاں سے پیچی ؟ اس نے کہا: میں پہلے عامل کوفہ کے پاس تھی۔ جاج بن یوسف نے اس عامل کو تباہ کر دیا اور اس کا سارا مال لوٹ لیا۔ اس لوٹ میں ممیں بھی اس کے پاس پینچی۔ جاج نے مجھے عبدالملك كے ياس بھيج ديا عبدالملك نے مجھے فاطمہ كوبهہ كرديا۔ آب نے يو جھا: وہ عامل اب كمال ب؟ اس نے كما: وہ تو مركيا۔ آپ نے كما: اس كى كوئى اولاد ب؟ اس نے كما: بال لاكا ہ۔آپ نے کہا: اس کی کیا حالت ہے؟ اس نے کہا: نہایت خراب حالت ہے۔آپ نے فرمایا: اچھاتم اپنے کیڑے پہن لواور ابھی تم وہاں چلی جاؤ جہاں رہا کرتی ہو۔اس کے بعد آپ نے عراق کے عامل کو ککھا کہ فلاں آ دمی فلاں کے بیٹے کوفوراْ قاصد کے ہمراہ میرے پاس بھیج دو۔ چنانچہ وہ لڑکا آپ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ نے فرمایا؛ جاج نے جو پھے تہارے باپ کا چھینا ہے۔اس کی فہرست تیار کر کے مجھے دو۔اس نے فہرست بنا کر آپ کی خدمت میں پیش کی۔آپ نے تمام چیزیں اور مال واپس کرنے کا حکم دیا۔اور پھر می حکم بھی دیا کہ بد باندی بھی ای کے حوالے کر دو۔ اس لڑ کے سے آپ نے کہا: یہ باندی بھی لے جاؤ تمہاری ہے۔ لیکن اس کواپنے کام میں ندلانا۔شایر تہارے باپ نے اس سے خلوت کی ہواور جس سے باپ نے خلوت کی ہووہ بینے کے لیے جائز نہیں۔اڑے نے کہا: امیر المومنین! یہ باندی آپ رکھ لیں۔ آپ نے فرمایا: مجھے اس کی ضرورت نہیں۔ لڑے نے کہا: آپ اے خرید لیں۔ آپ نے فرمایا: اگرمیں ایسا کروں گا تو ان لوگوں میں میرا شارنہیں کیا جائے گا جن کے متعلق کہا گیا ہے:

# الله دَوالَيْشَافَى كَيْنُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

﴿ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِي الْهُوى ۞ (نازعات: ٢٩/٤٩)

"اورنفسانی خواہشات سے رک گیا"

جس وقت مدنو جوان وہاں سے واپس لوٹا باندی اس کے ہمراہ تھی۔ باندی نے سیدنا عمر بن عبدالعزيزٌ سے خطاب کرکے کہا: امیر المومنین! آپ کو مجھ سے عشق تھا وہ کہاں گیا؟ آپ نے فرمایا: وہ اپنی جگد پر ہے بلکہ پہلے سے زیادہ ہے۔اس باندی کاعشق آپ کومرتے دم تک ر ہالیکن خوف الٰہی کا وہ عالم تھا جوتم نے پڑھ لیا۔ 🍑

ابو بكر بن محد بن داؤد ظاہرى جومختلف علوم وفنون فقد و حديث تفير وادب ك ايك ز بردست مشہور ومعروف عالم تھے ان کاعشق مشہور ہے۔نفطو یہ کہتے ہیں: ان کے مرض موت کے وقت میں ان کے پاس گیا۔ان کی حالت دیکھ کر میں نے کہا: آپ کا پیرحال کیوں ہو گیا؟ انہوں نے کہا: جس نے مجھ سے پڑھا ہے اس کی محبت نے میرا پیرحال کر دیا ہے۔ میں نے کہا: جبتم ايخ معثوق سے فائدہ اٹھا سكتے ہوتو پھر كيول فائدہ تہيں اٹھاتے؟ اس فے جواب ديا: فائدہ اٹھانے کی دوصورتیں ہیں نظر مباح اور نظر حرام ۔نظر مباح نے تو میرا بدحال کر دیا ہے۔ اور نظر حرام سے میں سیدنا ابن عباس ڈاٹٹو کی اس حدیث کی وجہ سے بچتا ہوں رسول الله منافظ نے ارشادفر مایا:

((مَنُ عَشَقَ وَكَتَمَ وَعَفَّ وَصَبَرَ غَفَرَ اللَّهُ لَهُ وَدَخَلَهُ الْجَنَّةَ)) \* '' جو محص کسی پر عاشق ہو گیا اور اس نے اپنے عشق کو چھیایا اور پا کدامن رہا اورصر کیا تو الله تعالیٰ اس کی مغفرت فرمائے گا اور اسے جنت میں داخل کرے گا۔''

اس کے بعد انہوں نے بہ شعر بڑھے:

انظُرُ إِلَى السَّحُرِ يَجُرِيُ فِي لَوَاحِظِهِ وَانْظُرُ إِلَى دَعَجِ فِي طَرُقِهِ السَّاجِيُ '' ذراسحر کی طرف دیکھو کہ وہ اپنی آخری جھلکیاں لے کر جارہی ہے۔اورمعثوق کے ساہ بڑے بڑے دیدے دیکھ کروہ اپنی جگہ ساکن ہیں۔''

وَانْظُرُ إِلَى شَعَرِّاتٍ فَوُقَ عَارَضِهِ كَانَّهُنَّ نِمَالٌ دَبَّ فِي عَاجِ "اور ان بالول کو دیکھو جواس کے رخساروں پر ہیں گویا ہاتھی کے دانت پر چیونٹیال

<sup>0</sup> 

حلية الاولياء لابى نعيم (٥/ ٢٦٠) اس كى سنديس كذاب رادى ب-يرروايت موضوع وس كورت ب و كين الضعيف (٢٠٩) تفصيل آ كي آ كي ك

# الر دوائشاني المراج ال

بكھرى ہوئى ہيں۔"

اس کے بعد انہوں نے بیا شعار پڑھے: مَا لَهُمُ ٱنْکَرُوُا سَوادًا بِخَدَّیهِ وَلاَ یُنْکِرُوُنَ وَرُدَ الْغُصُونِ ''اس کے رضاروں پر سیابی نکلی ہے اس سے لوگ انکار نہیں کر سکتے۔اور شہنیاں نکل آئی ہیں اس سے بھی انکار نہیں کر سکتے۔''

انُ يَكُنُ عَيُبُ خَدِّه بَرُدَ الشَّعُوِ فَعَيُبُ الْعُيُونِ شَّعُرُ الْجُفُونِ "اگررخاروں پر بال اگنا کوئی عیب ہے تو پھر پلکوں کے بال بھی آ تکھوں کے عیب ہیں۔"

نفطویہ نے کہا: آپ نقہ میں تو قیاس کو ناجائز کہتے ہیں اور اشعار میں قیاس کو جائز رکھتے ہیں۔ انہوں نے کہا: قلب عشق اور معثوق کی خوبروئی اوسن کا بیا تر ہے کہاں نے مجھے قیاس پر مجبور کر دیا ہے۔ اس کے بعدوہ اس رات انتقال کر گئے۔ اس معثوق کے عشق کی وجہ سے انہوں نے کتاب "الزهرہ "اکتھی ہے اور انہی کا بیقول ہے" جو آ دمی محبوب کی جانب سے مایوس ہواور وہ اس وقت نہ مرگیا تو محبت اسے تازیانے لگاتی رہے گی۔"

اوراس کی وجہ یہ ہے کہ جب محبت کا پہلا وار ہوتا ہے آ دمی اس کے لیے پوری طرح مستعدنہیں ہوتالیکن جب قلب پراس کا دوبارہ وار ہوتا ہے وہ اسے روند ڈالتا ہے۔

انبی ابو بکر بن محمد بن داؤد ظاہری اورابوالعباس ابن سرتے کے درمیان وزیر ابوالحن علی بن عیسیٰ کے رو بروایلاء کے ایک مسئلہ میں مناظرہ ہوا۔ اثناء گفتگو میں کوئی بات زیر بحث آگئی تو ابن سرتے کہنے گئے: آپ کہتے ہیں جن لوگوں کی نگاہ زیادہ گھوتی ہےان کی حسرتیں زیادہ ہوتی ہیں۔ کیا بیآپ فقہ کے ساتھ نداق نہیں کررہے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا: میں آج بھی اسی پر قائم ہوں اور کہتا ہوں:

آنَزٌهُ فِی رَوُضِ الْمَحَاسِنِ مُقُلَتِی وَامُنَعُ نَفُسِیُ اذَا تَنَالُ مُحَرَّمَا ''حن کی کیاریوں میں مَیں نے اپنی آنگھوں کے دیدوں کو پاک رکھا اور اپنی جان کوحرام تک جانے سے روک لیا۔'' وَ اَحُمِلُ مِنُ ثَقُلِ اللّهَوٰى مَا لَوُ أَنَّهُ يَصُبُّ عَلَى الصَّخْرِ الْاَصَمِّ تَهَدَّمَا " "اور مِين محبت كااييا بھارگرال اٹھار ہا ہوں كداگر بيخت سے بخت پھر پر آگر نے تو وہ بھی يارہ ہوجائے۔"

وَ يَنْطِقُ طَرُفِي عَنُ مُتَرُجِمٍ خَاطِرِيُ فَلَوُ لَا اخْتِلَاسِيُ وَدَه لَتَكَلَّمَا "میری نوک زبان میرے دل کی ترجمانی کرتی ہے اگر بیاس کی محبت میں مبتلانہ ہوتا تواس سے باتیں کرنے لگتا۔"

رَأَیْتُ الْهَوٰی دَعُوٰی مِنَ النَّاسِ کُلَهِمُ فَلَسُتُ اَرٰی وُدَّا صَحِیْحًا مُسَلَّمَا ''میں دیکتا ہوں تمام لوگ محبت کا دعویٰ کرتے ہیں لیکن میں ان کی محبت کو سیح سالم نہیں دیکتا۔''

اس پر ایوالعباس بن سرت کے کہا: تم کس بات پر میرے سامنے اترا رہے ہو؟ میں بھی کچھ کہ سکتا ہوں' کیجے سنیے:

وَمَطَاعِمُه كَالشَّهُدِ فِي نَغَمَاتِهِ قَدُبِتُّ اَمُنَعُهُ لَذِيُذَ سِنَاتِهِ "اس كَنغول مِي شَهدگى ى چاشنى جاور مِي نے اس طرح رات گزارى كَه سارى رات اس كى لذيذ آوازي سنتار ہا۔"

بِصَبَابَةً وَبِحُسُنَةً وَحَدِيثِهِ وَأَنْزَهُ اللَّحَظَاتِ عَنُ وَجُنَاتِهِ اللَّحَظَاتِ عَنُ وَجُنَاتِهِ ال "اس كَى مُحبت كَى وجهً سے اس كے حسن اوراس كى باتوں كى وجه سے اور ميں نے اس كے رخماروں كى طرف نگاء كرنے ہے اپ ، پاك ركھا۔"

حَتَّى إِذَا مَا الصَّبْحِ لَاتَ عَمُوْدُهُ وَلِي وَبَرَّاتِهِ وَبَرَّاتِهِ وَبَرَّاتِهِ

''یہاں تک کہ صبح کی سفید دھاریاں ظاہر ہو گئیں تو میں اپنے پروردگار کا حکم نامہ بخشش اور برائیت نامہ لے کرواپس لوٹا۔''

میان کر ابو بکر بن محمد بن داؤد ظاہری بولے: تم جو پچھ کہدرہے ہو۔ وزیر صاحب من رہے بین وزیر صاحب آپ ان کے اس قول پر دو گواہ رکھیں۔ یہ کہدرہے بیں کہ پروردگار کے حکم نامہ بخشش اور اس کی برائیت کے وہ مالک ہیں۔ ابن سریح نے کہا: جوالزام آپ مجھے دے رہے ہیں

الله دَوَالْمُشَافَى كِيْنَ الْمُرْتَافِي كِيْنَ الْمُرْتَافِي كِيْنَ الْمُرْتِينِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِي اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا وبى الزام آپ كى كلام سے آپ رجى بے آپ كتے ہيں: أَنْزِّهُ فِي رَوْضِ الْمَحَاسِنِ مُقُلِّتِي وَامُنَّعُ نَفْسِي أَنُ تَنَالَ مُحَرَّمَا وزيرصاحب بيبات من كربنس يؤے اور كہنے لگے: آپ دونوں صاحبول نے آج مجلس لطف وظرافت کوخوب گرم رکھا۔ برالطف آیا یہ قصد ابو بکر خطیب نے اپنی تاریخ میں لکھا ہے۔ ایک مرتبدابو بکر بن محد بن داؤد کے پاس اشعار میں سیاستفتاء آیا: يَاابُنَ دَاوَّدَ يَا فَقِيهُ الْعِرَاقِ الْاَحْدَاقِ الْاَحْدَاقِ الْاَحْدَاقِ الْاَحْدَاقِ الْاَحْدَاقِ الْاَحْدَاقِ الْاَحْدَاقِ الْاَحْدَاقِ الْعُلَالُ مَعْلَقُ آبِ جميسَ فَوَىٰ ويجع جو چونوں نے آل کیا کرتے ہیں۔'' هَلُ عَلَيْهَا بِمَا آنَتُ مِنُ جُنَاحٍ اَمُ حَلَالٌ لَهَا دَمُ الْعُشَّاقِ؟ " آپ كى رائے ميں وہ كھ كنهار موتے بين يامعشوق كے ليےعشاق كاخون طلال ہے؟" اس کا جواب انہوں نے انہی دوبتیوں کے نیچے سے کھا: عِنْدِي جَوَابُ مَسَائِلِ الْعُشَّاقِ فَاسُمَعُهُ من قَرْحِ الْحَشَامُشُتَاقِ "عشاق کے سائل کا جواب میرے زویک یہ ہے زخم ہائے درون سے بشوق سنو۔" لَمَّا سَئَلْتَ عَنِ الْهَوٰى هَيَجُنِّني وَارَقُتَ دَمُعًا لَمُ يَكُنُ بِمُرَاقِ ۞ ''تونے محبت کے بارے میں سوال کرکے مجھے بیجان میں ڈال دیا۔ ادر وہ آنسو جو ابھی بے نہ تھے وہ بھی تونے بہادیئے۔" انُ كَانَ مَعُشُوقًا يُعَذَّبُ عَاشَقًا كَانَ المُعَذَّبُ آنْعَمَ الْعُشَّاقِ "اگر کسی عاشق کومعشوق تکلیف پہنچا تا ہے تو بیستم رسیدہ سب سے زیادہ لطف اندوز

<sup>◊</sup> تاريخ بغداد (٥/ ٢٩٢)

کسی . ان اشعار کے بعد مصنف ابن قیم الجوزیہ بہتے نے اور بہت سے اشعار اور ایک قدیم کہانی عاشق ومعثوق کے مر جانے ک کسی کتاب نے نقل کر دی ہے۔ چوں کہ اس کا تعلق تمام ترعربی شاعری اور اوب سے ہاور اس فسل کے مضمون کے لیے غیر ضروری ہے۔ اس لیے ترجمہ میں اسے چھوڑ دیا گیا۔



اگرعشق کے بارے میں اور پھینیں تو صرف ایک حدیث جومخلف اسناد بیان کرتے ہیں پیش کر دی جائے تو عشق کے بارے میں جس دی جائے تو عشق کے بارے میں جس فدر تختی بیان کی ہے وہ تختی تو ہے مگر سوید بن سعید کی حدیث کہ:

(اسُوَيُدٌ عَن عَلِي بُنِ مِسُهِرٍ عَن آبِي يَحيىٰ اَلقَتَّاتِ عَن مُجَاهِدِ عَنِ الْبُنِ عَبَّاسٍ مَرُفُوعًا مَنُ عَشَقَ وَعَفَّ وَكَتَمَ فَمَاتَ فَهُو شَهِيدًا) ﴾

''مويدعلى سے وه على بن مسهر سے وه ابو يكيٰ سے وه مجاہد سے اور مجاہد سيدنا عبدالله بن عبال سے مرفوع حديث بيان كرتے ہيں' جوكى پر عاشق ہوگيا اور پاكدامن رہا اور اسے عشق كو چھپايا جس سے وه مرگيا تو وه شهيد ہے۔''

یدروایت سوید بن سعید نے ابن مسہرعن ہشام ابن عروہ عن ایہہ عن عائشہ بھی روایت
کی ہے اور اسے مرفووع کہا ہے۔ یہی روایت خطیب نے بروایت الاز ہری عن المعانی بن
زکریا عن عطیۃ عن ابن الفضل عن احمد بن مسروق عنه بیان کی ہے۔ اور بروایت زبیر بن
کبارعن عبدالعزیز الماجشون عن عبدالعزیز بن ابی حازم عن ابن ابی تجج عن مجاہدعن ابن عباس
بھی مروی ہے۔ مذکورہ بالا اسانید سے حدیث مذکورہ بالا مروی ہے جوعشق کی رخصت کے لیے
کافی و وافی ہے۔خودرسول اللہ مگائی جوسیدالا ولین والاخرین اور رب العالمین کے رسول و پیغیمر
ہیں ، جب آپ کی نگاہ حضرت زین ٹی بنت جحش پر پڑی تو فرمایا:

سبحان مقلب القلوب (پاک ہے دلوں کولوٹ پھیر کرنے والی ذات) اس وفت حضرت زینبؓ، حضرت زیرؓ بن حارثہ کے نکاح میں تھیں جو آپ کے غلام تھے۔حضرت زیرؓ نے انہیں طلاق دینے کا ارادہ ظاہر کیا تو آپؓ نے فرمایا:

اتق الله و أمسك عليك زوجك (الله سے ڈرواورا پنی بیوی کورو کے رکھو۔) لیکن جب حضرت زیدؓ نے طلاق دے دی تو خود خدائے قدوس نے عرش پر حضرت زینبؓ کا نکاح آں حضرت مُلگیؓ سے پڑھا دیا۔ ولایتِ نکاح کے تمام امورخود خدائے قدوس نے انجام دیے اوراپنے پینجبر پراس نے بیرآیت اتاری۔

﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي آنَعُمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَ آنَعُمْتَ عَلَيْهِ أَمُسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَّقِ

<sup>♦</sup> يدروايت موضوع ب- (الضعيفه: ٩٠٩)

# الله وَ تُخْفِيْ فِيْ نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيْهِ وَ تَخْشَى النَّاسَ وَاللهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشُهُ

(الاحزاب: ٣٤/٢٣)

"اے پیغیر! اس بات کو یاد کرو جبتم اس شخص کو سمجھاتے تھے جس پر اللہ تعالیٰ نے انعام کیا اور تم بھی اس پر احسان کرتے رہے کہ اپنی بیوی کو اپنی زوجیت میں رہنے دو، اور اللہ سے ڈرو، اور تم اپنے دل میں چھپاتے تھے جے آخر کار اللہ ظاہر کرنے والا تھا، اور تم لوگوں سے ڈرو۔ "
اور تم لوگوں سے ڈرتے تھے اور اللہ اس کا زیادہ حق دارہے کہتم اس سے ڈرو۔ "

حضرت داؤد علیظا الله کے پیمبر تھے۔ان کی نٹانوے بیویال تھیں۔ایک اورعورت سے انہیں عشق ہوگیا تو انہوں نے اس سے بھی نکاح کرلیا اور سوعورتیں پوری کرلیں۔

امام زہری کہتے ہیں: اسلام میں سب سے پہلی محبت رسول اللہ مُلِيْقِاً کی محبت ہے جو رسول اللہ مُنَاقِقِاً کوسیدہ عائشہ صدیقہ سے تھی۔ ۞

امام مروق بین سیده عائشه صدیقه کو حبیبه رسول الله کها کرتے تھے۔ الله الله کہا کرتے تھے۔ الله الله کہا کرتے تھے۔ الله الله کہا کرتے تھے۔ الله الله الله علی عبدالله بن عمرو کہتے ہیں: مجھے عبدالله بن عمرو بی حالت میں اپنی کے پاس یہ بات دریافت کرنے کے لیے بھیجا تھا کہ رسول الله طاقی روزے کی حالت میں اپنی بیویوں کا پوسہ لیا کرتے تھے یا نہیں؟ سیده ام سلمہ نے فرمایا: نہیں۔ میں نے کہا: سیده عائشہ صدیقہ الله علی میرا بوسہ لیا کرتے تھے۔ سیده ام سلمہ نے فرمایا: رسول الله طاقی جب سیده عائشہ صدیقہ فی کو دیکھ لیتے تو قابو سے باہر ہو جاتے تھے۔ گ

سعید بن ابراہیم عامر بن سعد سے بیان کرتے ہیں اور وہ اپنے باپ سے بیان کرتے ہیں کہ سیدنا جریل روزانہ براق پرسوار ہو کرسیدنا ابراہیم کی ملاقات کے لیے آیا کرتے تھے۔ سیدنا جریل کوآپ سے انتہا درجہ محبت تھی اور آپ کی ملاقات کے بغیر انہیں چین نہیں آتا تھا۔ ∜

حلیة الاولیاء (۲/ ۳۳) موضوع الولید بن محمد الموقری متروك راوی هے۔ الموضوعات لابن الجوزی (۲/ ۲۲۹) کی حلیة الاولیاء (۳/ ۳۸) الاصابة (۳/ ۳۲۹) مستدرك حاكم (۳/ ۵.4) من قول مصعب بن سعد ﴿ مسند احمد (۲/ ۳۱۵) السنن الكبری للنسائی (۳۰۷ معانی الآثار للطحاوی (۱/ ۳۳۷) اسناده ضعیف۔ موی بن علی راوی متکل فیہ۔ اس کے الفاظیں "لعله ان كن لایتمالك عنها صبا" ثاید كرآپ ان كی مجت كی وجہ ایا كرتے ہوں۔
 روضه المحبین (ص: ۱۵) اس كی شدیں واقد کی كذاب ومتروک ہے۔

الله دَواكِشَافي كِيْ اللهِ اللهِ اللهُ ال

خرائطی کہتے ہیں کہ عبداللہ بن عرائے ایک روی جاریہ خریدی تھی۔اس ہے آپ کو انتہا درجہ محبت تھی۔ ایک دن وہ خچر پر ہے گر پڑی تو آپ دوڑے اور اس کے چبرے پر ہے مٹی جھاڑنے لگے اور فرمانے لگے: میں تم پر فدا ہوجاؤں اس کے بعد آپ اس کا منہ چو منے لگے۔ یہ روی جاریہ اکثر آپ کی شان میں کہا کرتی تھی:

((یَا بَطُرُونَ آنْتَ قَالُونَ)) ''اے میرے مولیٰ آپ بڑے اچھی آ دی ہیں۔' اس کے کچھ دنوں بعدوہ بھاگ نکلی جس سے آپ کو شخت صدمہ ہوا۔ اور فرمانے گے: قَدُ کُنْتُ اَحُسِبُنِیُ قَالُونَ فَانُصَرَفَتُ ''اپنے آپ کو واقعی میں اچھا آ دمی بجھتا تھا لیکن وہ بھاگ گئ تو آج میں میں جھا کہ میں آ دمی نہیں ہوں۔''

حقيقي محبت

ایک تخف سیدنا عمر فاروق ہے کہے لگا: امیر المونین! میں نے اتفاق ہے ایک عورت کو دکھ لیا ہے اور اس پر عاشق ہو گیا ہوں۔ آپ نے جواب دیا ذالک مالا یملک (یہ وہ چیز ہے جو بندے کے اختیارے باہر ہے) فالجو اب و باللہ التو فق اس اعتراض کا جواب یہ ہے کہ اس بارے میں کلام کرنے ہے پہلے ضروری ہے کہ جائز' نافع اور معز' ناجائز محبت میں فرق و انتیاز کرلیا جائے۔ صرف عشق و محبت بحثیثیت عشق و محبت کے نہ موجب مدح وقبول ہے اور نہ قابل مذمت وانکار ہے۔ یہاں ہم محبت نافع و جائز اور حرام و ناجائز کو واضح کر دینا چاہتے ہیں۔ قابل مذمت وانکار ہے۔ یہاں ہم محبت نافع و جائز اور حرام و ناجائز کو واضح کر دینا چاہتے ہیں۔ مسجود لینا چاہے کہ مطلقا نافع ترین واجب ترین اعلی واجل محبت اس ذات کی محبت ہیں اور جس کی محبت انسان کی فطرت و جبلت میں داخل ہے۔ اس محبت کلمہ شہادت اشہد ان لا اله الا جمعیت ساری مخلوق کی فطرت میں داخل ہے۔ اور یہی محبت کلمہ شہادت اشہد ان لا اله الا اللہ کا اصل راز ہے۔ اللہ یا اللہ وہ ذات ہے جس سے محبت کی جاستی ہے۔ جس کا اجلال و تعظیم کی جاستی ہے۔ جس کے ساتھ عبادت کی عبادت محب کی جاتے ہوں جاتھ عبادت کی کا عبال و کتی ہے۔ اور غابر کے ساتھ عبادت کی کی عبادت کی جائے اور عبادت اس کا نام ہے کہ خضوع و ذات کے اظہار کے ساتھ اس سے محبت کی جائے اور عبادت اس کا نام ہے کہ خضوع و ذات کے اظہار کے ساتھ اس سے محبت کی جائے اور عبادت اس کا نام ہے کہ خضوع و ذات کے اظہار کے ساتھ اس سے محبت کی جائے۔ اس عبود یت میں کسی کوشریک بناناعظم ترین ظلم ہے اور ایساظلم کہ اللہ بھی معاف نہیں کر جائے۔ اس عبود یت میں کسی کوشر یک بناناعظم ترین ظلم ہے اور ایساظلم کہ اللہ بھی معاف نہیں کر

الله والفشاف المراجعة المراجع

''اور جو نعت بھی تم کو پیچی ہے اللہ کی جانب سے ہے اور پھر جب تم کو کوئی ضرر و تکلیف پیچی ہے تو تم اس کی طرف فریاد کرتے ہو۔''

عشق ومحبت کے حقیقی دواعی:

عشق ومحبت کے اصل دواعی دو ہیں: (۱) جلال (۲) جمال ۔ یہ دونوں امرعلی الاطلاق

بدرجہ اتم صرف ذات الہی کے اندر پائے جاتے ہیں دوسرے کی کے اندر نہیں پائے جاتے ۔
اللہ جمیل ہے اور جمال کو محبوب رکھتا ہے بلکہ ہمیشم جمال ای کیلئے ہے اور ای کی جانب ہے ہو اور اسلیے من کل الوجودہ ای کی ذات محبت کی تحق ہے کوئی دوسر انہیں ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:
اور اسلیے من کل الوجودہ ای کی ذات محبت کی تحق ہے کوئی دوسر انہیں ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:
﴿ قُلُ بُلُ بِنَ كُفْتُو نَحُوبُونَ اللّهَ قَائَتَهِ مُعْوِنِی بُحْدِیدِ کُھُ اللّهُ وَیَغْفِرُ لَکُھُ مُونَ اللّهِ فَائَتَوْمُ مُونِی اللّهُ وَیَغْفِرُ لَکُھُ مُونَ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ مَاللہ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ



''ملمانو! تم میں سے جو کوئی اپنے دین کو چھوڑ دے تو اللہ ایسے لوگ لے آئے گا جن کو دہ محبوب رکھتا ہوگا اور وہ اس کومحبوب رکھتے ہوں گے۔''

توحير في المحبت:

ولایت وموالات کی اصل محبت ہے اور محبت کے بغیر موالات پائی نہیں جا سکتی۔ جس طرح کہ عداوت کی اصل بغض ونفرت ہے اور بعض ونفرت کے بغیر عداوت نہیں پائی جا سکتی۔

اور الله تعالی ایمان والول کاولی ہے اور ایمان والے الله کے اولیاء ہیں۔ ایمان والے الله ہے موالات رکھتے ہیں۔ اور الله ان ہموالات کرتا ہے اس لیے وہ الله ہے محبت رکھتے ہیں اور الله ان ہموالات کرتا ہے اس لیے ان ہے محبت کرتا ہے۔ پس الله اپنے بندول ہے ای قدر محبت کرتا ہے جس قدر وہ الله ہے موالات کرتے ہیں اور یہی وجہ ہے کہ اللہ کو چھوڑ کر دوسر ہے ہموالات کرنے والوں ہے اللہ خفا اور ناراض ہوتا ہے۔ بخلاف الله کے دوستوں کی محبت کے کہ بید دوسری چیز ہے کیونکہ الله کے دوستوں سے محبت نہیں کرتے۔ الله ای الله کے دوستوں ہے موالات ومحبت کرنے والے الله کو چھوڑ کر دوسر ہے ہے محبت نہیں کرتے۔ الله ان لوگوں ہے خفا اور ناراض ہوتا ہے جو دسروں کو الله کی محبت میں الله کا جمسر بنا لے اور الله خبر دیتا ہے کہ جولوگ ایسا کرتے ہیں وہ دوسروں کو الله کی محبت میں الله کا جمسر بنا لے اور الله خبر دیتا ہے کہ جولوگ ایسا کرتے ہیں وہ دوسروں کو الله کا شریک بناتے ہیں:

﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُتِ اللَّهِ ۚ وَالَّذِينَ امْنُوۤا اَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ ۞

(بقره: ١٩٥/٢)

''وہ ان (معبودان باطلہ) سے ایس محبت کرتے ہیں جیسی اللہ سے محبت کی جاتی ہے اور ایمان والے اللہ کی محبت میں بہت سخت ہوتے ہیں''

اور یہ بھی اللہ تعالی نے خبر دی ہے کہ جولوگ اپنے بنائے ہوئے شریکوں اور مثیلوں کو اللہ کی محبت کے برابر بنا دیتے ہیں وہ بھی جہنم میں جائیں گے۔ بیلوگ اپنے معبودان باطل سے کہیں گے:
﴿ تَاللّٰهِ إِنْ كُنَّا كَفِيْ صَلّٰلِ مُنْعِيْنِ ۞ إِذْ نُسَوِّيَكُمْ بِرَتِ الْعَلَمَ بِنَنَ ۞﴾

(شعراء: ۲۱/ ۹۸٬۹۷)

دوقتم الله كى اجم توصری گرابى میں تھے جب كہ تهمیں رب العالمین كے برابر بجھ بیٹے تھے '۔ واقعہ بد ہے كہ الله نے اپن رسول اور پنغبر اسى ليے بھیج بیں كه تو حيد فى المحبت كى لوگوں كوتعليم ديں اور اپنى سارى كتابيں بھى اى غرض سے نازل فرمائى ہیں۔ الله دَوالهُ شافى كِيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ابتداء سے لے کر آخر تک جس قدر بھی رسول اور پیغیر آئے ای تو حید فی المحبت کی دعوت کی غرض سے آئے اور ای تو حید فی المحبت ہی کے لیے آسان زمین جنت دوزخ پیدا کیے ہیں۔ جنت اللہ نے اپنی تو حید والوں کے لیے بنائی ہے اور اس محبت میں کی دوسرے واللہ کا شریک قرار دینے والے کومشرک کہا اور مشرکوں کے لیے جہنم بنائی ہے۔ چنانچہ رسول اللہ منافی ہے۔ خانچہ رسول اللہ منافی ہے کھا کر فرمایا:

ُ ((لَا يُؤْمِنُ عَبُلًا حَتَّى يَكُوُنَ هُوَ اَحَبَّ اِلَيْهِ مِنُ وَلَدِهِ وَوَالِدِهِ وَالنَّاسِ اَجُمَعِينَ)) ۞

"اس وقت تك بنده مؤمن نہيں جب تك كرسول اسے اپني اولا دا پنے والد اور تمام لوگوں سے زیادہ محبوب نہ ہول۔"

جب رسول الله كى محبت كمتعلق بيتكم بهتو پھر پروردگار جل جلاله كى محبت كے متعلق كيا ہوگا؟ رسول الله كا عجب ناعمر بن خطاب سے فرمایا:

((لَا حَتَّى أَكُونَ أَحَبُّ الَّيكَ من نَفُسكَ)) ۞

"دنيس تم مؤمن نيس موسكة جب تك ائي جان عجى زياده تم جحي محبوب ندركو"

جب رسول الله طَالِيَّةُ کی محبت اور لوازم محبت کا پیتکم ہے تو پھر رب العالمین جل جلالہ و تقدست اساؤ وصفاؤ و تبارک اسمہ و تعالی و لا الہ غیرہ کی محبت وعبادت کا کیا تھم ہوگا؟ سب سے زیادہ اس کی محبت کیوں اقدم نہ ہوگی؟ بندوں کے پاس اللہ کی جانب سے جو پچھی نیخ رہا ہے وہ اس امرکی دعوت دے رہا ہے کہ اللہ ہی سے محبت کی جائے۔ اور جس سے اللہ محبت کرتا ہے اس سے محبت کی جائے اور جس سے اللہ کراہت و نفرت کرتا ہے اس ہے کراہت و نفرت کی جائے۔

الله کی عطیات اور رکاوٹیں عافات اور ابتلائیں قبض و بسط عدل وفضل مارنا و زندہ کرنا الله کی عطیات اور رکاوٹیں عافات اور ابتلائیں قبض و بسط عدل وفضل مارنا و زندہ کرنا الطف وکرم رحمت و احسان ستر پوشی وعفو حلم وصبر اجابت دعاء وفع کرب و تکالیف مصیبت زدوں کی اعانت و امداد اس کی میرسازی مہر بانیاں اور بلاغرض مہر بانیاں ہیں۔ حالانکہ وہ بندوں سے من الوجوہ مستعنی اور بے بروا ہے۔ بیتمام باتیں انسان کو اس امرکی وعوت دے رہی ہیں

صحیح بخاری. کتاب الایمان. باب حب الرسول شی من الایمان. (حدیث.۱۵٬۱۳)
 صحیح مسلم. کتاب الایمان. باب وجوب محبته رسول الله شی (حدیث.۳۳۰)

اليمان والنزور. باب كيف كانت يميني النبي الله الحيث المنان والنزور. باب كيف كانت يميني النبي الله المحدد ١٦٣٢)

深 (中) 是我是不是我们的 كدعبادت ومحبت صرف الله بى كى اور الله بى سے كى جائے۔ بلكداس نے اين بندول كو مصیبت و نافر مانی کی جوقوت وے دی ہے اس سے معصیت کے اسباب مہیا کر دیتا ہے۔ پھر بھی ان کی ستر پوشی کرتا ہے اور بندے جب تک اپنی خواہشات پوری کر لیتے ہیں اس وقت تک ان کی محافظت ونگرانی کرتا ہے۔ بندے معصیت و نافر مانی کرتے ہیں اور اپنی خواہش پوری کرتے ہیں پھر بھی وہ ان کی اعانت وامداد کرتا ہے اور انہیں اپنی نعمتوں سے نواز تا ہے۔ بیہ تمام امور متقاضی ہیں کہ بندے صرف اللہ ہی ہے محبت کریں۔ اگر ایسا سلوک بلکہ اس سے بھی کم تر درجہ کا سلوک بھی انسان کے ساتھ کوئی دوسرا کرے تو کوئی شخص اپنے دل میں ایسے آ دمی کے ساتھ محبت باقی نہیں رکھ سکتا۔ پس بندے کامل جمعیت خاطر کے ساتھ ہمدتن اس ذات ہے محبت کیوں نہ کریں جو ہمد هم کی نافر مانیوں اور گناہوں کے بعد بھی اپنے بندول کے ساتھ احسان کرتی ہے؟ اور بندوں کو ہر ہرسانس اس کے احسانات سے گراں بار ہے اور خیر و فلاح کی تمامتر برکتیں ای کی جانب سے اترتی ہیں۔ بندوں کا شر اور بدعملی دیکھتا ہے پھر بھی اسے نعتیں دیتا ہے اور نعتیں دے کرخوش ہوتا ہے اور اللہ تو ان سے بالکل مستغنی اور بے برواہ ہے۔ بندے گناہ اور نافر مانی کرتے ہیں اور اس ہے بغض وعناد کا ثبوت دیتے ہیں حالانکہ بندے ہر حال میں اللہ کے محتاج ہیں۔ پھر بھی بندوں کے گناہ اور معصیت اللہ کی خیز اللہ کے احسانات و انعامات کونہیں روکتے۔ بندول کی شومئی اعمال اور نحوست عصیاں رب العالمین کے احسانات کو بند نہیں کر دیتی۔ پس وہ قلوب جو اس شان وشوکت والے پروردگار سے محبت نہ کریں بلکہ دوسرول سے محبت کریں وہ کس قدر منحوس ومشوم ہول گے؟

الله اور بندے کی محبت کا فرق:

اگرکوئی کے کہ آ دمی تم سے محبت کرتا ہے یاتم اس سے محبت کرتے ہو تو اپنی اپنی اغراض کی بنا پر کرتے ہو کیکن رب العالمین اپنی غرض سے نہیں تمہارے لیے اور تمہاری ہی غرض کے لیے تم سے محبت کرتا ہے' جیسا کہ ایک حدیث قدی میں ہے:

((عَبُدِي كُلُّ يُرِيُدُكَ لِنَفْسِهِ وَآنَا أُرِيدُكَ لِنَفْسِكَ)) ۞

"ميرك بندك! بر محض تحقي أي ليح جابتا بادر مين تحقيد تيرك ليه جابتا بول-"

یس بندول کوشرم آنی جاہیے کہ اس شان والے پروردگارے وہ اعراض کرتے ہیں اور

لم اقف عليه

دوسروں سے محبت کرتے ہیں اور اللہ کے سوا دوسرول کی محبت میں غرق اور محورہتے ہیں۔

نیز یہ کو گلوق میں سے کوئی بھی تم سے اس وقت تک بھلائی اور اچھا معاملہ نہیں کرتا جب تک کہ وہ اپنا فائدہ نہ سوچ لے لیکن رب العالمین کی شان یہ ہے کہ تمہارے ہی فائدہ کے لیے اور تمہاری ہی بھلائی کے لیے تمہارے ساتھ بھلائی اور اچھا معاملہ کرتا ہے اور چا ہتا ہے کہ تمہیں بڑے سے بڑا فائدہ اور اعلیٰ سے اعلیٰ نفع بہنچ نیکی کروتو ایک درجم کے عوض دس اور دس سے لیک کرسات سوتک اور اور اس سے بھی زیادہ تمہیں نفع ملے اور اگر گناہ کروتو ایک کے بدلہ میں ایک ہی سزا دے اور تو بہروتو یہ بھی معاف کردے۔

نیزحق ہجانہ و تعالیٰ نے تم کو صرف اپنی ذات کے لیے پیدا کیا ہے اور ساری خدائی و نیا اور آخرت تمہارے لیے پیدا کی ہے۔اب بتاؤ محبت کس سے کی جائے ؟اورکس کی رضاء مندی ورضاء جوئی کے لیے جدوجہد کی جائے؟

نیز تمہارے مقاصد ومطالب کی بلکہ ساری مخلوق کے مقاصد ومطالب کی تنجیاں اس کے یاس ہیں اور وہ سب سے بوا" جواد" سب سے بوا" کریم"" ورجم" اورسب سے بواتی ہے۔ سوال کرنے سے پہلے بندوں کو نواز تا ہے اور بندوں کی امیدوں سے زیادہ ان کو دیتا ہے۔ بندوں کے قلیل سے قلیل عمل سے وہ خوش ہوتا ہے اور اسے بڑھا دیتا ہے۔ بندوں کی خطاؤں لغرشوں کومعاف کرتا ہے اورمحوکر دیتا ہے۔ آسانوں اور زمینوں کی ساری مخلوق اس کے سامنے این احتیاجات وضروریات پیش کرتی ہے اور اس کی شان ہی کھے عجیب وغریب ہے۔ کل یو م ھو فی شان وہ سب کی منتا ہے سب کو دیتا ہے کئی کو بھول نہیں جاتا۔ سائلین کی کثرت نہ اے پریشان کرتی ہے نداہے اس ہے کوئی مغالطہ ہوتا ہے۔ وہ الحاح وزاری کرنے والوں سے نه اکتاتا ہے نہ تھکتا ہے بلکہ زیادہ الحاح و زاری کرنے والوں کو زیادہ محبوب رکھتا ہے اور زیادہ چا ہتا ہے اور مانگنے والوں سے خوش ہوتا ہے۔ اور جو مانگنے اور سوال کرنے سے جان چرائے اس پر خفاء اور ناراض ہوتا ہے۔ ایسے موقعوں پر وہ شرماتا ہے جہاں بندہ نہیں شرماتا اور پھر بھی اس کی ستر پوشی کرتا ہے اور ایسی ستر پوشی کہ بندہ خود اپنی ستر پوشی بھی اس طرح نہیں کرسکتا۔ وہ اینے بندوں کو اپنے عطیات و انعامات' احسانات ومواہب' بخششوں اور رضاء مندیوں کی طرف پکار پکار کر بلاتا ہے لیکن بندے دور بھا گتے ہیں۔اور جب بندے دور بھا گتے ہیں تو اس نے اپنے رسول اور پینمبران کے پاس بھیجے کہ وہ ان کو بلائیں اور منائیں اور اپنا عہد اور معاہدہ

ان رسولوں اور پیغیبروں کے ساتھ بھیجا کہ ان کے سامنے پیش کریں۔اور اس کی طرف بلائیں اور پھر صرف يهي نہيں بلكه وه خود نيچياتر كربندوں كى طرف آتا ہے اور كہتا ہے:

((مَنُ يَسُئَلُني فَأَعُطعُه مَنُ يَسُتَغُفرُني فَأَغُفرَلَهُ)) � ''مجھ سے کون مانگتا ہے؟ میں اسے دول مجھ سے کون مغفرت جا ہتا ہے؟ میں اس کی

مغفرت كرول؟" جبيها كه كها جاتا ہے:

﴿ اَدْعُوْكَ لِلْوَصْلِ فَتَأْبَى اَبْعَثُ رُسِلِي فِي الطَّلَبِ ٱنْزِلَ اِلْيُكَ بِنَفْسِ الْقَاكَ فِي النَّوْمِ ﴾ ''میں تجھے وصل کیلئے بلاتا ہوں لیکن تو انکار کرتا ہے۔ تجھے بلانے کٹیلئے رسول اور پیغیبر بھیج۔ میں خوداتر کر تیرے پاس آیا۔ نیند میں آ کر میں نے تجھ سے ملاقات کی۔''

پس انانی قلوب الله کی ذات ہے محبت کیوں نہ کریں؟ کہ وہ ایسی ذات ہے کہ اس کے سوا بندوں پر کوئی احسان کرنے والا برائیوں کو رفع کرنے والا بندوں کی دعاء قبول کرنے والا' گناہوں کا بخشنے والا' عیوب کی ستر پوشی کرنے والا' تکالیف و مصائب دور کرنے والا' مصیبت زدول کی امداد کرنے والا ٔ حاجت مندول کی حاجتیں پوری کرنے والا کون ہوسکتا ہوسکتا ہے۔ اللہ ہی ذکر وشکر محمد وثنا کا مستحق ہے اور بس وہی حقدار ہے کہ بندے اس کی عبادت كريں \_ وہي تو ہے جو مدد ما فكنے والول كى تصرت وامداد كرتا ہے \_مملوكول اور غلامول برسب سے زیادہ مہربان ہے۔طلب کرنے والوں کے لیے سب سے بروائخی ہے اور دینے والول میں سب سے برا دینے والا ہے۔ رحم کی درخواسیں کرنے والوں پرسب سے زیادہ رحم کرنے والا ہے۔ مانگنے والوں پرسب سے زیادہ کرم اور بخشش کرنے والا ہے۔التجاء کرنے والوں کی سب سے زیادہ فدر کرنے والا ہے۔ اس پر تو کل و اعتاد کرنے والوں کی کفالت کرنے والا ہے۔ بندول بران کی ماؤں سے زیادہ مہر بان ہے۔ بندوں کی توبہ سے وہ اس قدرخوش ہوتا ہے کہ کسی آ دمی کی سواری تم ہوگئی جس پر اس کا کھانا' پینا' تمام سرمایہ اور مال ومتاع اور سروسامان لدا ہوا تھا' کسی مہلک سرزمین میں پہنچ کر اس کی سواری کم ہوگی اور ہر چیز سے وہ محروم ہوگیا۔ بالآخروہ زندگی ہے تنگ آگیا اور موت کا انتظار کرنے لگا اس حالت میں سواری اے اصل حالت میں مل کئی جوخوشی اس حالت میں اس اونٹ والے کو حاصل ہوتی ہے تو بہ کرنے والے سے اللہ اس

صحيح بخارى. كتاب التهجد باب الدعاء والصلاة من آخر الليل (حديث.١١٢٥) صحيح مسلم. كتاب صلاة المسافرين. باب الترغيب في الدعاء والذكر في آخر الليل (حديث. ٥٥٨)



طرح خوش ہوتا ہے۔ ۞

الله وہ بادشاہ اورشہنشاہ ہے جس کا کوئی شریک نہیں' اس کا کوئی مانند ومثیل نہیں' اس کی ذات کے سواہر چیز فانی ہے۔اس کی اجازت اور تھم ہی سے اس کی اطاعت وعبادت کی جاتی باس کی نافرانی اس کے علم کے بغیر ناممکن ہے۔اس کی عبادت کی جاتی ہے تو وہ شکر کرتا ہے حالانکہ اطاعت اور عبادت کی توفیق و انعام ای کی جانب سے ہے اور پھر بھی اگر نافر مانی کی جاتی ہے وہ مغفرت فرماتا ہے۔ اس کاحق ضائع کیا جاتا ہے پھر بھی وہ عفو و درگز ر کرتا ہے۔ وہ قریب ونز دیک والوں کا شاہر محافظ گرال ہے۔سب سے براعبد وفاء کرنے والأسب سے بڑا عادل اور سب سے بڑا منصف ہے۔ بندوں کے ساتھ ہے۔ بندوں کی پیشانیاں اور چوٹیاں اوران کے اختیارات اس کے ہاتھ میں ہیں۔ سارے آثاراس نے لکھ رکھے ہیں بندوں کی اجل اس کے قلم سے کہھی جا چکی ہے۔ یہی ذات اور صرف یہی ذات ایسی ہے کہ قلوب خواہ مخواہ اس کی طرف تھینچتے ہیں۔ ہر تھی چیز اس کے سامنے ظاہر اور روثن ہے۔ اعلانیہ اور ظاہر عائب اور منور چیزیں اس کے سامنے واضح اور روثن ہیں۔ ہر ایک اس کامختاج ہے۔ ساری مخلوق اس کے نور کے سامنے جھی ہوئی ہے۔ اس کی تنبہ وحقیقت معلوم کرنے سے دنیا عاجز اور قاصر ہے۔ فطرت اور دلائل دلالت كرتے ہيں كه اس كامثل مانند شبية متنع اور محال بے ظلمتيں اس ك نور سے منور اور روثن ہیں۔ اور زمین وآسان اس کے نور سے منور ہیں۔ ساری مخلوقات کو اس نے صالح بنایا۔ وہ سوتانہیں اور سوٹا اس کے لیے سزا وارنہیں۔ قبط وعدل کا پلہ بھی جھکا ویتا ہے بھی اونچا کر دیتا ہے۔ بندوں کے رات کے اعمال دن نکلنے سے پہلے اور دن کے اعمال رات آنے سے پہلے اس کے سامنے پیش ہوجاتے ہیں۔اس کا نوراس کا حجاب ہے اگر بیر حجاب اٹھا دیا جائے تو ساری مخلوق جل کرخاک ہو جائے۔ 🌣

مَا إِعْتَاضَ يَاذِلُ حُبِّهِ لِسَوَاهُ مِنُ عِوْضٍ وَلَوُ مَلَكَ الْوُجُودَ بِأَسُرِهِ

''اللہ سے محبت کرنے والا جو معاوضہ پائے گا وہ معاوضہ کسی کو بھی نصیب نہ ہو گا اگر چہوہ کل موجودات کا مالک ہی کیوں نہ بن جائے۔

<sup>🏵</sup> صحيح مسلم. كتاب الايمان. باب قوله تَقَامُ ان الله لاينام ..... " (حديث ١٤٩٠)



(فَطَيِّلْنَ : ١١٠)

### ویدار البی: محبت کی عظیم ترین نعمت (بری سے بری نعمت دیدار البی ہے اس کام کا سننا بھی بہت بری نعمت ہے۔ دنیا

کی لذتیں تین قشم کی ہیں' بہتر ہے بہتر لذت وہ ہے جو آخرت کی لذت تک پہنچائے۔ بری لذت وہ ہے جو بندے کوآخرت کی لذت ہے محروم کروے۔) سال ای عظیم الثلان ام سے جس کی طرف معقل من کوقتہ کرنی مارسوں

یہاں ایک عظیم الثان امر ہے جس کی طرف ہرعقل مند کو توجہ کرنی چاہیے اور وہ یہ ہے
کہ لذت وسرور' فرحت ومسرت اور بہجت روح دو چیزوں سے وابسۃ ہے۔ ایک یہ کہ مجوب
اور محبوب کا جمال کامل واکمل ہوکہ خودمحبوب کا جمال انسان کواپنی طرف جذب کر لے اور دوسری
طرف سے اسے ہٹا دے۔

\*\*WWW.KitaboSunnat.com\*\*

طرف سے اسے ہٹا دے۔

دوسری چیز مید کم محبوب سے کامل ترین محبت ہواور اس کی محبت میں حتی الامکان کوشش کی جائے اور اس سے تقرب ونزد کی حاصل کرنے کی سعی کی جائے اور اس تک پہنچنے میں ہماتم کا ایثار کیا جائے اور ہر چیز سے اس کے تقرب کو مقدم سمجھا جائے۔

ہرعقل مندانسان میہ بھھتا ہے کہ حصولِ محبوب کی لذت باعتبار قوت محبت کے ہے، جس قدر محبت قوی اور زیادہ ہو گی اس قدر لذت زیادہ ہو گی۔مثلاً جسے پیاس کی شدت زیادہ ہو گی اسے ٹھنڈے پانی کی لذت زیادہ حاصل ہو گی۔ جسے بھوک زیادہ ہو گی اسے کھانا زیادہ مرغوب ہوگا اور کھانے میں زیادہ لذت حاصل ہو گی۔ایسی بے شارمثالیس تم کومل سکتی ہیں۔

نیز لذت باعتبار شوق شدت ارادہ اور شدت محبت کے ہوتی ہے جس قدر شوق ارادہ' محبت زیادہ اور قوی ہوگی لذت زیادہ ہوگی۔

جبتم یہ معلوم کر چکے تو اب یہ بیجھ لو کہ لذت وسرور اور فرحت ومسرت فی نفسہ مطلوب چیز ہے بلکہ ہرعقل مند کی زندگی کامقصود اعلیٰ ہے جب کہ لذت فی نفسہ ایک مطلوب چیز ہے تو ہ لذدت جس کے بعد بڑے سے بڑا رخج اور تکلیف پہنچے یا وہ لذت جو اس سے بڑی لذت سے محروم کر دے وہ قابل ندمت لذت ہو گی۔اب بتاؤ اس لذت کے متعلق تم کیا کہتے ہو جس کے

واقعہ یہ ہے کہ وہی لذت قابل تعریف اور موجب ستائش ہے جس کے اندر کسی قتم کی تلخی اور کدورت نہ ہواور بیلذت آخرت اور آخرت کی نعتوں کی لذت ہے۔ انسان کی بہتر عیش اور مرغوب زندگی ای لذت سے وابستہ ہے جنانچے ارشاد الہی ہے:

﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا ۞ وَالْاخِرَةُ خَيْرٌ وَٱبْغَى ۞ ﴾

(اعلیٰ: ١٢/٨٤)

''بلکہ تم دنیا کی زندگی کوتر جیج دیتے ہو حالانکہ آخرت دنیا سے کہیں بہتر اور زیادہ پائیدار ہے۔'' فرعون کے جادوگروں نے ایمان لانے کے بعد بینعرہ لگایا تھا:

﴿ فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَاضٍ ﴿ إِنَّمَا تَقْضِى هَٰذِهِ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا ٥ ﴾

(طه: ۲۰/۲۰)

''اے فرعون! جوٹو کرسکتا ہے کرگزرتو دنیا ہی کی زندگی پرتھم چلاسکتا ہے۔''
اور اللہ نے مخلوق کو پیدا ہی اس لیے کیا ہے کہ اپنے بندوں کو اور طاعت گزاروں کو جنت
الخلد کی اس واکی تعمتوں سے سرفراز فرمائے۔ دنیا ختم ہونے والی ہے۔ دنیا کی لذتیں فافی اور
کدورتوں سے پر ہیں۔ بخلاف آخرت کی لذتوں کے کہ پیدلذ تیں حقیقی لذتیں ہیں اور ہمیشہ باتی
رہنے والی لذتیں ہیں۔ آخرت کی لذتیں اور نعمین خالص' صاف سخری اور کدورتوں اور آلام
سے پاک ہیں۔ جنت کی لذتیں جنت کی نعمیں ایسی مرغوب ہیں کہ ہرانسان ان کی آرزو کرتا ہے
اور آئمیں ان سے لذت اندوز ہوتی ہیں اور پھر پیدلذتیں دائی' اہدی لذتیں ہیں اور کسی کو معلوم
نیس کہ اللہ نے اپنے بندوں کے لیے کیا کیا اور کیسی کیسی چیزیں پردہ غیب میں مخفی رکھ چھوڑی
ہیں؟ جنت میں تو وہ وہ چیزیں اللہ نے رکھ چھوڑی ہیں کہ آج تک نہ کسی آئکھ نے دیکھی ہیں نہ
کسی کان نے سنی ہیں نہ اب تک کسی انسان کے قلب میں اس کا خطرہ اور خیال گزرا ہے اور
ناصع ۞ توم کا مقصداس قول سے یہی تھا:

﴿ لِقَوْمِ اثَبِعُونِ آهْدِكُمْ سَبِيْلَ الرَّشَادِ ۞ لِقَوْمِ إِنَّمَا هَٰذِهِ الْحَلِوةُ الْحَلِوةُ الْحَلُوةُ الْحَلُوةُ الْحَلُوةُ الْحَلُوةُ الْحَلُوةُ الْحَلُودُ ﴾ (مومن:٣٩٣٨/٣٠)

<sup>♦</sup> پیناضح قوم وہ تما جوفرعون کے گھرانے میں سے تھااورا بیان سے شرف اندوز ہونے کے بعدا پی قوم کونسیحت کررہا تھا۔

### 深 (中) 是我是是我们的

''اے میری قوم! تم میری تابعداری کرومیں تم کوسیدھا راستہ دکھاؤں گا۔اے میری قوم اس دنیا کی زندگی کے بس چندروزہ فائدے ہیں اور آخرت ہی ہمیشہ رہنے کا گھرہے۔'' اللہ تعالیٰ اس آیت میں بیخبر دیتا ہے کہ دنیا ایک متاع اور سامان ہے جس سے انسان کچھاستفادہ استمتاع کرسکتا ہے ہمیشہ کا ٹھکا نا اور جگہ تو آخرت ہے۔

جبتم معلوم کر چکے کہ دنیا کی لذتیں ایک متاع اور سامان کی حیثیت رکھتی ہیں اور آخرت کی لذتوں کا ذریعہ ہیں۔ دنیا مقصود بالذات بنا کر پیدا نہیں کی گئی۔ لہذا جولذت کو آخرت کی لذت کی طرف پہنچائے اس سے لذت اندوز ہونا قابل ندمت نہیں ہے۔ بلکہ بایں حیثیت کہ بیلذت آخرت کی لذت کا ذریعہ ہے قابل تعریف ہے۔

#### سب سے بڑی اخروی نعمت ولذت:

اب میسمجھ لو کہ آخرت کی بڑی ہے بڑی نعمت ولذت میہ ہے کہ بندے کو اللہ تعالیٰ کا دیدار نصیب ہواوراس کا کلام سننا میسر آئے اوراس سے تقرب وزد کی حاصل ہو۔ حیا کہ رویت باری کے متعلق ایک صحیح حدیث کے اندر مروی ہے:

((فَوَا اللَّهِ مَا اَعُطَاهُمُ شَیْئًا اَحَبَّ اِلْیَهِمُ مِنَ النَّظُرِ اِلَیْهِ))

(دفتم اللہ کی! نہیں اس سے زیادہ کوئی محبوب چیز نہیں دی گئی کہ وہ اس کودیکھیں گے۔''

ایک دوسری حدیث ہے: ((انه اذا تجلی لهم و رأوه نسوا ما هم فیه من النعیم)) جب الله تعالیٰ ان کے سامنے جملی فرمائے گا تو وہ لوگ اپنی ساری نعتیں بھول جائیں گے۔

نسائی اور مسند احمد میں سیرنا عمارین یاسر کی حدیث ہے۔ رسول اللہ ﷺ اپنی دعاؤں میں فرماتے تھے:

((وَ اَسْئَلُكَ اللَّهُمَّ لَذَّةَ النَّظُرِ اللَّى وَجُهِكَ الْكَرِيْمِ وَالشَّوْقَ اللَّى لِقَائكَ)) ﴿
"الله! مِن تيرك رخ كريم سَ لذت نظرُ اور تيرى ملاقات كاشوق جَمَّه سَ مانگا ہوں۔"
عبداللہ بن امام احدى كتاب النه مِن بيم فوع حديث مروى ہے:

((كَانَ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَمُ يَسُمَعُوا الْقُرُآنَ ؛ إِذَ اسَمِعُوهُ مِنَ

صحیح مسلم ـ کتاب الایمان ـ باب اثبات رویة المومنین فی الآخرة ربهم (حدیث ـ ۱۸۱)

جب یہ بات سمجھ لی گئی تو اب میسمجھ لوکہ دنیا کی جس لذت سے آخرت کی ہے لذت حاصل ہوگی وہ سب سے بڑی لذت ہے اور بہلذت معرفت اللی محبت باری تعالیٰ کی لذت ہے۔ یہی لذت دنیا کی لذتوں میں سب سے بڑی نعمت ہے۔ دنیا کی تمام فانی لذتیں اس لذت و نعمت کے مقابلہ میں ایکی ہیں گویا سمندر کے مقابلہ میں قطرہ ۔ انسان کی روح 'انسان کا قلب اور بدن درحقیقت ای لذت کے لیے پیدا کیا گیا ہے۔ پس دنیا میں سب سے بڑی لذت اور سب سے بڑی نعمت اللہ کی معرفت اور اس کی محبت ہے۔ اور جنت میں لذیذ سے لذیل ترین چیز رویت باری تعالیٰ ہے کہ انسان اللہ کو این آئھوں سے اپنے سامنے دیکھے گا۔ اللہ کی محبت ومعرفت انسان کی آئھوں کی شختگ اور روح کی لذت اور قلب کی اصل فرحت و مسرت ہے اور دنیا کی وہ نعمتیں' مسرتیں' لذتیں جو محبت و معرفت کی لذت اور قلب کی اصل فرحت و مسرت سے اور دنیا کی وہ نعمتیں' مسرتیں' لذتیں جو محبت و معرفت کی لذتوں سے محروم کرنے والی ہوں وہ سراسر مصیبت اور عذاب ہیں۔ کیونکہ یہ لذتیں عذاب سے منقلب ہو جائیں گی۔ اور ان سے سراسر مصیبت اور عذاب ہیں۔ کیونکہ یہ لذتیں عذاب سے منقلب ہو جائیں گی۔ اور ان سے کے ساتھ اللہ کی رضاء مندی و خوشنودی کے ساتھ گزرے۔ اور بیہ زندگی کیسی ہوتی ہے؟ اللہ کی رضاء مندی و خوشنودی کے ساتھ گزرے۔ اور بیہ زندگی کیسی ہوتی ہے؟ اللہ والوں سے یوچھو! اللہ سے مجواللہ والوں سے یوچھو! اللہ کی رضاء مندی و خوشنودی کے ساتھ گزرے۔ اور بیہ زندگی کیسی ہوتی ہے؟ اللہ والوں سے یوچھو! اللہ سے مجوالا سے یوچھو! اللہ سے محبت کرنے والوں سے یوچھو! اللہ وی وہو! اللہ سے محبت کرنے والوں سے یوچھو!

سن اوراللہ والے کا قول ہے''اگر بادشاہ اور بادشاہوں کی اولاد وہ چیز پائیں جوہمیں حاصل ہے تو رشک کے مارے وہ تلواروں سے ہماری گردنیں اڑا دیں۔''

ونیا کی باطل محبت کے متعلق کہنے والے نے کہا ہے:

وَمَا النَّاسُ الَّا الْعَاشِقُونَ ذَوُ والْهَوٰى فَلَا خَيْرَ فِيُمَنُ لَا يُحِبُّ وَيَعُشَقُ ثقر النجمة كُـ زوالوں يَ سِرة بحري بورَي مِركَى مِرْ حَكَى سِرِ

"ساری دنیا عاشقوں اور محبت کرنے والوں ہی سے تو بھری ہوئی ہے۔ جو کسی

السنة لعبدالله بن احمد (۱۲۳) اس میں بی ثمر بن کعب القرظی کا قول ہے۔ مرفوع حدیث نیس ہے۔ اس کی
سند میں موی بن عبیدة ضعیف راوی ہے۔

الله دَوالهُ شَافَى كَيْ اللهُ اللّهُ اللهُ الل محبت نہیں کرتا کسی پر عاشق نہیں ہوا اس کے اندر کوئی خیر نہیں۔'' کسی اور نے کہا ہے: اُفُّ لِللَّهُ نُيَا مَنِي مَٰ لَمُ يَكُنُ صَاحِبُ اللَّهُ نُيَا مُحِبًّا اَوُ حَبِيبًا '' وه صِاحِبُ اللَّهُ نُيَا مُحِبًّا اَوُ حَبِيبًا '' وه صِاحب دنيا جوکسی سے مجت نہیں کرتا یا وہ کسی کامجوب نہیں اس کی دنیا پر تف ہے۔'' كى دوسرے نے كہا ہے: خَيْرَ فِي الدُّنْيَا وَلاَ فِي نَعِيْمِهَا وَ اَنْتَ وَحِيُدٌ مُفُرَدٌ غَيُرُ عَاشِقٍ "
دُونِيا اور دِنيا كَي نَعْتُول مِين كُوكَي خِيرَ نَهِين الرَّتُو تَنها اكيلا إورتني پر عاشق نهين هوا وَلَا خَيْرَ فِي الدُّنْيَا وَلَا فِي نَعِيْمِهَا کی اور شاعرنے کہا ہے: أَسُكُنُ اللَّي سَكَنٍ تَلَدُّ بِحُبِّهِ ذَهَبَ الزَّمَانُ وَآنَتَ مُنْفَرِدُ النَّمَانُ وَآنَتَ مُنْفَرِدُ الأَمْانُ وَآنَتَ مُنْفَرِدُ اللَّهُ ال منفرداور تنها ہوتو زمانہ تمہارے لیے گزر چکا ہے۔'' سن من اورشاعر كا قول ہے: ى الْمُحِبُّوُنَ الصَّبَابَةَ لَيُتَنِى تَحَمَّلُتُ مَا يَلُقُونَ مِنُ بَيْنِهُمُ وَحُدِى " "عثاقُ محبت كى مصيبتوں كى شكايتيں كرتے ہيں كاش! ان تمام كى مصيبتيں تہا مجھ يَشُكى المُحبُّونَ الصَّبَابَةَ لَيُتَنِي يرلاد دي جائيں -" فَكَانَتُ لِقَلْبِي لَذَّةُ الْحُبِّ كُلِّهَا فَلَمْ يَلْقَهَا قَبُلِي مُحِبُّ وَلا بَعُدِي

"اگرابیا ہوتا تو مجنوں کی ساری قوتیں تنہا مجھے حاصل ہو جاتیں۔اور پہلذتیں نہ مجھ ہے پہلے کسی کوملیں نہ میرے بعد کسی کوملیں گا۔''

جب اس دنیا کی محبت کا بیرحال ہے تو پھر اس محبت کے متعلق کیا کہو گے جس سے قلوب كى حقيقى زندگى وابسة باور جوروح كى اصل غذا بى؟ جس محبت كے بغير قلب كے ليے ندكوئى لذت ہے نہ نعت۔جس کے بغیر نہ فلاح ہے نہ نجات 'نہ ہی زندگی' جب قلب اس محت سے محروم رہ جائے تو اس کے رنج والم کا کیا حال ہو گا؟ اس کی بیدمصیبت تو آتھوں کی روثنی کا نوں کی ساعت 'ناک کی قوت شامہ' زبان کی قوت ذا نقد اور قوت ناطقہ' چلے جانے کی مصیبت ہے بھی بڑھ کرمصیبت ہے بلکہ جوقلب اپنے خاطر و خالق الدالحق کی محبت سے خالی ہے وہ اس جسم ا

## الله والنشافي المنظمة المنظمة

ہے بھی بدتر اور خراب ہے جس سے روح نکل چکی ہو۔ اس حقیقت کو وہی سمجھ سکتا ہے اور وہی اس کی تصدیق کرسکتا ہے جس کے اندر روح اور زندگی موجود ہومُر دوں کو زخموں کی تکالیف کا پیتہ کیونکرچل سکتا ہے؟

مقصودیہ ہے کہ دنیا کی سب سے بڑی اور کامل ترین لذت وہ ہے جو آخرت کی لذت کا ذریعہ ہواور آخرت کی لذت تک پہنچائے۔

> دینوی لذت کی اقسام: دنیا کی لذتیں تین قتم کی ہیں:

بھلی: "یہ کہ وہ لذت آخرت کی لذت کی طرف لے جائے آخرت کی لذت کا ذرایعہ ہؤاور اس لذت سے انسان کو بڑے سے بڑا اجر وثواب ملے۔ یہ سب سے بڑی اور کامل ترین لذت ہے اور مؤمن بندہ اگر کھانے 'پینے' لباس' نکاح' جماع' شفاء اپنے اور اللہ کے دشمنوں پر عنیف و غضب' قبر وغصہ (جہاد فی سبیل اللہ) میں رضاء اللی مقصود رکھے اور اس کی بیتمام با تیں لوجہ اللہ بیں تو یہ چیزیں موجب جی تو بتاؤ اس لذت کا کیا کہنا جو معرفت اللی محبت اللی شوق لقاء باری تعالی سے حاصل ہوتی ہے؟ اور جو جنت فیم میں رؤیت باری تعالی کی موجب ہے؟

﴿ رَبَّنَا اسْتَمْتَعُ بَعْضُنَا بِبَغْضٍ وَبَلَغْنَا آجَلَنَا الَّـذِي آجَلْتَ لَنَاءِ ٥﴾ (انعام:١٨/١)

"اے ہمارے پروردگار! ہم میں ایک نے دوسرے سے فائدہ حاصل کیا تھا اور ہم اپنی اس معین مدت تک پنچ جوتو نے ہمارے لیے مقرر کی تھی"

پورٹ کی گذت کہ الی لذتیں اور مثلاً بدکاروں طالموں مضدوں متکبروں ہیکڑی بازوں کی لذت کہ الی لذتیں استدراج اور اللّٰہ کی جانب سے امتحان ہیں۔ تا کہ انہیں بعد میں بڑے بڑے آلام ومصائب

کے اندر جتال کر دے اور آخرت کی بڑی ہے بڑی لذت سے انہیں محروم کر دیے جس طرح کہ کسی کے آگے لذیذ کھانا زہر آلود کرکے رکھ دیا جاتا ہے اس سے کھانے والے کی موت بقینی ہے گئی سے لکے استدراج ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ سَنَسْتَكُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ۞ وَ أَمْلِيْ لَهُمْ اِنَ كَيْدِيْ

مَتِيْنُ ٥ ﴾ (قلم: ٢٨/٢٨)

"جم انہیں اس طرح آ ہتہ آ ہتہ تھینجیں کے کہ انہیں معلوم بھی نہ ہوگا اور میں انہیں وصل دوں گا میری تدبیر بڑی مضبوط ہے"

بعض سلف صالحین نے اس آیت کی تغییر میں فرمایا ہے <sup>©</sup> جب بیدلوگ گناہ اور نافرمانی کرتے ہیں تب ہم انہیں نعتیں دیتے ہیں۔

﴿ حَتَىٰ إِذَا فَرِحُوْا مِمَا أُوتُوا آخَذُ نَهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ ۞ فَقُطِعَ كَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِيْنَ ظَلَمُوْا ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ ۞ ﴾

(انعام: ١/٣٥٠٥٣)

'' يبال تك كه جونعتين ان كوملى تقين ان كو پا كرخوش موئے \_ يكا يك جم في ان كو پكڙا پھر تو دہ بالكل حيرت زدہ رہ گئے''

اورای متم کے لذت اندوز لوگول کے حق میں اللہ کا بیارشاد ہے:

﴿ أَيَهُ مُنْبُونَ أَتَمَا غُمُدُهُ مِهِ مِنْ مَمَالٍ وَيَنِيْنَ ۞ أَسَارِعُ لَهُمْ فِي الْحَارِيْ وَمَنْ الْكَثَيْرِتِ \* بَلْ لَا يَشْعُونُ ۞ ﴿ (مومنون: ٥٥٠٥٥/٢٣)

'' كيابيد يوں مجھ بيشے ہيں كہ ہم جو بھى ان كے مال واولاد بر هار بے ہيں وہ ان كے ليے بھلائيوں ميں جلدى كررہے ہيں نہيں نہيں بلكہ يہ مجھتے ہى نہيں'۔

اورا یے بی لوگوں کے حق میں اللہ کا میدارشاد ہے:

﴿ فَلَا تُعْمِبُكَ آمْوَالُهُمْ وَلَا آوْكَادُهُمْ وَإِنَّا يُونِيُ اللَّهُ لِيُعَدِّبَهُمْ بِهَا فِي

الْحَيْوَةِ الدُّنْيَا ۞ (توبه: ٥٥/٩)

''اے پیغیر! پس آپ کوان کے مال واولا د تعجب میں نہ ڈال دیں۔اللہ کی جاہت یہی ہے کہاس سے انہیں دنیا کی زندگی میں ہی سزاوے (اور مبتلائے عذاب رکھے)''

تفسیر درمنشور (۳/ ۱۱۸)

مَآرِبُ كَانَتُ فِي الْحَيَاةِ لِآهُلِهَا عَذَابًا فَصَارَتُ فِي الْمَعَادِ عَذَابًا مَعَادِ عَذَابًا فَصَارَتُ فِي الْمَعَادِ عَذَابًا فَصَارَتُ فِي الْمَعَادِ عَذَابًا فَصَارَتُ مِن اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَذَابِ بَن كُرَهُ كُنُيلٍ.

تیسری: لذت وہ ہے جس سے آخرت میں اسے ندلذت ملے گی نداسے تکلیف پنچے گی اگر چہ آخرت کے کمال میں اس سے پچھنقص ضرور ہوگا۔ یہ وہ مباح لذتیں ہیں جن سے آخرت کی لذتوں کے لیے استعانت نہ کی جائے۔

اس تنم کی لذتوں سے لذت اندوز ہونے کا زمانہ نہایت قلیل اور مختصر ہے بندے کو چاہیئے انبی لذتوں میں اپنے کو مشغول رکھے جو اس کے لیے موجب خیر وفلاح ہوں۔رسول اللہ سُکھیم نے اس حدیث میں ای تنم کی لذتوں کے متعلق فرمایا ہے:

((كُلُّ لَهُو يَلُهُو بِهِ الرَّجُلُ فَهُوَ بَاطِلٌ اللَّارَمْيَةَ بِقَوْسِهِ وَتَادِيْبَةَ فَرَسَهُ ، وَمَلاَ عِتَبَةً امْرَأْتَةً فَإِنَّهُنَّ مِنَ الْحَقِّ)) ۞

"آ دمی کا ہر کھیل باطل ہے گر مگمان سے تیر چلانا گھوڑے کوادب سکھانا اپنی بیوی کے ساتھ کھیلنا یہ کھیل حق ہے۔"

جولذت مطلوب لذت کی معاونت کرے وہ حق ہے اور جولذت اس لذت کی معاونت نہ کرے باطل ہے۔

### \*\*\*



فَظَيْلُنَّ : ١١١

### محبت ِقر آن اور محبت ِيز دال

ندکورہ محبت بری اور قابل ندمت نہیں ہے۔ بلد محبت کی اقسام میں سے ایک قتم ہے۔
رسول اللہ علی اللہ علی اللہ علی اس محبت کرنا بھی اس فتم کی محبت ہے۔ محبت سے ہماری مراد ایک خاص محبت ہے اور وہ یہ کہ محبت کرنے والے کے قلب کو اس کے ذکر وفکر کی تمام قو توں کواپنی طرف موڑ کے ورنہ رسول اللہ علی اللہ علی محبت تو ہر مسلمان کے قلب میں موجود ہے۔ آپ کی محبت کے بغیر کوئی آ دمی مسلمان ہی نہیں ہوسکتا۔ اور محبت کے بے شار درجات اور مراتب ہیں جن کا احساء و اطاط اور شار کرنا مشکل ہے۔

یہ محبت لطف و مہر بانی کے جذبات پیدا کرتی ہے مصائب و تکالیف کا بوجھ ہاکا کرتی ہے بخیل کے اندر سخاوت کی روح پیدا کرتی ہے بزدلوں کو بہادر دلیر بنا دیتی ہے ذہن اور عقل میں

لطافت و پاکیزگی پیدا کرتی ہے نفس میں تازگی پیدا کرتی ہے اور حقیقی عیش و زندگی کوخوشگوار بناتی ہے۔ بیتمام مقدس صفات حرام صورتوں کی محبت اور حسن پرتی سے حاصل نہیں ہوسکتیں۔

قیامت کے دن جب کہ بندے اللہ کے حضور میں حاضر ہوں گے اور بندوں کے سرائر اور اعمال مخفیہ ظاہر ہوں گے۔ایسے بندوں کے سرائر اور اعمال تمام سے بہتر ہوں گے ان کے سرائر میں سرتاسر خیر وفلاح ہی ہوگی۔جیسا کہ کسی شاعر نے کہا ہے:

سَيَبُقِي لَكُمُ فِي مُضُمَّرِ القَلْبِ وَالْحَشَا سَرِيُرَةُ حُبِّ يَوُمَ تُبَلِّى السَّرَاثِرُ "قلب اور اندرون شَمَ قلب كَ مُحِت كِسرائر باقى ربين كَ-اس دن تك كه جس دن سرائر ظاہر كے جائيں كے " الله والنشافي المراجع المراجع

یقیناً یہ مجت چہرے کو نورانی کرتی ہے سینے میں انشراح وفراخی پیدا کرتی ہے قلب کو زندہ کرتی ہے اور جو حال محبت اللی کا ہے وہی حال محبت کلام اللی کا ہے کیوں کہ کلام اللی کی محبت علامت ہے محبت اللی کا۔اگرتم اپنے اندر یا کسی دوسرے کے اندر محبت اللی کا اندازہ کرنا چاہتے ہوتو دیکھولو کہ تمہارے اندر یا اس کے اندر محبت کلام اللی کس قدر ہے؟ آلات طرب و سرورگانے بجانے کی ساعت کا شوق زیادہ ہے یا قرآن حکیم سننے کا؟ کیونکہ جوآ دمی جس سے محبت کرتا ہے اس کی با تیں اسے سب سے زیادہ محبوب اور مرغوب ہوتی ہیں جیسا کہ کہا گیا ہے:

اِن کُنْتَ تَزُعَمُ حُبِّی فَلِمَ هَجَوُتَ کِتَابِی ؟ اَمَا تَأُمَّلُتَ مَا فِیُهِ مِنُ لَذِیُذِ خَطَابِی ؟

ومرغوب خطاب پرتو نے فور وتامل کیوں نہیں کیا؟'' سیدنا عثمان کا قول ہے:

((لَو طَهُرَتُ قُلُو بُنا لَمَا شَبِعَت مِنُ کَلَامِ اللّٰهِ)) ◆

((لَو طَهُرَتُ قُلُو بُنا لَمَا شَبِعَت مِنُ کَلَامِ اللّٰهِ)) ◆

(الوطهرت فلوبنا لها شبعت مِن كالأم الله)) \*
"اگر مارے قلوب پاك موتے تو كلام الله سے بھی شكم سر ند موتے."

اور حقیقت بھی یہی ہے کہ ایک محب اپ حقیق محبوب کے کلام سے سیر بھی کس طرح ہوسکتا ہے؟ ایک مرتبدرسول الله سکا اللہ سکا اللہ سے سیدنا عبداللہ بن مسعود سے فرمایا:

((افُرَأْ عَلَيَّ)) " كُهُ قِرْ آن مجھے يڑھ كرساؤ\_"

سیدنا عبداللہ بن مسعودؓ نے عرض کیا: قرآن تو آپ پر اترا ہے اور میں پڑھ کر ساؤں؟ آپؑ نے فرمایا:

((اِينِيُ أُحِبُّ أَنُ ٱسمَعَةً مِنْ غَيْرِي))

''میں پند کرتا ہوں کہ میں کسی دوسرے سے قرآن سنوں۔''

سيدناعبدالله بن معودٌ نے سور ئه نسا شروع کی يہاں تک کہ اس آيت پر پنجے: ﴿ قَلَيْفَ إِذَا جِنْمَنَا مِنْ كُلِّ أُمَّلَتِم لِشَهِيْدٍ وَّجِنْمَنَا بِكَ عَلَى لَهَوُّكُا وَ اَلَّهُ اَلَّ

شَهِيْدًا ٥ ﴿ (النسا: ١٠١/١٠)

'' بھلا اس دن کیا حال ہوگا جب ہم ہرامت کے گواہ طلب کریں گے۔ اور اے پنیمر! ہم تہمیں بھی اس امت کی گواہی کے لیے طلب کریں گے۔''

<sup>♦</sup> كتاب الزهد (ص:١٥٩)

## 深 (內山地區 紫水水水水水水水水水水)

توعبدالله بن معود في فرمايا: ((حَسُبُكَ)) "اتناكافي بي؟"

سیدنا عبداللہ بن مسعودؓ نے اپنا سراونیجا کرکے رسول اللہ طافیۃ کی طرف دیکھا تو آپ رورہے ہیں۔آئکھوں سے آنسوؤں کی جھڑی گلی ہوئی تھی۔ ◆

رسول الله مَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَوْلُ قُرْآنَ مِنْ دو\_سيدنا ابومولُ قرآن مِن دو\_سيدنا ابومولُ قرآن يرجع اورصحابه كرام بزعورت منتهر ﴿

قرآن علیم سے محبت رکھنے والوں کا وجد وق لذت طاوت مسرت ساع شیطانی اور گانے بجانے والے کے وجد وق لذت وحلاوت اور مسرت سے لاکھوں درج بڑھا ہوا ہوتا ہے۔ اگرتم کسی آ دمی کو دیکھو کہ اسے اشعار سننے کا شوق زیادہ ہے۔ اشعار سے اس کے اندر ذوق و وجد کس قدر پیدا ہوتا ہے؟ اور پھر دیکھواسے قرآن حکیم سننے سے ذوق وجد پیدا ہوتا ہے یا نہیں؟ اگر قرآن حکیم سننے سے ذوق و وجد پیدا نہیں ہوتا تو اس کا حال وہ مجھو جو کسی شاعر نے کہا ہے:

تُقُرَ عَلَيْكَ الْخَدُمَةُ وَآنَتَ جَامِدٌ كَالْحَجَدِ وَبَيْتٌ مِنَ الشَّعْرِيُنْشَدُ تَمِيُلُ كَالسُّكُرَانِ
"" تيرے سامنے ہم قرآن پڑھتے ہيں تو غير متحرك پھركى مانند ہوتا ہے اور جب كوئى شعر پڑھاجا تا ہے تو برمستول كى طرح جھومتا ہے۔"

یہ حالت اس امرکی دلیل ہے کہ اس کا قلب محبت الہٰی سے خالی ہے اور اسے صرف سائ شیطانی سے تعلق ہے اور افسوں ہے فریب خور دہ لوگ ساع شیطانی کو بھی کوئی چیز سیجھتے ہیں۔ عشق وحسن پرتی کے جو فوائد اور منافع پیش کیے گئے ان سے لاکھوں درجہ زیادہ اللہ ک اللہ کے کلام کی اللہ کے رسول کی محبت میں فوائد اور منافع موجود ہیں۔ بلکہ اس محبت کے سواتمام محبتیں بے سوڈ بے فائدہ اور بے نفع ہیں۔ اس محبت کے سواجس قدر بھی محبتیں ہیں اگر وہ محبت الہٰی میں اعانت نہیں کرتیں اور حقیقی محبوب کی طرف راہ نمائی نہیں کرتیں تو وہ ساری محبتیں باطل ، غلط اور بے سود ہیں۔

صحیح بخاری کتاب فضائل القرآن باب قول المقری للقاری حسبك (حدیث ۵۰۵۰)

 صحیح مسلم کتاب صلاة المسافرین باب فضل استماع القرآن (حدیث ۵۰۰۰)

<sup>🕏</sup> فضائل القرآن لابي عبيد (ص: ٤٩)



(فَطَيِّلْنَ : ۱۱۲)

### عورت سے محبت کرنا جائز ہے؟

عورتوں ہے محبت کرنے میں محبّ قابل ملامت نہیں ہے۔ بلکہ عورتوں ہے محبت کرنا مرد کا کمال ہے۔اللہ نے خود بندوں پر اس کا احسان جنایا ہے کہ تمہاری تسکین وتسلی کے لیے ہم نے تمہارے جوڑے بنا دیئے۔ چنانچہ ارشاد ہے:

﴿ وَمِنْ النِيَّةِ اَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ اَلْفُسِكُمْ اَزْوَاجًا لِنَسَّكُمُنُوْآ اللَّهُمَّا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مُوَدَّنَا ۚ وَرَحْمَهُ ۚ ٥﴾ (الروم: ٢١/٣٠)

''اور اللہ کی نشانیوں میں سے ایک نیے نشانی تبھی ہے کہ تمہارے لیے تمہاری ہی جنس کی بیویاں پیدا کیس تا کہتم ان سے آ رام پاؤ اور اس نے تمہارے درمیان محبت اور میر انی قائم کر دی ہے''

مہر بائی قائم کردی ہے'' اس آیت میں اللہ تعالی نے عورتوں کو مردوں کے لیے تسکین قلب کا موجب بتلایا ہے

عورت مرد دونوں میں خالص محبت رحم ومؤدت پیدا کر دی ہے۔ اس کے بعد ہی الله تعالیٰ نے وضاحت کر دی کہ کونی عورتیں مرد کے لیے حلال اور جائز ہیں اُور کونی حرام و ناجائز؟ ارشاد

: 46



پروین وہ چاہتے ہیں کہتم اس سے بہت دور ہث جاؤ''

امام سفیان توری موسید نے اپنی تفسیر میں طاؤس میسید کے بیٹے سے بیان کیا ہے کہ طاؤوں میسید جب بھی عورتوں کو دیکھ لیتے تو صبر نہ کر سکتے۔

### عورت پرنظر پڑے تو کیا کریں؟

صحیح مسلم میں سیدنا جابر یان کرتے ہیں کہ رسول اللہ طاقی کی نگاہ یکا کیک عورت پر پڑگئی آپ ای وقت سیدہ نینٹ کے پاس تشریف لے گئے اور ان سے اپی ضرورت پوری کی اور فر مایا:

((الَّ الْمُرُأَةَ تُقْبِلُ فِی صُورَة شَیطان و تَکُبِرُ فِی صُورَة شَیطان فَاذَا

رَأَی اَحَدُکُمُ امُراَّةً فَاعُجَبَتُهُ فَلَیَّاتِ اهْلَةً فَانَّ ذَالِكَ یَرُدُّمَافِی نَفُسِهِ)) الله رَأَی اَحَدُکُمُ امُراَّةً فَاعُجَبَتُهُ فَلَیَّاتِ اهْلَةً فَانَّ ذَالِكَ یَرُدُّمَافِی نَفُسِهِ)) الله دُرُونِ اَحْدَکُمُ امْراً اِنَّ فَاعُجَبَتُهُ فَلَیْاتِ اهْلَةً فَانَّ ذَالِكَ یَرُدُّمَافِی نَفُسِهِ)) الله دورت شیطان کی صورت میں سامنے آتی ہے۔ اور شیطان کی صورت میں واپس او تی ہے۔ اور شیطان کی صورت میں واپس لوثی ہے جبتم میں سے کی کی نگاہ کی عورت پر پڑے اور اسے اپنی طرف متوجہ کر لئے تو چاہے کہ وہ اس سے اس کے نفس کے خیالات دور ہو جائیں گے۔'

اس حدیث کے اندر بہت سے فوائد ہیں: ایک بید کہ اگر کسی غیرعورت پرنگاہ پڑجائے اور دل میں اس کی جانب سے خطرات و خیالات پیدا ہو جائیں تو اپنی بیوی سے جواسی عورت کی ہم جنس ہے اپنی حاجت پوری کر کی جائے۔ اس سے انسان کو تسکین و تسلی ہو جاتی ہے۔ جیسا کہ ایک کھانے کی بجائے دوسرا کھانا کھا لینے سے اور ایک کپڑے کی بجائے دوسرا کپڑا پہن لینے سے تسکین و تسلی ہ جاتی ہے۔

دوسرایہ کہ رسول اللہ مٹائیل نے تھم فر مایا کہ اگر کسی عورت کی خوبصورتی شہوت برا پیخنہ کر دے تو اس وقت اس کا علاج کر لیا جائے اور اس کا بہترین علاج یہ ہے کہ اپنی بیوی سے اپنی خواہش پوری کرلی جائے اس سے اس کی شہوت کم ہو جاتی ہے۔

آپ کا بیتم ایسا ہی ہے جیسا کہ آپ نے دوبا ہم محب کرنے والوں کے متعلق عقد نکاح کردینے کا تھا دیا تھا جیسا کہ سنن ابن ماجہ میں ایک مرفوع حدیث میں مروی ہے:

تفسیر سفیان ثوری (ص: ۹۳) تفسیر ابن جریر (۵/ ۱۹) حلیة الاولیاء (۱/ ۱۳) تفسیر درمنشور (۱/ ۱۳۰)
 صحیح مسلم کتاب النکاح باب ندب من رای امراة فوقعت فی نفسه (حدیث ۱۳۰۳)



//تم موجت کرنے والوں کے لیے نکاح سے بہتر کوئی چیز نہیں۔''

عاشق کا نکاح معثوق ہے کر دینا ہی اس کے عشق کی دوا ہے۔ اس مرض کی یہ دوا اللہ نے از روئے شرع اور قدر مقرر کر دی ہے۔

میددوااللہ کے پینجبرسیدنا داؤد طالیہ نے بھی کی کہ حرام سے احتر از کرتے ہوئے نکاح سے
کام لیا۔ کسی عورت سے محبت ہوگئی تو اسے اپنے نکاح میں لے لیا۔ اس بارے میں سیدنا داؤد طالیہ کی توبہ تو بارگاہ اللی میں ان کی قدرومنزلت اور عالی درجہ کے اعتبار سے تھی۔ اس سے زیادہ ہم اس بارے میں یہاں کچھنہیں کہنا جا ہے۔

سیدہ زینب بنت بحش فاٹھا کے قصہ پر بھی ہم پچھ روشیٰ ڈال دیتے ہیں۔قصہ یہ ہے کہ سيدنا زيد ر الفؤاسيده زينب وللفا كوطلاق دينا جائة تصران مين باجم موافقت نبين تقى سيدنا زید والٹو خدمت نبوی میں حاضر ہوئے اور ان کو علیحدہ کرنے کے متعلق آپ کی رائے طلب کی۔ آپ ؓ نے ان کوطلاق دینے ہے روک دیا لیکن آپ کو اچھی طرح معلوم تھا کہ سیدنا زید ڈٹاٹڈ جلد انہیں چھوڑ دیں گے اور یہ بھی آپ کومعلوم تھا کہ ان کی علیحد گی کے بعد آپ ان سے نکاح کریں گے لیکن میہ بات آپ اپنے ول میں مخفی رکھتے تھے کدلوگ اس بارے میں چرجا كرين ك كدرسول الله من الله عن في اي بيوى سن فكاح كيا-سيدنا زيد والله آب من الله کے بیٹے نہیں تھے بلکہ متنی (منہ بولے بیٹے) تھے لیکن عرب متنی کو بیٹا کہتے تھے۔رب العالمین کا پیمقصد تھا کہ بندوں کی مصلحتوں کے پیش نظراس بارے میں ایک عام قانون بنا دیا جائے۔ جب سیدنا زید مخافظ نے سیدہ زینب بھٹا کوطلاق دے دی اور ان کی عدت طلاق پوری ہو گئی تو آپ نے اسے لیے سیدنا زید والٹو کو پیغام دے کر بھیجا۔ سیدنا زید والٹو سیدہ زینب والٹو کے مکان پر پہنچے اور دروازے کی طرف پیٹھ کر کے کھڑے ہو گئے۔رسول اللہ مُن لِیُغُمُّ کا پیغام لے کر گئے تتھے۔غیرت نے تقاضہ نہ کیا کہ منہ سامنے کرکے کھڑے ہوں۔ دروازے سے دور رہ کر آ واز دی: زینب ڈبھا میں تمہارے پاس رسول اللہ ٹاکھا کا پیغام لے کرآیا ہوں۔سیدہ زینب ٹافٹا اپنے گھر کی معجد کے محراب میں کھڑی ہو کئیں اور نماز شروع کر دی۔ چنانچہ آپ کے نکاح

# 深 (內丘山色) 聚卷黑卷黑色(10)

کی ولایت خودرتِ قدوس نے کی اور عرش معلی پر رسول اللہ منگھ سے آپ کا نکاح کر دیا اور اللہ کی جانب سے بیوحی اتری:

﴿ فَلَمَّا قَضَى زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرًّا زَوَّجُنَّكُهَا ۞ (احزاب: ٢٢١/٢٢)

'' پھر جب زید نے اس عورت سے غرض پوری کرلی تو ہم نے تمہارے ساتھ اسکا نکاح کردیا۔''
اس آیت کے اتر نے کے بعد رسول الله علی الله علی فرا سیدہ زینب کے گھر تشریف لے گئے۔سیدہ زینب بھی اس بات پر ہمیشہ رسول الله علی کا دوسری بیویوں کے سامنے فخر کیا کرتی تھیں کہ تہارا نکاح تمہارے گھر والوں نے پڑھایا ہے لیکن میرا نکاح تو عرش معلی پرخود الله تعالی نے پڑھایا ہے۔ بھر سول الله علی الله تعالی نے پڑھایا ہے۔ بھر سول الله علی الله علی الله علی الله تعالی ہے۔

یدامر نقینی ہے کہ رسول اللہ طاقیم عورتوں ہے محبت رکھتے تھے جیسا کہ سیدنا انس طاقت بیان کرتے ہیں جے نسائی نے اپنے سنن میں اور طبرانی نے اپنی اوسط میں بھی روایت کیا ہے۔ رسول اللہ طاقیم نے فرمایا:

(حُیّبَ اِلَیَّ مِنُ دُنُیَاکُمُ النِّسَاءِ وَالطِّیُبُ وَجُعِلَتُ قُرَّهُ عَیُنِی فِی الصَّلاَةِ)) ﴿
دُنْتِهَاری وَنِیا مِیں سے تین چزیں جھے مجوب ہیں عورتیں خوشبواور نماز میری آتھوں
کی غیبی سے ''

یہ فیک ٹھیک حدیث کے الفاظ ہیں۔ باہر کا ایک لفظ نہیں، جیسا کہ بعض نے بیالفاظ بڑھائے ہیں: حبب الی من دنیا کم ثلاث (تمہاری دنیا میں سے مجھے تین چیزیں محبوب ہیں۔)

یں بحبب بھی مل دیو علم مور مور کر ہوتی ہے گا۔ اور الفاظ بھی روایت کیے ہیں: أصبو عن الطعام والشراب والا أصبو عنهن (میں کھانے پینے سے صبر کرسکتا ہوں، لیکن عورتوں سے صبر نہیں کرسکتا )۔ صبر نہیں کرسکتا)۔

الله تعالى ك وشمن يبودي رسول الله عظم عدر ت اور كت من كري كابرا

صحیح بخاری کتاب التوحید باب (و کان عرشه علی الماء) (حدیث ۲۳۲۰) مختصرا و صحیح مسلم کتاب النکاح باب زواج زینب بنت جحش ﷺ (حدیث ۱۳۲۸) بی تفیل کی مملم کی روایت میں ہے۔

 <sup>♦</sup> مسند احمد (٣/ ١٢٨) سنن نسائي. كتاب عشرة النساء. باب حب النساء (حديث ١٣٣٩)
 المعجم الاوسط للطبراني (٥٧٦٨) ليناس من (ونياكم" كى بجائے "من الدنيا" كے الفاظ ميں۔

深 (內上海) 大學學學學學

مقصدیہ ہے کہ عورتوں سے شادیاں کرتے رہیں۔اللہ نے یہود کے خیالات کی تر دید فرمائی اور جمادیا کہ آپ کی شان نہایت بلند ہے، فرمایا:

﴿ أَمْ يَخْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا أَتُهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضِّلِهِ ﴾ (النساء: ١٥٣/٥)

" الله نے جوابے فضل سے لوگوں کو نعت عطافر مائی ہے، اس پرجل مرتے ہیں۔"
امام الحفاء سیدنا ابراہیم علیہ کے نکاح میں سیدہ سارہ جیسی حسین وجیس اور دنیا جہان کی
عورتوں سے زیادہ خوبصورت تھیں۔ پھر بھی آپ نے سیدہ ہاجرہ سے اپنا رشتہ قائم کیا۔ سیدنا
داؤد کے پاس ننانو سے ہویاں تھیں۔لیکن ایک اور عورت سے محبت ہوگئ تو اس سے نکاح کرکے
سو پوری کرلیں۔ ﴿ سیدنا داؤد کے بیٹے سیدنا سلیمان بیٹی ایک رات میں ننانو سے ہویوں کے
پاس جایا کرتے تھے۔رسول اللہ تا پیٹا ہے کی نے پوچھا: آپ کوکس بیوی سے زیادہ محبت ہے؟
آپ نے فرمایا: عائشہ سے۔ ﴿ سیدہ خدیجہ الکبریٰ کے متعلق پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا:

(( إِنِّي رُزِفُتُ حُبِّهَا)) ۞ " مجھان كى محبت دى گئى ہے۔"

لَيْ مَعَلَّوم ہوا كہ عُورتوں سے محبت كرنا انسانى كمالات ميں سے ہے چنانچہ سيدنا ابن عباس فرماتے ہيں: ((خَيرُ هٰذِهِ اللاَمَّةِ اَكْثَرُ هُمُ نِسَاءً)) ۞

"اس امت میں بہترین آ دی وہ ہے جس کی عورتیں زیادہ ہیں۔"

امام احد یخ فرمایا ہے جلولا ﴿ کی فَتْح کے موقع پرسیدنا عبداللہ بن عمر ﷺ کے حصہ میں ایک باندی آئی تھی' نہایت خوبصورت تھی۔اس کی گردن ایک تھی گویا چاندی کی صراحی۔اسے دیکھ کرسیدنا عبداللہ سے صبر نہ ہوسکا اور لوگوں کی موجودگی میں اسے چومنا شروع کر دیا۔ ﴿ اِس وَقعہ سے امام احد نے اسپر شدہ باندیوں سے فائدہ اٹھانے کے جواز پر استدلال کیا

۞ صحيح مسلم- كتاب فضائل الصحابة- باب من فضائل خديجة ام المومنين الله المديث محديث (حديث ٢٣٣٥)
 (حديث ١٤٥٥/ ٢٣٣٥)
 ۞ صحيح بخارى- كتاب النكاح باب كثرة النساء (حديث ٥٠١٩)

♦ التاريخ الكبير للبخارى (١/ ٣١٩) زم الهوى لابن الجوزى (١٦٣) اعتدال القلوب للخرائطي (ص:٠٥٠)

<sup>﴿</sup> صحيح بخارى - كتاب الايمان والنزور - باب كيف كانت يمين النبي 機 (حديث - ١٢٣٢) صحيح مسلم - كتاب الايمان - باب الاستثناء في اليمين (حديث - ١٦٥٣) ﴿ صحيح بخارى -كتاب فضائل اصحاب النبي 機 باب قول النبي 機 "لو كنت متخذ اخليلا" (حديث - ٣٦٩٣) صحيح مسلم - كتاب فضائل الصحابة - باب من فضائل ابي بكر الصديق 機 (حديث - ٣٣٨٣)

<sup>﴿</sup> جلولا خراسان جاتے ہوئے راستہ میں بڑتا ہے ١٦ھ میں مسلمانوں اور ایرانیوں میں یہاں بخت جنگ ہوئی تھی اس جنگ میں بیہ جاربیہ بھی گرفتار ہوکر آئی تھی اور تقتیم میں سیدنا عبداللہ بن عمر کے حصہ میں آئی تھی۔

الله دَواكِشَافي كِيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

ہے۔ استبراء رحم سے قبل جماع وہم بستری کے سوا دوسرا فائدہ اٹھایا جا سکتا ہے۔ بخلاف اس باندی کے جو چند آ دمیوں میں مشترک ہو۔ اس سے کسی قسم کا فائدہ اٹھانا جائز نہیں ہے۔ کیونکہ مشترک باندی میں بیدامکان ہے کہ کسی کا حصہ فنخ کیا جائے اور ایسا ہوتو غیر کی باندی سے فائدہ اٹھانا لازم آئے گا اور بیرحرام ہے۔

#### واقعه مغيث طالفظ:

رسول الله مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُه

سیدنا عبال ﷺ سیدنا عبال ﷺ ((یَا عَبَّاسُ اللّا تَعُجِبُ مِنْ حُبِ مُغِیْثِ بَرِیُرةً وَمِنُ بُغُضِهَا لَّهُ؟)) ♦ "اےعباس! مغیث کی محبت اور بریرۃ ڈاٹٹؤ کی ان نے نفرت پر آپ کو تجب نہیں ہوتا؟" رسول اللہ ظافیۃ نے مغیث کو اس محبت کی وجہ ہے برا بھلانہیں کہا کیونکہ عشق ومحبت غیر اختیاری ہے۔ رسول اللہ ظافیۃ نے اپنی تمام ہویوں میں باری تقیم کر دی تھی۔ اور سب سے میاوات برت رہے تھے۔ لیکن پھر بھی بارگاہ اللی میں التجاء کرتے تھے:

((اَللَّهُمَّ هٰذَا قَسُمِىُ فِيُمَا اَمُلِكُ وَلَا تَلُمُنِي فِيُمَا لَا اَمُلِكُ)) \*
داك الله : جوميرك اختيارين عمين في اس طرح تقيم كرديالين جوميرك

٠ صحيح بخاري ـ كتاب الطلاق ـ باب شفاعة النبي تُلَيُّم في زوج بريره (حديث ـ ٥٢٨٣)

سنن ابی داود کتاب النکاح باب فی القسم بین النساء (حدیث ۱۳۳۳) سنن ترمذی کتاب النکاح باب ماجاء فی التسویة بین الضرائر (حدیث ۱۱۳۰۰) سنن نسائی کتاب عشرة النساء باب میل الرجل الی بعض نسائه (حدیث ۱۳۹۵) سنن ابن ماجه کتاب النکاح باب القسمة بین النساء (حدیث ۱۹۵۱) اس روایت کام سم اوزاران کی کیک الارواء (۲۰۱۸)

اختیار میں نبیں ہے اس میں مجھے ملامت نہ کر۔"

لعنی محبت غیراختیاری چیز ہے۔اس میں ملامت نه کرنا اور بیاس آیت کی اتباع ہے اور الله تعالی کا ارشادے:

﴿ وَلَنْ تَشْتَطِيْعُوا آنُ تَعْدِلُوا بَيْنَ اللِّسَاءِ وَلَوْ حَرَضَتُمْ ۞

"تم سے بیاتو مجھی نہ ہوسکے گا کہ اپنی تمام ہوایوں میں برطرح عدل کرو گوتم اس کی كتني بي خوا بش وكوشش كراؤ"

لینی محبت و جماع میں مساوات و برابری کرنا بہت دشوار ہے اور اس لیے اللہ نے اس فرمان کے بعد یہی ارشاد فرما دیا کہ مساوات دشوار ہے لیکن تم ایک ہی عورت کی جانب کلیتًا نہ جَمَكَ بِرْنا فرمايا: ﴿ فَلَا تَمِينُوا كُلُّ الْمُثِلِ ۞ (نساء: ١٢٩/٣)

"تو بالكل ايك بي كي طرف مت جهك جاؤ" ـ

خلفاء راشدین جوسب سے زیادہ رحم دل تھے ۔عشاق کے حق میں حائز معثوقوں سے سفارش کردیا کرتے تھے۔ جیسا کہ سیدنا ابو بمر صدیق رفائٹۂ اور سیدنا عثان رفائٹۂ کاعمل متہمیں پہلے معلوم ہو چکا ہے۔سیدناعلی ٹٹاٹٹا کا بھی یہی عمل تھا۔ ایک مرتبہ رات کے وقت سمی عرب كارك كوكى كے كھرييں ياليا جے لوگوں نے بكر ليا۔ لاكے سے آپ نے يو چھا: تيرا كيا قصه ع؟ ال في كها مين چورئيس مول بلكسيا قصه يدع:

تَعَلَّقُتُ فِي دَارٍ الرَّبَاحِي خَوُدَّةً لَهَا ۚ يَذِلُّ لَهَا مِنُ حُسُنِ مَنْظَرِهَا الْبَدُرُ فِي بَنَاتِ الرُّومِ حُسُنٌ مَنْصِبٌ إِذَا افْتَخَرَّتُ بِالْحُسُنِ خَافَبِهَا الْفَخُرُ فَلَمَّا طَرَقَتُ الدَّارَ مِنْ حُرِّ مُهُجَتِي ٱبَيْتَ وَفِيُهَا مَنُ تُوْقِدُهَا الْجَمْرُ تَبَادَرَ أَهُلُ الدَّارِبِي ثُمَّ صِيَّحُوا هُوَ اللَّصُّ مَحْتُومًا لَهُ الْقَتُلُ وَالْأَسْر

جب سیدناعلی طانونے اس کا قصد سنا تو آپ پر رفت طاری ہوگئی اور مہلب بن رباح ے کہا: اس عورت کے بارے میں اس پر رحم کرو۔مہلب نے کہا: اس سے پوچھیے بدکون مخص ہے؟ آپ نے کہا: پینہاس بن عیبنہ ہے۔اس نے کہا کہاجھا جاؤ! یہ یا ندی میں نے اسے بخش دی۔سیدنا معاویہ ؓ نے ایک باندی خریدی۔اس سے آپ کو انتہا درجہ محبت تھی۔ ایک دن آپ نے اے بہ شعر پڑھتے سا:

وَفَارَقَتُهُ كَالُغَصُنِ يَهُتَرُّ فِي الثُّرٰي

طَرِيْرًا وَسِيَمَا طَرَّ شَارِبُهُ

سیدنا معاویہ نے اس سے پوچھا: ایسا کون شخص ہے؟ اس نے کہا: مجھے میرے پہلے آقا سے محبت ہے۔سیدنا معاویہ والٹو نے اس وقت اسے واپس کر دیا اور اس جاریہ کا داغ محبت ہمیشہ آپ کے دل پر رہا۔

زمخشری نے اپنی رہاعی کے اندرایک واقعہ لکھا ہے کہ زبیدہ جب مکہ معظمہ جا رہی تھی تو مکہ معظمہ کے راستہ میں ایک دیوار پر بیشعر لکھے دیکھے:

أَمَافِي عِبَادِ اللّٰهِ اَوُ فِي اِمَامِهِ
كَرِينٌ مُنجُلِي الْهَمَّ عَنُ ذَاهِبِ الْعَقُلِ
لَهُ مَقُلَةٌ آمًا الْمَاقِي قَرِيْحَةٌ
وَامًّا الْحَشَا فَالنَّارُ مِنهُ عَلَى وِجُل

خرائطی نے کہا ہے کہ سلیمان بن عبدالملک کے پاس ایک غلام اور ایک باندی تھی ان دونوں میں انتہا سے زیادہ عشق ومحبت تھا۔ ایک دن اس غلام نے اس جاریہ کے نام بیا شعار لکھ بھیے:

深 ( ) 是是是是一个

اس باندی نے اس کے جواب میں سالھ بھیجا:

خَيْرًا رَأَيْتُ وَكُلَّ مَا اَبَصَرُتَهُ سَتَنَالُهُ مِنِي بِرَغُمِ الْحَاسِدِ إِنِّي لَأَرُجُوانُ تَكُونَ مَعَانَقَي وَتَبِيْتُ مِنِّي فَوْقَ ثَلَي نَاهِدٍ وَرَاكَ بَيْنَ خَلَاخِلِي وَدَمَّا لِجِي وَارَاكَ فَوْقَ تَرَائِيي وَمَحَاسَدِي

سلیمان کو جب بیرقصه معلوم ہوا تو اس نے ان دونوں کا نکاح کر دیا اور دونوں کوخلعت و مال سے خوب خوب نوازا۔

جامع بن مرجیہ نے کہا ہے: میں نے مفتی مدینۂ سعید بن المسیب سینیہ سے دریافت کیا: آ دی کسی سے عشق ومحبت رکھے تو کوئی گناہ نہیں ہے؟ انہوں نے جواب دیا'' ملامت اس پر ہے جو تمہارے اختیار میں ہو۔ اس کے بعد سعید نے فرمایا: قتم اللہ کی! مید مسئلہ مجھ سے کسی نے نہیں پوچھا اور اگر کوئی دوسرا پوچھتا تو میں جواب بھی نہ دیتا اور دیتا تو یہی دیتا جو تمہیں دیا ہے۔

عورتوں سے محبت کی اقسام:

عورتوں سے عشق تین قتم کا ہے:

پہلاعشق: وہ جوعین تقرب النی اور اطاعت و ثواب کا موجب ہے اور وہ یہ ہے کہ مرد اپنی بیوی یا باندی سے محبت کرے۔ بیعشق مفیداور موجب اجرو ثواب ہے۔ بیعشق انسان کوان مقاصد کی طرف لے جاتا ہے جن مقاصد کے لیے نکاح شروع ہوا ہے۔ بیعشق اسے اس کی 深 (色压量的 紫色深色紫色彩色

آ کھ اور قلب کوغیر کی جانب ماکل ہونے سے روکتا ہے اور اس سبب سے بیعشق عند اللہ اور عند الناس قابل تعریف سمجھا جاتا ہے۔

دوسراعشق: وہ ہے جو اللہ تعالیٰ کی خفگی ناراضی اور دوری رحت کا موجب ہے۔ بیعشق دین و دنیا دونوں کے لیے سخت مصر ہے اور وہ امر دول (بغیر داڑھی والے نوجوان) کاعشق ہے۔ امر دول کے عشق میں جو بھی مبتلا ہوا اللہ کی نگاہ سے گر گیا۔ اور اللہ نے اسے اپ دروازے سے نکال دیا۔ اس کے قلب کو اپنے سے دور پھینک دیا۔ یہ بندے کے لیے بڑے دروازے سے بڑا حجاب ہے جواسے اللہ سے دور رکھتا ہے۔ جیسا کہ بعض اسلاف کا قول ہے:

''جو بندہ اللہ کی نگاہ ہے گر جاتا ہے اللہ اسے امر دوں کی محبت میں مبتلا کر دیتا ہے۔''

بیرمجت قوم لوط میں عام تھی اور اس قوم کی بیہ جبلت بن چکی تھی۔ بیہ مرض اس قوم میں عام طور پر پھیل گیا تھا اور اس قوم پر جوعذاب الٰہی اترا اسی عشق کی وجہ سے اترا' جیسا کہ اللہ تعالٰی کا ارشاد ہے۔

﴿ لَعَتُرُكَ إِنَّهُمُ لَفِي مَتَكُنَ تِهِمْ يَعْمَهُونَ ۞ ﴿ (حجر: ٢/١٥) "تمهارى عمر كى قتم! يولواطت كرنے والے لوگ اپنى بدمتى ميں سر گروال بين (جھوم رہے بين)"

اس مرض کا علاج اور دوایہ ہے کہ بندہ اللہ مقلبُ القلوب کی بارگاہ میں دعاء والتجاء اور فریاد و زاری کرے اور اللہ ہے قریب ہونے کی کوشش کرے اور اپنے آپ کو ہمیشہ ذکر اللی میں مشغول رکھے اور سیچ دل کے ساتھ اللہ کے سامنے روئے اور گڑ اگڑ ایۓ اللہ ہے تعلق جوڑ ہے اس عشق ہے جو مصائب وآلام چہنچتے ہیں اور اس لذت ہے جو لذتیں فوت ہوتی ہیں ان پرغور کرے اور خوب غوب کو رکھے کہ اس محبت ہے محبوب اعظم ہے رشتہ ٹوٹ جائے گا اور بڑے ہے بڑا عذاب اس پر مسلط ہو جائے گا۔ ان تمام باتوں کے بعد بھی یہ آدی اپنے محبوب اعظم کے مقابلہ میں اس محبوب کو رہے و بات ہوتی جان ہ پر جنازہ پڑھے لے اور سمجھ لے کہ یہ اس محبوب کو رہے و رہے اور سمجھ لے کہ یہ اس محبوب کو رہے دیتا ہے تو اب اس پر قابو یا چکی ہے۔ جس سے نجات ورستگاری و شوار ہے۔ بلا اور مصیبت پوری طرح اس پر قابو یا چکی ہے۔ جس سے نجات ورستگاری و شوار ہے۔

تیسراعشق: وہ ہے جومباح اور غیر اختیاری ہے۔مثلاً کسی کے سامنے نا گہانی طور پر کوئی عورت آگئی اور اس سے اس کے اندر عورت آگئی اور اس سے اس کے اندر عشق کی آگ بھڑک اٹھی۔لین اس عشق کی وجہ سے اس سے کوئی گناہ سرز ذہیں ہوا اور اس نے

دولفشافی کی موافده نیس کے دملات ہے۔ کوئی نافر مانی نیس کی۔ بیعثق غیر افتیاری ہے جس پر کوئی موافده نیس ہے نہ ملامت ہے۔

وں نامرہاں میں اس سے جہ سی بیرا عبیاری ہے، سی پر توی مواحدہ میں ہے جہ ملامت ہے۔
لین اس قتم کے عاشق کے حق میں زیادہ سے زیادہ مفید بات یہ ہے کہ حق الامکان اس کی مدافعت کرے اور اللہ ہے محبت کا رشتہ مضبوط کرنے کی کوشش کرے۔ یہ چیز اس کے حق میں سب سے زیادہ مفید اور سود مند ہے۔ نیز اس پر فرض ہے کہ اپنے محبت کو چھپائے اور اس کی ابتلاؤں پر صبر کرے۔ صبر کرنے سے اللہ اسے اجر وثو اب سے نوازے گا۔ اور اس نے جو پچھ صبر کیا اور گناہ سے بچتا رہا' خواہشات سے اجتناب کیا' اللہ کی رضاء مندی تلاش کی' اور اللہ اس کے صلہ میں جو پچھ عظاء فرمائے گا اسے مقدم سمجھا تو اللہ اسے بہت پچھ دے گا۔ اس کا عوض و بدلہ بہت بھی دے گا۔ اس کا عوض و بدلہ بہت بھی دے گا۔ اس کا عوض و بدلہ بہت بھاری اور قیمتی ہوگا۔



water wife the wife



(فَطَيِّلْنَ : ١١٣)

### عشاق كي قشمين

عشاق كى تين قسمين بين:

اول: وہ جو جمال مطلق سے عشق رکھتا ہے۔

دوم: وه جو جمال مقيد پر عاشق ہوتا ہے۔ چاہے وصل کی طبع وآروز ہو يا نہ ہو۔

سوم: وه عاشق جوصرف وصل كى تمنا اورطلب ركهتا ہے۔

عشق کی میہ ہرسہ مسمیں باعتبار قوت وضعف بلحاظ شدت وخفت مختلف ہیں اور اس کے ۔ یے شار درجات ومراتب ہیں۔

جمال مطلق کے عاشق کاعشق ایسا ہوتا ہے کہ وہ ہر وادی ہر میدان میں گھومتا پھرتا ہے۔ ہرصاحب جمال ہرخو برواس کامعثوق ومطلوب ہوتا ہے۔

> يَوُمًا بِحَزُوَى وَيَوُمًا بِالْعَقِيْقِ وبَالْعَذِيْبِ يَوُمًا وَيَوُمًا بِالْخُلَيُصَاءِ وَتَارَّةً يَنْتَحِىُ نَجَدًا وَآوِنَةً شُعُبَ الْعَقْيُقِ وَطُورًا تَصُرَ تَيُمَاءِ

اس فتم کے عاشق کا میدان بہت وسیع ہوتا ہے۔اس کاعشق قائم دائم اور ثابت نہیں ہوتا مجھی یہاں بھی وہاں بھی ادھر بھی اُدھر:

تم برجائی سمی جارا بی طور سمی تم نه سمی اور سمی تم نه سمی اور سمی اور سمی أَمُ نُعُشَقُ غَيْرةً يُعُشَقُ غَيْرةً يَسُلاَهُمُ مِنُ وَقَتِهِ حِينَ يُصُبِحُ

深 (中区湖的 光光光光光光光光光光光光

جمال مقید یعنی کسی ایک معثوق کا عاشق اپنے معثوق کے جمال پر قائم اور ثابت قدم ہوتا ہے۔ اس کی محبت در یا اور محبت کی پہلی قتم کے مقابلہ میں زیادہ قوی اور سخت ہوتی ہے کیونکہ یہاں جمال اور محبت دونوں جمع ہوجائتے ہیں لیکن اس میں سے بات ہے کہ جب وصل کی امید منقطع ہوجاتی ہے تو بیعثق کمزور ہوجاتا ہے۔

وہ عاشق جمال جو وصل کی امیداور آرز ور کھتا ہے۔ وہ عقل مند سمجھ دار اور دانشمند عاشق ہے اور اس کی محبت قوی اور سخت ہوتی ہے۔ کیونکہ وصل کی امید اس عشق کی اعانت کرتی ہے اور اسے تقویت پہنچاتی ہے۔



UNITED TO THE WATER OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE P



(فَطْتِلْنَ : ۱۱۴

## حديث عشق يرنفذ وتبمره

اب رہی وہ حدیث جوعشق کے بارے میں سوید بن سعید بیان کرتے ہیں کہ: ((مَنُ عَشَّقَ وَعَفَّ))

"جوعاشق ہوا اور یا کدامن رہا۔"

تو اس روایت کے حدیث ہونے سے تمام حفاظ اسلام اور ماہرین حدیث نے انکار کیا - چنانچداین عدی نے اپنی کتاب کامل میں لکھا ہے:

(هٰذَا الْحَديثُ أَحَدُ مَا أَنْكَرَ عَلَى سُوَيُد))

''موید کی بیان کردہ میبھی ایک حدیث ہے جس کی بنا پراے منکر الحدیث کہا گیا ہے۔'' امام بیمق نے بھی ایہا ہی لکھا ہے۔ ابن طاہر نے ذخیرہ اور تذکرہ کے اندریبی لکھا 🌣 ہے۔ ابوالفرج ابن الجوزی نے بھی یہی لکھا ہے اور اس حدیث کا شارموضوعات (من گھڑت روایتوں) میں کیا ﴿ ہے۔ اور ابوعبدالله الحائم نے بھی سوید کے اس تسامل پر انکار کیا ہے وہ

(( إِنَّى أَتَعَجَّبُ منهُ)) "مجصويد رِتْعِب بوربا بـ"

آب میں کچھ کہنا جا ہتا ہوں۔ سیج بات یمی ہے کہ بیر حدیث نہیں بلکہ ابن عباس کا قول بسيدنا ابن عباس پرموقوف ہے۔ رسول الله علی الله علی مرفوع نہیں ہے۔ سوید نے اسے مرفوع کہنے میں علطی کی ہے۔ چنانچہ ابو محمد بن خلف بن الرزبال کہتے ہیں حدثنا ابو بکر بن الازرق عن سويد الخ ال اساديريس في ابويركودا ثانو انهول في رسول الله تافيا کا ذکرچھوڑ دیا۔ چنانچہ بعد میں جب بھی بھی ان سے اس مدیث کےمتعلق یو چھا گیا تو مھی انہوں نے اسے مرفوع نہیں کہا اور واقعہ بھی یہ ہے کہ ایس بات کلام نبوت ہو ہی نہیں سکتی۔

◊ الكامل (٣/ ١٢٩٣) ◊ التذكره (٨٣٢) ♦ العلل المتناهية (٢/ ٢٨٥)



ابربی خطیب کی روایت جوز ہری بیان کرتے ہیں 4 کہ

حدثنا المعافى بن زكريا حدثنا قطبة بن الفضل 'قال حدثنا احمد بن محمد بن مسرروق حدثنا سويد بن مسهر عن هشام بن عروة

عن ابيه عن عائشة مرفوعاً

یدایک فاش غلطی ہے۔جس کے اندرعلم حدیث کی بوبھی ہوگی وہ اس روایت کو سوید عن هشام عن ابيه عن عائشه كى اسادكوسليم بين كركا فود مارى شهادت بيب كه سیدہ عائشہ صدیقہ ڈاٹھانے رسول الله مالی الله مالی الله مالی میں روایت نہیں کیے۔ نہ عروہ نے بھی سیدہ عائشہ صدیقہ سے بیالفاظ روایت کیے ہیں نہ ہی ہشام نے بھی بیالفاظ روایت کیئے ہیں۔ رہ گئ ابن الماجثون كى حديث جوانہول نے عن عبدالعزيز بن ابى حازم عن ابن ابی نجیع عن مجاهد عن ابن عباس مرفوعاً روایت کی ہے کہ بیرابن الماجثون رصريح اتهام ہے۔انہوں نے بھی بیصدیث بیان نبیس کی اور ندان سے زبیر بن بكار نے بھی یہ حدیث روایت کی ہے۔ یہ وضاعین حدیث (حدیثیں گھڑنے والول) کی خصوصی كارستانيال بيں۔ سبحان الله اس اساد ك ساتھ يد حديث تعجب كى بات ہے۔ فيح الله

یہ حدیث ابو الفرح ابن الجوزی اللہ من حدیث محمد بن جعفر بن سهل: حدثنا يعقوب بن عيسى عن ولد عبد الرحمن بن عوف عن ابن ابی نجیح عن مجاهد مرفوعاً روایت کی برایک فاش علطی ہے۔ برمحد بن جعفروہی خرائطی تو ہے جس کا انتقال ٣٤٧ ه ميں ہوا ہے۔ يہ يعقوب بن ابي جيح كوجن كووہ اپنا استاد كهه رے ہیں کوئر پا سکتا ہے؟ اور کس طرح بداس کے استاد ہو سکتے ہیں؟ جب کہ دونوں کی ملاقات بى ممكن نبيل ب\_خصوصاً جب كدانهول في اس حديث كو كتاب الاعتدل كمين اس اناو سے پیش کیا ہو۔ عن یعقوب هذا عن الزبیر عن عبدالملك عن عبدالعزيز عن ابن ابى نجيع نيز خرائطي حديث كے بارے ميں ضعف الروايت مشہور

تاریخ بغداد (۵/ ۱۵۲ / ۵۰ ۱۱/ ۲۱۸)

العلل المتناهية (١٢٨٨) 0

اعتدال القلوب (ص: 29)

الله والفشافي المراج المراج

ہے ⊕ جیسا کہ ابوالفرج نے'' کتاب الضعفاء'' کے اندر بیان کیا ہے۔

حدیث کے انکار پر تفاظ اسلام اور ناقدین حدیث کا قول میزان عدل کا تھم رکھتا ہے ہیں اس روایت کے متعلق بھی ان ہی کے قول کی طرف رجوع کرناچاہیے۔ جن کی طرف علم حدیث کے بارے میں رجوع کیا جاتا ہے جن کے قول پر صحح و غلط ہونے کا فیصلہ کیا جاتا ہے جن کے قول پر صحح و غلط ہونے کا فیصلہ کیا جاتا ہو اور جے حدیث کو عدیث کے بارے میں تسامح اور تسامل کی عادت نہ ہو۔ ایسے لوگوں میں کسی نے اس حدیث کو صحح یا حسن نہیں کہا۔ یہاں اس قدر کہنا کافی ہے کہ ابن طاہر وہ شخص ہے جس نے تصوف سے متعلق احادیث بیان کرنے میں بہت بردے تسامل وستی کا مظاہرہ کیا ہے۔ ساری غث و سمین رطب و یا بس حدیثیں جمع کردی ہیں خصوصاً ایسی احادیث جوضح البطلان اور منکر ہیں۔

البته سیدنا ابن عباس پرانکار نہیں کیا جاسکتا گکہ بیان کا قول ہوسکتا ہے کیونکہ ابو محمد بن حزم گنے سیدنا ابن عباس سے عشق کے بارے میں ایک قول تھل کیا ہے۔ جواس قول کے قریب قریب ہے کہ ایک آ دمی عشق کی بیاری میں مرگیا تو لوگوں نے اس کی موت کے متلعق آپ سے سوال کیا آپ نے اس کا میہ جواب دیا:

(اقُتِيلُ الْهَوَىُ لَا عَقَلَ وَلَا قَوَدُ)) www.KitaboSunnat.com

آپ سے ایک اور روایت بھی مروی ہے کہ میدان عرفات میں ایک نوجوان کو آپ کے سامنے پیش کیا گیا۔ جو کبوتر کی طرح تڑپ رہا تھا۔ آپ نے پوچھا: اسے کیا ہوا ہے؟ لوگوں نے کہا: بیعشق کا مارا ہوا ہے چنانچہ آپ اسکے بعد ہمیشہ بارگاہ الٰہی میں عشق سے پناہ مانگا کرتے تھے۔ اس کا ذکر پہلے بھی گزر چکا ہے پس بیہ ہوہ جوان سے روایت کیا گیا بس۔

((مَنُ عَشَّقَ وَعَفَّ وَكَتَّمَ وَمَاتَ فَهُوَ شَهِيُدًا))

کی تغییر و تشریح۔ اگر اس کی مزید تو فیح و تشریح در کا بے تو اور سن لورسول الله منافی کی ایک صدیث میں شہداء کا ذکر آیا ہے۔ حدیث بالکل صحیح ہے اس حدیث میں آپ نے فرمایا ہے: مقتول فی الجہاد شہید ہے جو ہیفنہ سے مرجائے وہ شہید ہے جل کر مرجائے وہ شہید ہے بچہ کی

 <sup>♦</sup> ويكيخ الربات برش الباني من كا (الضعيفه: ١/ ٥٨٩)

 <sup>(</sup>المعاد (٦٠ /٣٠٠)
 ♦ طوق الحمامة (١/ ٢٥٤)

<sup>﴿</sup> سنن ابي داود. كتاب الجنائز. باب في فضل من مات بالطاعون (حديث.١١١٦) €

پیدائش کے بعد جوعورت حالت نفاس میں مرجائے وہ شہید ہے۔ پانی میں ڈوب کرمر جائے وہ شہید ہے اور جو ذاِت الجحبِ کی بیاری سے مرجائے وہ بھی شہید ہے۔ اس حدیث میں عشق سے مرجانے والے کا کہیں ذکر نہیں۔

اور پھر یہ کداگر سیدنا ابن عباس سے بدائر ثابت ہوجائے کہ تب بھی اس سے بداابت ہوتا ہے کہ عاشق اس وقت تک جنت میں داخل نہیں ہوسکتا جب تک کدوہ:

الله کے خوف کے بارے میں صبر نہ کرے۔

الله كے خوف سے ياك دامن ندر بـ

، جب تک وہ اللہ کے لیے اپنی محبت دنیا والوں سے نہ چھیائے۔

﴾ اور بيتمام باتيں بھی اس وقت پائی جاسکتی ہیں جب کہ وہ اپنے محبوب پر فقررت پائے۔ ﴾ اور باوجود فقررت و قابل و قابو کے محبت الہی اور رضائے الہی کو ترجیح دے۔

اور صبر و یا کدامنی سے کام لے۔

ال مم كامحبة قرآن كاس حكم مين شامل موسكتا ب

﴿ وَامَّنَّا مَنْ خَافَ مَقَامَرِ رَبِّمُ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِي الْمُؤَى ۞ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ

الْمَاوْي ٥ (نازعات: ١٥/٠٠٠١٩)

''اورجواپنے پروردگار کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈر گیا اور اپنے آپ کونفسانی خواہشوں ے روکتار ہااس کا ٹھکانا بہشت ہے۔'' نیز اس فرمان کے ماتحت آسکتا ہے:

﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَرَ رَبِّهِ جَنَّاتُنِ ۞ ﴾ (رحمن: ٥٥/٣١)

"جو محض این پروردگار کے سامنے ( کھڑا ہوکر دنیا کے اعمال سے متعلق جوابدہی ك خوف ) سے ڈرتار ہااس كے ليے دو باغ ہيں۔"

ہم اللہ العظیم رب العرش الكريم كى جناب ميں دعاء كرتے ہيں كہ وہ ہميں ان لوگوں ميں شامل كركے جو ہوں پرتی کے مقابلہ میں اللہ کی محبت کو اللہ کی خفلی کے مقابلہ میں اس کی رضاء مندی کو ترجیح دیتے ہیں اور اللہ کریم سے اس کا تقرب ورضاء مندی جاہتے ہیں۔امین یارب العالمین

سنن نسائي. كتاب الجنائز. باب النهي عن البكاء على الميت (حديث ٣١٩٣١١٨٣٥) سنن ابن ماجه ـ كتاب الجهاد ـ باب مايرجي فيه الشهادة (حديث ٢٨٠٣) البته ان من عصرف تمن عابد میندے مرنے والے اور ڈوب والے۔ کا ذکر صحیتان کی روایت میں ہے۔ و میحے۔ صحیح بخاری۔ كتاب الجهاد باب الشهادة سبع سوى القتل (حديث ٢٨٢٩) صحيح مسلم. كتاب الامارة. باب بيان الشهداء (حديث ١٩١٢) ♦ المنار المنيف للهنف (١٣) زاد المعاد (٣٠١) (٣٠١)



# all marks

ایک مردایک مثالی مسلمان مرد کیے بن سکتاہے؟ کہ ہر جگہ اس کی راہوں میں آئیس بچھائی جائیں، اس کی بات مان کرخوشی محسوس کی

ایک مثالی مردای رب کو کیے مناتاہ؟ کہ ہردکھ و تکلیف سے اہے پروردگار کی مدد یا کرنجات یا جائے۔

مثالی مسلمان مرد اپنی ذات کو دوسروں کے سامنے کس طرح پیش کرتاہے؟ کہاس کےعزت ووقار میں اضافیہ ہی اضافیہ ہو۔

مثال مرداین والدین سے كس طرح كاسلوك كرتا ہے؟ كدلوگ عش عش كرانھيں۔

مثال مرد کا تعلق این بیوی کے ساتھ کیسا ہوتا ہے؟ جو اس کی دنیااور آخرت کی کامیابی کا ضامن تھبرے۔

مثالی مرد اپنی اولاد کے ساتھ کس طرح کا برتاؤ کرتا ہے؟ کہ جو بڑھایے میں اس کے لیے سکون کا

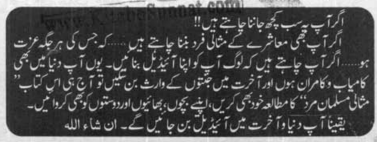
🕸 مثالی مرد کاتعلق این بنی اور داماد کے ساتھ کیسا ہوتا ہے؟ کہ جس سے گھر رشک جمن بن کر مبک اشھے۔

مثال مرد کا تعلق اینے عزیزوں اور رشتہ داروں کے ساتھ کیسا ہوتا ہے؟ جو خاندان کھریش اس کوسر بلند کر دے

مثالی مرد کاتعلق این قرب و جوار میں محلے داروں اور پڑوسیوں کے ساتھ کیسا ہوتا ہے؟ کہ جو پڑوی ے بی اس کے مدوگار و مگار پیدا کرنے کا باعث ہے۔

مثالی مرد کا تعلق اپند دوستوں اور بھائیوں کے ساتھ کیسا ہوتا ہے؟ کہ جواس کے متعلق ہرسونیک نامی کی خوشبوبانتے پھریں۔

، مثالى مرد كاتعلق و رابطه اين معاشر كرساته كيها موتاب؟ كدجس كى بنا يروه اس كا آئيذيل و رہنمااور قابل تعظیم ہستی بن جائے







# Secol Hone of the

ایک عورت ایک مثالی مسلمان عورت کیسے بن سکتی ہے؟ کہ ہر جگہ اس کی راہوں میں آ تکھیں بچھائی جائیں، اس کی بات مان کر خوثی محسوس کی جائے۔

ایک مثالی عورت اپنے رب کو کیسے مناتی ہے؟ کہ ہر دکھ و تکلیف
 اس کی مددیا کر نجات یا جائے۔

کالی مسلمان عورت اپنی ذات کو دوسروں کے سامنے کس طرخ پیش کرتی ہوئے۔ کرتی ہے؟ کہ اس کے عزت و وقار میں اضافہ ہی اضافہ ہو۔

من کے دران کے اور کا اور کران اضافہ کی اضافہ ہوت

الله مثالي عورت اين الدين سي مس طرح كاسلوك كرتى بي كداوك عش عش كرافيس

، مثالى عورت كالعلق الني خاوند كي ساتھ كيسا موتا بي جواس كى دنيا اور آخرت كى كامياني كا ضامن كلمبر \_\_

- ا مثالی عورت اپنی اولاد کے ساتھ کس طرح کا برتاؤ کرتی ہے؟ کہ جو بردھا پے میں اس کے لیے سکون کا جمعودکا ثابت ہو۔
  - ، مثالی عورت کا تعلق اپنی بینی اور داماد کے ساتھ کیسا ہوتا ہے؟ کہ جس سے گھر رشک چمن بن کرمبک اٹھے۔
- ا مثالی عورت کا تعلق البي عزيزول اور دشته دارول كرساته كيسا موتاب جوخاندان بحريس اس كوسر بلندكرو\_
- ک مثالی عورت کا تعلق آپنے قرب و جوار میں محلے داروں اور پڑوسیوں کے ساتھ کیسا ہوتاً ہے؟ کہ جو بڑوس سے ہی اس کے مددگار وعمگسار پیدا کرنے کا باعث ہے۔

ک مثالی عورت کا تعلق اپنی سہیلیوں اور بہنوں کے ساتھ کیسا ہوتا ہے؟ کہ جواس کے متعلق ہر سونیک نامی کی خوشبو مائتی کچریں۔

گ مثالی عورت کا تعلق ورابط اپنے معاشرے کے ساتھ کیسا ہوتا ہے؟ کہ جس کی بنا پر وہ اس کی آئیژ مل و رہنما اور قابل تعظیم ہستی بن جائے۔

اگرآپ نیسب کچھ جاننا چاہتی ہیں!! اگرآپ بھی معاشرے کی مثالی خاتون بننا چاہتی ہیں ....۔کہ جس کی ہر جگہ عزت ہو.....اگر آپ چاہتی ہیں کہ لوگ آپ کو اپنا آئیڈیل بنا ٹیں۔ یوں آپ دنیا میں بھی کامیاب وکامران ہوں اورآ خرت میں جنتوں کی دارث بن عکیس تو آئی ہی اس کتاب''مثالی مسلمان عورت'' کامطالعہ خود بھی کریں، اپنی بچیوں، بہنوں اور سہیلیوں کو بھی کروا میں۔ یقینا آپ دنیا وآخرت میں آئیڈیل بن جا میں گی۔ ان شاء اللہ



### و يكھتے ہی د يکھتے 10 ملين نسخ فروخت ہونے والا ايْديشن





کہیں آپ زمانے کے حوادث اور تھیٹرول کے زبردست واروں کا شکار موکر پریشان تونیس!!

... آگ کوکسی بات کا، کسی اندیشه کا، کسی خوف کا، کسی انہوئی کا.....اور ان انتصال و آز مائش، کاغم تو اندر میں اندرنہیں کھائے جار ہا۔

- اگرآ کی مصلد میں پریشان ہیں تو آج عی اس کتاب کا مطالعہ کریں اور اینے خوں کاعل دریافت کر کے علاج شروع کریں اور پر سکون وراخت میں نے کہا گزاریں۔
- ک آگر آپ ہر طرح کے تم ہے جانے پانا جا جے ہیں تو کہلی فرصت میں اس کتاب کا مطالعہ کریں اور راحت دسکون اور اطمینان قلب کی وولٹ جاسک کریں۔
- اگرآپ مایوں ہیں تو گھرائی نہیں، قرآن و یک اور بدید ملم نفیات و سائنس کی روشیٰ میں آپ کی حرومیوں، مایوسیوں، غموں فکروں کو دور کر دینے وائی ولی جیت باز رتا ہا اردو قالب میں و علنے کے بعد دارالا بلاغ کے نئے ہے اہل یا کتان کے لیے منظر عام پرآ پیلی ہے۔
- ا در ہے! یورپ ومشرق وطلی میں اس کتاب کی دس ملین کا پیال و یکھتے ہی واقعت او اللہ اس کتاب کی دس ملین کا پیال و یکھتے ہی واقعت او اللہ اس کتاب ہر جگہ ہر ملک میں فم وائد وہ کے گھٹا ٹوپ اند چیروں میں ڈوب مایوں دلوں کے لیے باعث متون و مشترک اور روثنی کی کرن ثابت ہوئی ہے۔

  \*\*\* مشترک اور روثنی کی کرن ثابت ہوئی ہے۔

یملی فرصت میں اپنی زندگی ہے خموں کے کانٹوں کو نکال چھیئنے کے لیے اس کتاب کا مطالعہ کڑیں اور غموں کے ماروں کو تحفہ میں دیں۔ یقینا وہ غموں کی دلدل سے نکلنے کے بعد جمیشہ آپ کے ممنون احسان رہیں گے۔ ان شاءاللہ





پاکستان میں

اسلامک بلس، کیسٹ، جاب کیسٹ، جاب کی خورو دفت عظیم مراکز

### اسلام آباد

عدنان پلازه، سوال رودهٔ 10-Gمرکز اسلام آباد 0300-5205060

شالیمارسنشر8- F مرکز،اسلام آباد فون: 051-2281420 موبائل: 0300-5205060

#### لاهور

لورً گراؤ تد لیند مارک پلازه جیل رودُ ، لا مور 042-35717842-3 0300-888450



كتاب وسُنت كي اشاعت كامثالي ا داره

